# الدوقي ألاحق المروي



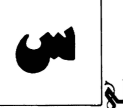
الجزء الأول

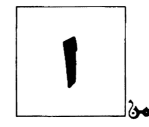
البؤسسة العربيث: الحراسات والنسب





الجزء الأول





المُكِنْ عَبْدُ الْحِينَ يُرَوِيُ

Shiabooks.net

#### تصدير عام

هذه موسوعة للفلسفة وهي تلبي حاجة ماسة يستشعرها القارىء العربي ليس فقط المتخصص في الفلسفة، بل وكل مثقف بعامة: فهي تسعف الأول بما يريغ إليه من معلومات موجزة عن الفلاسفة والمعاني والمذاهب الفلسفية، وهي تزوّد الثاني بما ينيه من معلومات عن هذا الفرع الأساسي من فروع المعرفة الإنسانية، الذي يهيّىء له التكوين العقلي الحرّ ويوسّع من أفق تفكيره، ويبث فيه الروح المقدية، ويمكنه من تكوين نظرة في الحياة وفي الوجود، ويشغل ذهنه بمشاكل الإنسان والكون، وبالجملة: يسمو بالجانب الإنسان حقاً في الإنسان.

وقد استقصيت فيها أمرين: الأول يشمل كل ذي شأن في الفلسفة على مدى تاريخها من منشئي مذاهب ومؤرخين لها، ومسهمين في تطورها؛ والثاني يتناول أمهات المذاهب الفلسفية والموضوعات الرئيسية التي تندرج في ميدانها. وحرصنا بالنسبة إلى كلا الأمرين أن نقدم عرضاً واضحاً مستوفياً لكل جوانب الفيلسوف: حياته ومذهبه ومؤلفاته، إن تعلق القول بالنوع الأول، وللمعاني الرئيسية والتحديد الدقيق والتطور في المفهوم، إن تعلق القول بالنوع الثاني. وكل مادة قد ذيكناها ببيان بالنشرات والمراجع التي تعين الباحث على المزيد من الاطلاع والتوسع والتعمق.

وفي تحريري لمواد هذه الموسوعة قد استعنت ـ كها هو طبيعي ـ ببعض ما سبق أن عرضته في كتب لي سابقة، وأفدت من كثير من الموسوعات الفلسفية الأوربية والأمريكية التي ظهرت في العشرين سنة الأخيرة، ومن السلاسل الفرنسية والألمانية والإيطالية المخصصة لتراجم ومذاهب الفلاسفة، ومن معاجم المصطلحات الفلسفية الكبرى. وهذه المراجع لو سردنا أسهاءها ها هنا لاستغرق ذلك عدة صفحات.

وكلي أمل في أن تكون هذه «الموسوعة الفلسفية» أداة عمل ممتازة للباحثين في الفلسفة والراغبين في الإفادة من مناهجها ومذاهبها في السموّ بالفكر الإنساني الصحيح.

باریس ـ روما

1441 - 1444

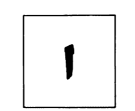
عبد الرحمن بدوي

## جميع الحقوف محفوطة

سناية برج الكادلتون - صناقية البعنزير - ت ١٠٠٠/٠٠ برقيا: موكيا لي - بيروت - ص.ب: ٢٥٤/١٠ بيروت

> الطبعكة الأوك ١٩٨٤





صادقة ولا كاذبة، وإنما تعبُّر فقط عن مشاعر المتكلم.

وهو يفضل أن يسمي نزعته هذه باسم والتجريبة المنطقية Logical Empiricism بدلاً من التسمية باسم والوضعية المنطقية Logical Positivism لكن لا فارق في الوضعية المنطقية والمضمون في كلتا النزعتين. وأثير لا يأتي كتابه هذا بأفكار جديدة تخالف تلك التي نجدها في سائر مؤلفات أصحاب الوضعية المنطقية. كل ما هنالك هو أنه حاول عرضها على نحو أكثر أتساعاً، وهو يتناول في هذا الكتاب المسائل التالية: الإدراك، الاستقراء، المعرفة، المعيى، الحقيقة، القيمة. وفي الطبعة الثانية التي صدرت سنة المعيى، الحقيقة، القيمة. وفي الطبعة الثانية التي صدرت سنة وذلك في مقدمة هذه الطبعة، كذلك أجرى بعض التعديدات على آرائه، لكنها تعديلات طفيفة لا تغير من جوهر الكتاب في طبعته الأولى (1977).

وقد وجد اثير الميار لمعرفة هل قضية ما ذات معنى أو لا ـ وجده في مبدأ إمكان التحقيق Verification principle، والتحقيق يكون عن طريق التجربة، وهو نفس المبدأ الذي دار عليه كلام الوضعية المنطقية في هجومها على الميتافيزيقا، بل والفلسفة بعامة. لكن أثير ميز بين معنيين لهذا المبدأ: ومعنى قوي، يقرر أن القضية تكون خالية من المعنى إلا إذا أثبت التجربة صحتها، ومعنى وضعيف، يكتفي بالاستشهاد ببعض الملاحظات التي تقرر صحة أو بطلان القضية. أثير يأخذ بالمعنى والضعيف، لمبدأ إمكان التحقيق، دون المعنى والقوي، وذلك على أساس أن القوانين الكلية ووقائع الماضي لا يمكن إخضاعها للتجربة، فهل نعدها جيعاً باطلة ؟

#### Alfred Jules Ayer

فيلسوف بريطاني من اتباع الوضعية المنطقية، ولد في سنة ١٩١١، وتعلم في كلية ايتون، وكلية كنيسة المسبح في اكسفورد، وفيها سيقوم بالتدريس فيها بعد. أثناء الحرب العالمية الثانية عمل في الحرس الويلزي، وفي سنة ١٩٤٥ عين ملحقاً بالسفارة البريطانية في باريس. ثم عين أستاذاً للفلسفة في كرسي جروت Grote في كلية الجامعة في لندن، في سنة ١٩٤٧.

وفي سنة ١٩٥٧ انتخب عضواً في الأكاديمية البريطانية . وفي سنة ١٩٥٩ صار أستاذاً للمنطق في كرسي ويكهام Wykcham في جامعة اكسفورد .

وكتابه واللغة، والحقيقة، والمنطق، (سنة ١٩٣٦) فيه دفاع حار سهل العبارة عن النزعة الوضعية المنطقية المقصورة على الظواهر.

وخلاصة آرائه في هذا الكتاب أن المتنافيزيقا مستحيلة، لأن القضايا الميتافيزيقية خاوية من المعنى. والجملة لا يكون لها معنى بالفعل إلا إذا كان هناك وسيلة يتخذها الإنسان لتعيين صحة أو بطلان الجملة، وإذا لم تستطع التجربة حسم مشكلة، فإن هذه المشكلة ليس لها معنى والقضايا الفلسفية ليست واقعية المسكلة بل لمنوية، انها ليست تقريرات واقعية، بل هي أما تعريفات الألفاظ جارية الاستعمال، أو تعبيرات عن استلزامات لهذه المتعريفات. والتقريرات التي تقرر قباً أو واجبات هي ليست

أجل اثبات صحة أو بطلان قضية ما ـ بالاستشهاد بجملة ملاحظات أو شواهد.

ومع ذلك، ورغم هذا التوسع، فإنه هاجم القضايا الميتافيزيقية وعدها خالية من المعنى، وبالتالي باطلة، لأنه ـ فيها زعم، وفي هذا هو يساير رودلف كرنب ـ لم يجد مشاهدات لاثبات قضايا ميتافيزيقية مثل: اعالم التجربة الحسية غير حقيقي، وأنه لا توجد مشاهدة تساعد على تحديد ما إذا كان العالم ذا جوهر نهائي واحد أو هو مؤلف من عدة جواهر نهائية.

وما دامت الفلسفة \_ في نظرته هذه \_ لا تقدّم حقائق، فإن مهمتها ينبغي أن تنحصر في «التحليل هـ أي تحليل ؟ التحليل اللغوي المحض، والفلسفة صارت في زعمه مجرد تحليل الألفاظ اللغة!! ومهمة الفلسفة ستكون اذن تزويدنا بوسائل لتحديد معنى رمز ما، وذلك بترجمته إلى جمل Sentences لاتحتوي على نفس هذا الرمز أو أي رمز مرادف له.

وفي كتابه وأسس المعرفة التجريبية، (سنة ١٩٤٠) يتناول بالبحث معرفتنا بالعالم الخارجي. وفيه يذهب إلى أنه لا يمكن حسم النزاع بين الواقعيين Realists وبين القائلين بنظرية المعطى الحسّى Sense- datum، وذلك حين يقول الواقعيون ان الموضوعات المادية يمكن أن تكون لها ألوان مختلفة في وقت واحد، بينها أصحاب نظرية المعطى الحسّى ينكرون ذلك ويقولون إنها لا يمكن أن تكون لها ألوان مختلفة في وقت واحد. إذ يقول أثير انه لا توجد ملاحظة يمكنها حسم الأمر لصالح أحد الطرفين. ولهذا ينتهي إلى القول بأنه ما دام يمكن التكلم بلغة الواقعية ويلغة أصحاب نظرية المعطى الحسّى، فالأمر يرجع الينا في اختيار أيبها أسهل على النطق! أما هو فيميل إلى لغة الأخيرين، واتجاهه الأساسي هو إلى الاقتصار على الظواهر Phenomenalism مدَّعياً أن التجريبين قد مضوا شوطاً أبعد مما ينبغي. ومفاد هذا الاتجاه كها حدده أثير هو أن كل جملة تتعلق بموضوع مادي بمكن أن تترجم إلى جمل تشير إلى معطيات حسيّة فقط، ويتضمن ذلك القضايا الشرطية التي على الصيغة: وإذا كان لى أن أفعل كذا وكذا، فلا بد أن أعاني بالتجربة كذا وكذاه.

ومعطيات الحس لا تحدد بالدقة موضوعاً مادياً. فمن المستحيل مثلًا أن نحلًل جملة تتعلق بالمنضدة إلى مجموعة من

التقريرات المتعلقة بمعطيات الحس. لكننا نستطيع أن نشير إلى تلك العلاقات التي تؤدي إلى أن نبني من تجاربنا تقويرات تتعلق بموضوعات مادية.

#### مؤلفاته

- Language, Truth and Logic, 1936; 2nd ed. 1946.
- Foundations of Empirical Knowledge, 1949.
- Problems of Knowledge, 1956.

#### مراجع

A- P- Griffith: Ayer on Perception, in Mind (1960)
C.E.M. Joad: Critique of Logical Positivism, 1950.

## أبدي ، أزلي

#### Eternel

الأبدي : هوما لا نهاية له ، في مقابل : الأزلي وهو ما لا بداية ولا لا بداية ولا لا بداية ولا نهاية له . ويجمعها معاً: السرمدي: وهو ما لا بداية ولا نهاية له . ويمكن أن يكون الشيء أبدياً دون أن يكون بالضرورة أزلياً ، كما هو رأي المتكلمين المسلمين ، لكن لا يمكن أن يكون أزلياً دون أن يكون أبدياً .

يقول الغزالي في عرضه لأراء الفلاسفة في قدم العالم : « ان العالم عندهم كها أنه أزلي لا بداية لوجوده ، فهو أبدي لا نهاية لأخره . . . وأدلتهم الأربعة التي ذكرناها في الازلية جارية في الابدية ( « تهافت الفلاسفة » ص ٨١ ، بيروت سنة ١٩٦٢ ، المطبعة الكاثوليكية )

وأول من وضع معنى الأزلي من الفلاسفة الاسلاميين: الكندي ، فقال : و ان الازلي هو الذي لم يكن ليس هو مطلقاً . فالازلي لا قبل كونياً لهويته . فالازلي هو لا قوامة (له) من غيره . فالازلي لا علة له ، فالأزلي لا موضوع له ولا عمول، ولا فاعل، ولا سبب \_ أعني ما من أجله كان \_ لان العملل المقدمة ليست غير هذه . فالأزلي لا جنس له . . . فالأزلي لا يفسده (درسائل الكندي الفلسفية جـ ١ ، ص ١٤٠ ، فالأزلي لا يفسده (درسائل الكندي الفلسفية جـ ١ ، ص ١٤٠ ، ورسومها ، (درسائل . . . ، عص ١١٨) ، والأزلي : الذي لم يكن ليس ، وليس بمحتاج في قوامه الى غيره ، والذي لا يحتاج في قوامه الى غيره ، والذي لا يحتاج في قوامه الى غيره ، والذي لا يحتاج في قوامه الى غيره ، والذي لا يحتاج

ولم يشرح الكندي في رسالته هذه ولا في غيرها معنى و الأبدية » .

#### ابن باجة

#### أ ـ حياته(١)

ابو بكر محمد بن يجيى بن الصايغ ، المعروف بابن بالمجة ، ولد في سرقسطة قرب نهاية القرن الخامس الهجري . وعاش في تلك المدينة ابان حكم المستعين الثاني ( ٤٧٨ ـ ٥٠٣ ـ هـ / ١٠٨٥ ـ ١١٠٩ م ) آخر أمراء بني هود حكام سرقسطة ولارده وتطيله .

ويبدو أن أسرته كانت تشتغل بالصياغة ، صياغة الجواهر ، لأن كلمة و باجّة ، معناها : الفضة باللهجة العربية الأندلسية في ذلك العصر ، ويبدو أن صاحبنا قد اشتغل مدة بهذه المهنة .

وبرَّز في الكثير من العلوم: فكان لغوياً وشاعراً وموسيقياً ، وفيلسوفاً .

ولما غزا المرابطون سرقسطة في سنة ٥٠٣ هـ ( ١١١٠ م ) كانت شهرته قد استقرت ، بدليل أنه صار من المقربين الى حاكم سرقسطة الذي ولاه المرابطون ، وهو ابن تفلويت ، الذي كان عاملاً على سرقسطة من قبل علي بن يوسف بن تاشفين. وقيل انه صار وزيراً لابن تفلويت هذا . وفي حوالى سنة ٥٠٩ ( ١١١٦ م ) أي قبل استيلاء الفونس صاحب المعارك على سرقسطة في سنة ١١٥ هـ ( ١١١٨ م ) ، رحل ابن باجة الى الجنوب ، فأقام في المرية ، وغرناطة واشبيلية وقاين . وفي اشبيلية استقر حيث كان يشتغل بالتدريس والتأليف .

ثم ارتحل الى فاس حيث نال رضا أبي بكر يجيى بن يوسف بن تاشفين وصار وزيراً له . وهناك توفي مسموما في سنة ه٣٣ هـ / ١٩٣٨ م . وقيل ان خصمه أبا العلاء ابن زهر ، الطبيب الشهير ، هو الذي احتال ليوضع له السم في أكلة باذنجان نما أدى الى وفاته .

ب ـ مؤلفاته

أورد لنا تلميذه وصاحبه المخلص الوزير أبو الحسن علي ابن عبد العزيز بن الامام - وكان و كاتباً فاضلاً متميزاً في العلوم ، وصحب أبا بكر بن باجة مدة ، واشتغل عليه . وسافر أبو الحسن علي بن الامام من الغرب ، وتوفي بقوص (٢) ، في صعيد مصر - نقول انه أورد لنا ثبتا ببعض مؤلفات ابن باجة ، يشتمل على ١٠٥ كتب أورساتل . وذكر ابن أبي أصيبعة ٢٧ عنواناً .

وقد وصلتنا ثلاث مجموعات من رسائله هي : ٣)

أ ـ مجموعة في مكتبة بودلي باكسفورد تحت رقم ٢٠٦ بوكوك.
 بوكوك.
 وتشتمل على الرسائل التالية :

١ من قوله على مقالات السماع الطبيعي الأرسطو
 الخامسة والسادسة والسابعة والثامنة .

٢ ـ قوله في شرح الأثار العلوية

٣ ـ قوله في الكون والفساد

٤ ـ قوله على بعض مقالاتٍ كتاب الحيوان الأخيرة

ه ـ من قوله في كتاب الحيوان

٦ \_ كلامه في النبات

٧ ـ من كلامه في ماهية الشوق الطبيعي

٨ ـ كلام بعث به لأبي جعفر يوسف بن حسداي

 ٩ ـ ومن كلامه في ابانة فضل عبد الرحمن بن سيد المهندس

۱۰ ـ ومن كلامه نظر آخر

١١ ـ من الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعّال

١٢ ـ من كلامه في البحث عن النفس النزوعية

١٣ ـ من كلامه في النفس

١٤ ـ من كلامه في تدبير المتوحد

<sup>(</sup>٢) ابن أبي اصيعة جـ ٢ ص ٦٣ .

 <sup>(</sup>٣) راجع بحثنا التفصيلي عن مؤلفات ابن باجة وما وصلنا من غطوطات لها في
 کتابنا : و رسائل فلسفية ه ، بنغازي سنة ١٩٧٣ .

 <sup>(</sup>۱) راجع عنها : الفقطي ص ٤٠٦ ، ابن أبي اصبيعة جـ ٢ ص ٦٣ ـ ٦٤ ، ابن خافان : a قلاك العقبان a ص ٣٠٠ ، القاهرة سنة ١٣٨٤ .

- ١٥ ـ القول في الصور الروحانية .
- ١٦ ـ من قوله في الغاية الانسانية .
  - ١٧ ـ من قوله في العرض
- ١٨ ـ من قوله على الثانية من و السماع،
  - ١٩ ـ من الأقاويل المنسوبة اليه
  - ۲۰ ـ من قوله في صدر ايساغوجي
  - ٢١ ـ من كلامه في لواحق المقولات
  - ۲۲ ـ من قوله على كتاب « العبارة ،
    - ۲۳ ـ كلامه في القياس
    - ٢٤ ـ كلامه في البرهان
  - ٧٥ ـ وكتب الى أبي الحسن بن الامام
  - ٢٦ ـ كلامه في اتصال العقل بالانسان
    - ۲۷ ـ قول له يتلو رسالة الوداع
      - ٢٨ ـ كلامه في الألحان
      - ٣٩ ـ كلامه في النيلوفر

ب ـ مجموعة الاسكوريال برقم ٦١٢ ( وتاريخ نسخها سنة ٦٦٧ هـ ) وتشمل على :

 ٣٠ تعاليق على كتاب أي نصر في المدخل والفصول من ايساغوجي

- ٣١ ـ تعاليق على كتاب بار ارمينياس للفارابي
  - ٣٢ ـ قوله في كتاب البرهان
- جـ ـ مجموعة طشقند برقم ٢٣٨٥ وتشتمل على:
  - ٣٣ ـ رسالة في المنحرك
  - ٣٤ ـ رسالة في الوحدة والواحد
  - ٣٥ ـ مقالة في الفحص عن القوة النزوعية .

وقد نشرنا نحن هذه الرسائل الأخيرة في و مجلة المعهد المصري للدراسات الاسلامية في مدريد ( المجلد ١٥ مدريد سنة ١٨٧٠ ص ٢٥ - ١٩٥٥) وأعدنا نشرها في كتابنا : و رسائل فلسفية ، ، بنغازي سنة ١٩٧٣.

د ـ مجموعة برلين برقم ٥٠٦٠ ( فهرست ألفرت جـ ٤ ص ٣٩٦ ـ ٣٩٦) ، وتشتمل عل ٢٧ رسالة ، وقيل ان هذا المخطوط قد فقد ابان الحرب العالمية الأخيرة ، لكن صوراً فوتوغرافية منه لا بد موجودة عند بعض الباحثين .

وقد نشر أسين بلاثيوس<sup>(١)</sup> أربع رسائل هي :

- ١ ـ في النبات
- ٢ ـ رسالة الاتصال
  - ٣ ـ رسالة الوداع
  - ٤ ـ تدبير المتوحد

وأعاد ماجد فخري نشر الثلاث الأخيرة ، ونشر عن مخطوط مكتبة بودلي في اكسفورد الرسائل التالية :

- ه ـ في الغاية الانسانية
- ٦ ـ قول له يتلو رسالة الوداع
- ٧ ـ في الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعّال

وذلك في مجموعة بعنوان : ﴿ رَسَائِلُ ابْنُ بَاجَةَ الْأَهْيَةَ ﴾ ، بيروت سنة ١٩٦٨ . كما نشر ﴿ شرح السماع الطبيعي ﴾ لابن باجة ، بيروت سنة ١٩٧٣ .

ونشرنا نحن كها ذكرنا من قبل الرسائل الثلاث الواردة في مخطوط طشقند. وفي عزمنا نشر ما حصلنا عليه من رسائل لم تنشر لابن باجه.

ونشر سليم سالم: «في كتاب باري أرمينياس لأبي نصر الفارابي عن مخطوط الاسكوريال، و«في كتاب العبارة، عن مخطوط الاسكوريال، و«في حالك بعنوان: «ابن مخطوط الاسكوريال ومخطوط بودلي ـ وذلك بعنوان: «ابن باج» : تعليقات في كتاب باري ارمينياس ومن كتاب العبارة لأبي نصر الفارابي، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة ١٩٧٦.

<sup>(</sup>١) نشرها أسين بلاثيوس مع ترجمة أسبانية على النحو التالي :

a) Miguel Asin Palacios: El regimen del solitario, Madrid-Granada 1946

h) «Avempace: Botanica», in Al- Andalus, V (1940), pp. 255-299. e) Tratado de Avempace sobre la union del intellecto con el hombre, in

Al- Andalus, VII (1942) pp. 1-47.

d) La Carta de adios «de Avempace», in Al-Andalus, VIII (1943); PP. 1-87

والملاحظ على كل ما ورد الينا من مؤلفات ابن باجّة أنه يغلب عليه طابع الشذرات ، والتكرار ، وسوء التأليف وكأنها مجرد تعاليق شتى لا تضمها وحدة تأليفية . ولسنا ندري هل يرجع ذلك الى حال المخطوطات نفسها ، أو الى طبيعة تأليفات ابن باجة نفسه .

#### ج- فلسفته

توفر ابن باجة على علمين من علوم الفلفة هما : علم النفس ، والعلم الطبيعي . و وأما العلم الالحي - كها لاحظ صاحبه الوزير ابن الحسن على بن عبد العزيز بن الامام - فلم يوجد في تعاليقه شيء غصوص به اختصاصاً تاما ، الا نزعات تستقرأ من قوله في و رسالة الوداع ، و و اتصال الانسان بالعقل الفعّال ، ، واشارات مبدّدة في أثناء أقاويله ، لكنها في غاية القوة والدلالة على براعته في ذلك العلم الشريف الذي هو غاية العلوم ومنتهاها وكل ما قبله من المعارف فهو من أجله وتوطئة الهزا) .

ويمكن أن نطلق على فلسفته اسم : علم الانسان ، لأن ما تناوله فيها يدور معظمه حول موضوعات هذا العلم .

#### ١ ـ الانسان

كل حي يشارك الجمادات في أمور ، وكل انسان يشارك الحيوان غير الناطق في أمور . • فالحي والجماد يشتركان فيها يوجد للاسطقس الذي ركبا منه ، مثل السقوط الى أسفل طوعا ، والصعود الى أعلى قهراً . ويشارك الانسان الحيوان غير الناطق في النفس الغاذية والمولدة والنامية، كها يشاركه في الاحساس والتخيل والتذكر وما يوجد عنها مما هو للنفس .

لكن الانسان بمتاز عن الحيوان غير الناطق وعن الجماد والنبات بالقوة الفكرية . وهو لا يكون انساناً الا بها .

والانسان بما هو حيوان تلحقه الأفعال التي لا اختيار له فيها أصلاً ، كالاحساس . لكنه بما هو انسان له افعال لا توجد لفيره من الموجودات . • والأفعال الانسانية الخاصة به هي ما يكون باختياره . فكل ما يفعله الانسان باختيار فهو فعل انساني ، وكل فعل انساني فهو فعل باختيار . وأعني

بالاختيار : الارادة الكائنة عن رويّة(٢) ..

أما الانفعالات العقلية - « ان جاز أن يكون في العقل انفعال » ( الموضع نفسه ) - فلا يختص بها الانسان ، بل يشاركه فيها الحيوان : مثل الالفاء في الروع ، والهرب من مفزع ، وسائر الانفعالات . « والفعل البهيمي هو الذي يتقدمه في النفس الانفعال النفساني فقط ، مثل التشهي أو المغضب او الحوف ، وما شاكله ، والانساني هو ما يتقدمه أمر يوجبه ، عند فاعله ، الفكر ، سواء تقدم الفكر انفعال نفساني أو أعقب الفكر ذلك . . . فالبهيمي (هو ) المحرك فيه ما يحدث في النفس البهيمية من الانفعال ، والانساني هو المحرك فيه ما يوجد في النفس من الإنفعال ، والانساني هو المحرك فيه ما يوجد في النفس من بيمي وانساني ، وقلها يوجد البهيمي خلوا الانسان مركب من بهيمي وانساني ، وقلها يوجد البهيمي خلوا من الانسان .

« فأما من يفعل إلفعل لأجل الرأي والصواب ، ولا يلتفت الى النفس البهيمية ولا ما يحدث فيها ، فذلك الانسان أخلق به أن يكون فعله ذلك الهياً من أن يكون انسانياً. فلذلك عب أن يكون مذا الانسان فاضلا بالفضائل الشكلية <sup>(7)</sup> ، حتى يكون متى قضت النفس الناطقة بشيء لم تخالف النفس البهيمية ، بل قضت بذلك الأمر ، من جهة أن الرأي قضي به . . . ولذلك كان الانسان الألمي \_ ضرورة \_ فاضلا بالفضائل الشكلية « . (3)

والانسان قد توجد له حالة و بها يشبه النبات ، وذلك في الزمان الذي يحتوي عليه ( فيه ) الرحم : فانه يتخلق أولاً . فاذا كمل تخلقه ، اغتذى وغا . وهذه أفعال توجد للنبات من أول وجوده ، وذلك عند النشوء . والحارّ الغريزي قد يفعل هذه الأفعال . واذا خرج الجنين من بطن أمه واستعمل حسّه ، أشبه عند ذلك الحيوان غير الناطق وتحرّك في المكان واشتهى . وانما يكون ذلك لحصول الصورة الروحانية المرتسمة في الحس المشترك ، ثم في الخيال . والصورة المتخبلة هي المحرك الأول فيه ، فيكون عند ذلك في الانسان ثلاث عركات كأنها في مرتبة واحدة : القوة الغاذية النزوعية ، والقوة الخيالية . وكل هذه الزوعية ، والقوة الخيالية . وكل هذه

 <sup>(</sup>٤) ابن باجة : و تدبير المتوحد و ، و رسائل . . . و ص ٤٧ ـ ٤٨ .

 <sup>(</sup>٣) ابن باجة : « تدبير المتوحد « ضمن مجموعة « رسائل ابن باجة الألهية » ص
 ٤٦ ، بيروت سنة ١٩٦٨ .

 <sup>(</sup>٣) هكذا في النسخ والطبوعات . ولكن معناها غير واضح . فهل صوابها :
 و الكلة و ؟

<sup>(</sup>١) ابن أن اصيبعة حـ ٢ ص ٦٢ .

القوى هي قوى فاعلة . وهي موجودة بالفعل ، لا عدم فيها : وهذا هو الفرق بين القوى الفاعلة والمنفعلة : فان في المنفعلة : العدم ، لأن الصورة الروحانية المحسوسة هي أول مراتب الروحانية ـ على ما يتبين في كتاب و المتوحد » ـ لأنها ادراك ، وتلك الصور الأخرى يدرك بها الجسم ولا يدركها . ولذلك لا تنسب الى النبات معرفة أصلاً ، وتنسب الى الحيوان ، فان كل حيوان هو حساس . . . فالانسان اذا كان في الرحم وأشبه النبات ، فانما يقال له أنه حيوان بالقوة ، وذلك أن روحه الخريزي يقبل الصورة الروحانية ، فهو حيوان بذلك القبول . هذا الروح الغريزي في النبات ، فلا يمكن فيه ذلك . هذا

والانسان له أحوال غتلفة بحسب مراحل العمر: ففي من اليفاع يكون حيواناً فقط، فإنه اتما ينفعل عن النفس البهيمية فقط. لكن من تنشأ لديه الروية فانه عند ذلك يكون انساناً بالاطلاق ومكتفياً بنفسه، ليس به ضرورة الى من يكفله.

#### ٢ ـ غابات الانسان

وغايات الانسان ثلاث:

أ ـ اما بصورته الجسمانية ،

ب ـ واما بصورته الروحانية الخاصة ،

جـ ـ واما بصورته الروحانية العامة .

فأما الأولى فهي للانسان من حيث هو جسم . وأما الثانية فانها قد توجد أيضاً في كثير من الحيوان ، و مثل الحياء للأسد ، والعجب للطاووس ، والملق للكلب ، والكرم للديك ، والمكر للتعلب . الا أن هذه اذا كانت للبهائم ، كانت طبيعية للنوع ، ولم يختص بها شخص من ذلك النوع ه<sup>(7)</sup> . بل ان أدرك شيء من ذلك لواحد منها ، قرن بالنوع . والانسان وحده هو الذي تكون له هذه الصفات باشخاصه ، لا بنوعه .

والكمالات الفكرية أحوال خاصة بالصور الروحانية الانسانية ، مثل صواب الرأي وجودة المشورة وكثير من القوى

التي اختص بها الانسان : كالخطابة وقيادة الجيوش والطب وتدبير المنزل .

ومن الناس ه من يراعي صورته الجسمانية فقط وهو الحسيس . ومنهم من يعاني صورته الروحانية فقط ، وهو الرفيع الشريف. وكما أن أخس (مراتب) الجسمانية ولا يلتفت يمغل بصورته الروحانية عند صورته الجسمانية ولا يلتفت إليها، كذلك أفضل مراتب الشريف من لا يمغل بصورته الجسمانية ولا يلتفت إليها . . .

ومن شرف الأشراف الكبار الأنفس صنف دون هذا ، وهو الأكثر ، وهو من لا يحفل بصورته الجسمانية عند الروحانية غير أنه لا يتلفها و<sup>79</sup>. لكن من يؤثر جسمانيته على شيء من روحانيته فلا يكن أن يدرك الغاية القصوى. والفيلسوف هو بالجسمانية : انسان موجود ، وبالروحانية يكون أشرف ، وبالفعلية يكون الهيا فاضلا . وذو الحكمة يجب بالضرورة ان يصبح فاضلا الهيا فاضلا ، وهو يأخذ من كل فعل أفضله ، ويشارك كل طبقة في أفضل أحوالهم ، وينفرد عنهم بأفضل الأفعال واكرمها .

#### ٣ ـ الصور الروحانية

وكثيراً ما يتحدث ابن باجة في رسائله عن و الصور الروحانية ، .

وعنده أن الروح تقال على ما تقال عليه النفس . و فالنفس والروح اثنان بالقول ، واحد بالموضوع . والروحاني منسوب الى الروح . . . ويدلون به على الجواهر الساكنة المحركة لسواها ، وهذه ـ ضرورة ـ ليست أجساماً ، بل هي صور لأجسام ، اذ كل جسم فهو متحرك ۽ . (4)

ويقسم ابن باجة الصور الروحانية الى أربعة أصناف :

١ ـ صور الاجسام المستديرة : وهي الاجرام السماوية
 التي تتحرك حركة دورية ،

- ٢ ـ العقل الفعال والعقل المستفاد ،
  - ٣ ـ المعقولات الهيولانية ،

 <sup>(</sup>١) ابن باجة : « اتصال العقل بالانسان » ، في « رسائل ابن باجة الالهية » ص
 ١٥٩ .

 <sup>(</sup>۲) ابن باجة : و تدبير المتوحد و في و رسائل . . . و ص ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن باجة : ٥ تدبير المتوحد ، في ٥ رسائل . . . ٥ ص ٧٧ ـ ٧٨ .

<sup>(4)</sup> الكتاب نفسه ، ص 49 .

٤ ـ المعاني الموجودة في قوى النفس ، وهي الموجودة في الحس المشترك ، وفي قوة التخيل ، وفي قوة الذكر .

والصنف الأول لا تداخله هيولى ، والصنف الثالث له نسبة الى الهيولى ، اذ وجودها في الهيولى ، والصنف الثاني هو من حيث الأصل غير هيولاني ، وانما نسبته الى الهيولى هي أنه متمم للمعقولات الهيولانية \_ وهذا هو العقل المستفاد ، أو فاعل لها : وهذا هو العقل الفعال . أما الصنف الرابع فانه وسط بين المعقولات الهيولانية ، والصور الروحانية .

والصور الروحانية اما عامة ، وهي التي لها نسبة الى الانسان الذي يعقلها ، \_ واما خاصة ، ولها نسبتان : احداهما خاصة وهي نسبتها الى المحسوس ، والأخرى عامة وهي نسبتها الى الحاس المدرك لها . مثال ذلك صورة جبل أحد عند من أحسّه ، اذا كان غير مشاهد له ، فتلك صورته الروحانية الخاصة ، لأن نسبتها الى الجبل خاصة . ولا فرق عندنا في قولنا : هذا جبل أحد ونحن نشير اليه في مكانه ويدركه البصر ، أو نشير اليه وهو موجود في الحسّ المشترك ، أي حين نتخيله دون أن نراه .

فللصور ثلاث مراتب في الوجود .

١ ـ أولها الروحانية العامة ، وهي الصورة العقلية ،
 وهي النوع ،

٢ ـ والثانية الصورة الروحانية الخاصة ،

٣ ـ والثالثة الصورة الجسمانية .

والروحانية الخاصة لها ثلاث مراتب :

١ ـ أولها : معناها الموجود في القوة الذاكرة ،

٧ ـ والثانية : الرسم الموجود في القوة المتخيلة ،

٣ ـ والثالثة : الصنم ( = الرسم ، المثال ) الحاصل في
 الحس المشترك .

والصورة اما خاصة ، واما عامة . أما العامة فهي المعقولات الكلية ، والخاصة منها روحانية ، ومنها جسمانية .

ولكل انسان أجناس من القوى : أولها الفوة الفكرية ، والثانية القوى الروحانية الثلاث ، والثالثة القوة الحسّاسة ، والرابعة القوة المولدة ، والخامسة القوة الغاذية ، وما يعد معها ، والسادسة القوة الاسطقسية . والخامسة والسادسة لا

نسبة لها إلى الحيوان أصلاً، ولهذا فان البعض يسمون الخامسة: طبيعة. وأمّا أفعال القوة السادسة فهي بالاضطرار صرفاً، ولا شركة بينها وبين أفعال الاختيار ، وأمّا أفعال القوة الخامسة فليست بالاختيار أصلا ، ولابالاضطرار صرفاً، اذ تختلف عن الاضطرارية بكون المحرك في الجسم ، وانما يحتاج الى المتحرك وهو المادة ، التي هي الفذاء . \_ وأما الرابعة فهي أقرب الى أفعال القوة الخامسة ، غير أنها أقرب الى الاضطرار وهو الملمس . وأما القوة الثانية فلها أفعال وانفعال . فأما الانفعالات الحاصلة عنها فمجراها كمجرى الحس . وأما الأفعال الكائنة عنها فهي اختيارية ، اذا كانت انسانية ، وأما اذا كانت بهيمية ، فهي باضطرار . وأما القوة الأولى وهي القوة الفكرية ، فان التصديق والتصوّر فيها باضطرار ، ولو كانا باختيار صدقنا بما يسؤونا.

والصور الروحانية منها ما لها حال ، ومنها ما لا حال له . أما التي لا حال لها فهي التي تحصل مجردة أو تكون من الأنواع الموجودة كثيراً وعلى المجرى المعتاد .

وللصور الروحانية مراتب هي بها أكثر روحانية أو أقل روحانية . والصور التي في الحس المشترك هي أقل المراتب روحانية وهي أقرمها الى الجسمانية ، ولذلك يعبر عنها به الصنم ، ، فيقال ان الحس المشترك فيه صنم المحسوس . ويتلوها الصورة التي في الخيالية ، وهي أكثر روحانية وأقل جسمانية ، ولها ينسب وجود الفضائل النفسانية . ويتلوها التي في القوة الذاكرة ، وهي أقصى مراتب الصور الروحانية الخاصة .

#### ٤ ـ القوة النزوعية

عرك النفس هو الانفعال الحاصل في الجزء النزوعي . وذلك يكون بالخيال ، وبما يسميه ابن باجه بد و الاجماع ، وهو يساوي ما نسميه الآن : العزم والتصميم - من أجمع أمره : أي صمّم عليه . و فالمحرك الأول الذي فينا مؤلف من خيال ونزوع . والنزوعي يعبّر عنه بالنفس . ولذلك أقول : و نازعتني نفسي ، . . . والخيال هو المحرك . والتحرك هو الجزء النزوعي .

 <sup>(</sup>١) ابن باجة ورسالة الوداع، في ورسائل . . . ، ص ١٣٥ ، بيروت ، سنة
 ١٩٦٨ .

ويقول في موضع آخر ( الكتاب نفسه ص ١٧٦) ، ( ان المحوك الأول مؤلف من أمرين : أحدهما هو المحوك ، وهو المرأي أو الخيال ، والآخر الذي به يحرك وهو النزوع . . . لكن نسبة الرأي الى النزوع نسبة المحرك الى الآلة التي بها يحرك . . . أن أن الرأي هو المحرك ، والنزوع هو الآلة التي يتم بها تحريك النفس بواسطة الرأي .

والمقصود بالرأي هنا الرأي الصواب .

#### و \_ اللذات

واللذات أنواع: فأولها لذات الشهوات البدنية ، والثانية اللذات التي تنال عن الفضائل الشكلية (أو: الكلية).

واللذة تكون متصلة على ثلاثة أنحاء : ( 1 ) اذا كانت واحدة بالعدد ، ( ۲ ) اذا كان موضوعها موجوداً باستمرار ، ( ۳ ) اذا كان الفاعل لها موجوداً باستمرار .

ويقسم ابن باجه اللذات تقسيماً ثنائياً بعبارة أخرى الى : لذات طبيعية ، وهي لذة الملموسات كالالتذاذ بالحار والبارد والمحيطين بنا ، وبما يرد أجسامنا كالمأكولات والمشروبات ، وكالالتذاذ بنوع الأكل والشرب والنكاح ، ـ ولذات عقلية ، مثل الالتذاذ بالعلوم ، وبالتخيل ، وهذه تختلف عن الأولى بأن الأولى تتقدم أصنافها أضدادها، فأما الثانية فليس ذلك فيها، وقولي : تتقدم أصنافها أضدادها مثل أن الجوع يتقدم لذة الأكل ، والعطش يتقدم لذة الشرب ، ﴿ فَأَمَا العَلُومُ فَلَا يُمَكِّنَ ذلك فيها ، لأنها يقين ، فزوالها انما يكون بزوال حال الموضوع كالنسيان ، وتعرِّي الموضوع عنها ، والا فلا يمكن ذلك فيها ، لأنها كليات فليست في زمان ، ولأن العلم بها يقين ، فلا يمكن أن يستحيل بعناد . وانما يُعْدُم بـزوال الموضـوع، وهو الانسان ، أو بتعرَّيه عنها وهو النسيان . . . ولكن تبيُّن أن العلم الأقصى ـ الذي هو تصور العقل ، وهو وجود العقل المستفاد لا يمكن فيه النسيان ، اللهم الَّا أن يكون ذلك خارجاً عن الطبع ۽ .(١)

## ٦ - منازل الناس من حيث المعرفة الفعلية

ويميّز ابن باجه ثلاثة أصناف من الناس من حيث المعرفة

العقلية ، هي :

أولا: «المرتبة الجمهورية» على حد تعبيره «وهي المرتبة الطبيعية. وهؤلاء انما لهم المعقول مرتبطاً بالصور الهيولانية، ولا يعلمونه الابها وعنها ومنها ولها. ويدخل في هذه جميع الصنائم العملية.

وثانياً: المعرفة النظرية ، وهي ذروة الطبيعة ، الا أن الجمهور ينظرون الى الموضوعات أولا ، والى المعقول ثانياً ولأجل الموضوعات . والنظار الطبيعيون ينظرون الى المعقول أولا ، والى الموضوعات ثانيا . . . فهذه المرتبة النظرية يرى صاحبها المعقول ولكن بواسطة ، كما تظهر الشمس في الماء : فإن المرثى في الماء هو خيالها ، لا هي بنفسها . والجمهور يرون خيال خيال عمل أن تلقي الشمس خيالها على ماء ، وينعكس ذلك الى مرآة وترى في المرآة . . .

وثالثاً: مرتبة السعداء الذين يرون الشيء بنفسه، (٢).

ثم يسوق ابن باجه اسطورة الكهف المشهورة الواردة في كتاب و السياسة ، لافلاطون ( م ٧ ص ١٧٥ ب ـ ٥١٩ جـ) فيقول :

ه فحال الجمهور من المعقولات تشبه أحوال المبصرين في مغارة لا تطلع عليهم الشمس فيرونها ، بل يرون الألوان كلها في الظل . فمن كان في فضاء المغارة رأى في حال شبيهة بالظلمة ، ومن كان عند مدخل المغارة رأى الألوان في الظل . وهيم الجمهور فإنما يرون الموجودات في حال شبيهة بحال الظل ، ولما يبصروا قطذلك الضوء . فلذلك كها أنه لا وجود للضوء بجرداً عن الألوان عند أهل المغارة ، كذلك لا وجود لذلك العقل عند الجمهور ولا يشعرون به .

وأما النظريُون فينزلون منزلة من خرج من المغارة الى البراح فلمح الضوء بجرداً عن الألوان ، ورأى جميع الألوان على كنهها .

وأما السعداء فليس لهم في الابصار شبيه ، اذ يصيرون هم الشيء . فلو استحال البصر فصار ضوءاً ، لكان عند ذلك ينزل منزلة السعداء .

وأما الالغاز (٣) عن حال السعداء بحال من نظر الى

ر ابن باجه الإنفية، ص ١٣٠. بيروت (٢)ان باجة. ورسالة انصال العقل بالانسان، ضمن درسائل...، ص ١٦٧. (٣) الالغاز: ضرب المثل، التصوير بأسطورة. واللغز = الاسطورة. mythe.

 <sup>(</sup>١) ابن باجة: ورسالة الرداع، ضمن ورسائل ابن باجه الإنفية، ص ١٣٠. بيروت سنة ١٩٦٨.

الشمس بعينها ، فذلك الالغاز لا يناسب الالغاز عن حال الجمهور أشد مناسبة ومقاربة من هذه .

وأما أفلاطون فلها كان يضم الصور ، كان الغازه عن حال السعداء بحال الناظر الى الشمس مناسباً لالغازه عن حال الجمهور ، فكان لغزه متناسب الأقسام . ه(١)

ثم يشير ابن باجة الى نظرية الصور (= المشل) الأفلاطونية ، فقال ان الصور و معان عجردة عن المادة ، يلحقها الذهن كيا يلحق الحسّ صور المحسوسات ، حتى يكون الذهن كالقوة الحسّاسة للصور ، أو كالقوة الناطقة للمتخيلات . فيلزم عن ذلك أن تكون المعاني المعقولة من تلك الصور أبسط من تلك الصور ، فيكون هنا ثلاثة : المعاني المحسوسة ، والصور ، ومعاني الصور . ويقصد بالمعاني المحسوسة : الدركات الحسية ، أو الامتثالات الناشئة عن معطيات الحسّ . ويقصد بالصور : الكليات في الاذهان . وربما يقصد بعاني الصور : الصور في عالم المثل ، وان كان كلامه ها هنا غير واضح .

ويرد على أرسطو في نقده لنظرية الصور ( المثل ) الأفلاطونية فيقول ان نقد أرسطو الوارد في كتاب و ما بعد الطبيعة ه<sup>(۲)</sup> يصح لو كان المقصود من القول بالصور أنها تفعل فعل الكائنات التي هي صور لها بأن نقول ان صورة النار تفعل فعل النار فتحرق ، اذ لو كان الأمر كذلك للزمت المحالات التي ذكرها أرسطو .

وانما المقصود بالصور أنها معان مجردة عن المادة ، ولا تفعل فعل الأشياء التي هي في مادة ، والصور بهذا المعنى حقيقية ، وواحدة ، باقية ، غير بالية ولا فاسدة ، ( الكتاب نفسه ص ١٦٩ ) .

ولا يتوسع ابن باجة في الكلام عن السعداء ، أهل المرتبة الثالثة ، الذين يرون الأشياء ذاتها كما لو كانوا يرون الشمس نفسها . بل يحيل الى رجاء أن يثبت ذلك « مفسراً مبيّناً » ( الكتاب نفسه ص ١٧٢ س ٦ ) . لكن لم يصلنا شيء في هذا الباب ، ان كان قد أنجز وعده هذا .

#### ٧ \_ المدينة الكاملة

وهنا نصل الى الجانب السياسي في فلسفة ابن باجة . فنراه يستعمل عبارة و المدينة الكاملة ع بدلاً من و المدينة الفاضلة ع<sup>(7)</sup> التي استعملها الفاراي ، لكنه يظل مع ذلك في اطار آراء الفاراي ، التي ترجع بدورها الى آراء أفلاطون ، ويتحدث عن نظم الحكم الأربعة ، أو السير الأربع على حد

ويشير ابن باجة في هذا الى أفلاطون صراحة من حيث دراسة تدبير المدينة أو سياسة الدولة ، فيقول : و فأما تدبير المدن فقد بين أمره فلاطين في و السياسة المدنية ، وبين ما معنى الصواب منه ، ومن أين يلحقه الخطأ . وتكلف القول فيها قد قيل فيه . ، وله . . (2)

والمدينة الفاضلة و أفعالها كلها صواب و فان هذه خاصتها التي تلزمها ولذلك لا يغتذي أهلها بالأغذية الفضارة ولذلك لا يغتذي أهلها بالأغذية ولا غيره عا جانسه ولا يحتاجون الى معرفة مداواة الخمر و ال غان ليس هناك أمر غير منتظم وكذلك اذا أسقطوا الرياضة وحدثت عن ذلك أمراض كثيرة ويين أن ذلك ليس لها وبالجملة : الأمراض التي أسبابها الجزئية واردة من خارج ولا يستطيع البدن الحسن الصحة أن ينهض بنفسه في دفعها . . . يستطيع البدن الحسن الصحة أن ينهض بنفسه في دفعها . . . فمن خواص المدينة الكاملة أن لا يكون فيها طبيب ولا قاض ومن اللواحق العامة للمدن الأربع البسيطة أن يفتقر فيها الى طبيب وقاض وكلها بعدت المدينة عن الكاملة ، كان الافتقار فيها الى هذين الصنفين من الناس أشرف .

وبين أن والمدينة الفاضلة الكاملة قد أعطي فيها كل انسان أفضل ما هو معدّ نحوه ، وأن آراءها كلها صادقة ، وأنه لا رأي كاذباً فيها ، وأن أعمالها هي الفاضلة بالاطلاق وحدها ، وأن كل عمل غيره فإن كان فاضلاً فبالاضافة الى فساد موجود ه<sup>(٥)</sup>

ونلاحظ على كلام ابن باجة هذا ما يلي :

<sup>(1)</sup> ابن باجة: وتدبير المتوحده في ورسائل. . . ، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٥) ابن باجة: وتدبير المتوحده في ورسائل. . . ٥ ص ٤١.

 <sup>(</sup>١) ابن باجة: واتصال العقل بالإنسان، في ورسائل ابن باجة الإلهية، ص.
 ١٦٨ - ١٦٩ بيروت، سنة ١٩٦٨.

 <sup>(</sup>٣) راجع أرسطو: وما بعد الطبيعة، المقالة الثالثة عشرة، القصول ٤ ـ٧، ص.
 ١٠٧٨ ب ٩ ـ ١٠٨٧ أ ٩٩.

ا د انه يقول ان المدينة الفاضلة أو الكاملة ليس فيها طبيب ولا قاض . وهذا استنتاج من قول(١) سقراط عما يصيب المدينة حين تكبر وتزداد حاجاتها زيادة مفسدة ، أي أن الحاجة الى الأطباء ناجمة عن فساد في الحالة الأولية للمدينة . وبالمثل يقال عن الحاجة الى القضاة .

غير أننا لم نجد في كتابي و آراء أهل المدينة الفاضلة و و السياسة المدنية و اشارة الى ذلك . فاما أن يكون ابن باجة قد استمد ذلك مباشرة من قراءاته لترجمة كتاب و السياسة و لأفلاطون ، وهو الأرجح لأنه يذكر كثيراً من المواضع في هذا الكتاب عما لم نره في كتب الفارابي ، فضلا عن أن ترجمة و السياسة و السياسة و المناطق كانت معروفة جيداً لدى فلاسفة الأندلس ، بدليل أن أبن رشد لخصها اعتماداً على نص الترجمة . واما أن يكون ذلك مما ورد أو أشار اليه الفارابي في بعض ما لم يبلغنا من رسائله ، وهو احتمال ضعيف .

٢ - أما قوله ان أفعال أهل المدينة الفاصلة كلها صواب ، فهو لازم عن فكرة المدينة الفاضلة نفسها . لكن ليس فيه التنويع الذي قرره الفارابي(٢) حين قال بتفاوت أهل المدينة الفاضلة في مراتب الفهم والكمالات .

ويقول ابن باجة أيضاً و ان من خواص المدينة الكاملة أن لا يكون فيها توابت ، اذا قيل هذا الاسم بخصوص : لأنه لا آراء كاذبة فيها ، ولا بعموم : فانه متى كان ، فقد مرضت وانتقضت أمورها وصارت غير كاملة ه<sup>(٣)</sup>

وقد أشار الفاراي الى هؤلاء والنوابت و فقال ان و النوابت في المدن منزلتهم فيها منزلة الشيلم في الحنطة ، أو الشوك النابت فيها بين الزرع، أو سائر الحشائش غير النافعة والضارة بالزرع أو الغرس (٥) و . ولكنه قال انهم يوجدون في المدن الفاضلة أيضاً \_ يقول : و وأما النوابت في المدن الفاضلة فهم أصناف كثيرة . . . و ( ص ١٠٤ من الكتاب نفسه ) ويعددهم ، فهم : و المقتنصون » وهم الذين تسميهم اليوم باسم : الانتهازين - ، و و المارقة ، والمضللون (بكسراللام) والمزيّنون للقيم .

وينتهي ابن باجة الى القول بأن جميع السّير ـ أي نظم الحكم ـ التي بلغنا خبرها والموجودة في زمانه أيضاً مركبة من السير الخمس : أي السيرة الفاضلة ( المدينة الفاضلة ) والسير الأربع الفاسدة وهي : الجاهلة ، والفاسقة ، والمتبدلة ، والضالة . لكن « معظم ما نجده فيها ( هو ) من السير الأربع ( ه ) و اما السعداء ، وهم أهل المدينة الفاضلة « فان أمكن وجودهم في هذه المدن ( الأربع ) فاغا يكون لهم سعادة المفرد . وصواب التدبير الها يكون تدبير المفرد ، سواء كان المفرد واحداً ، أو أكثر من واحد ، ما لم تجتمع على رأيهم أمة أو المغرد واحداً ، أو أكثر من واحد ، ما لم تجتمع على رأيهم أمة أو المغرباء » ، لأنهم ، وان كانوا في أوطانهم وبين أترابهم وجيرانهم ، غرباء في آرائهم ، قد سافروا بأفكارهم الى مراتب اخر هي لهم كالأوطان « ( ) .

ويقول ابن باجة انه قصد في رسالته وتدبير المتوحد، ان يبين حال المتوحد وكيف يتدبر حتى ينال أفضل وجوداته ، فانه فرد خارج عن عادة الناس ، أو و خارج عن الطبع ، كها يقول .

لكن ابن باجة لا يحدّد لنا تحديداً مفصلاً دقيقاً حال هذا المتوحد، بل تنتهي رسالة وتدبير المتوحد، إلى نظرة واقعية إلى الإنسان، فيقول وإن الإنسان فيه أمور كثيرة، وإنما هو إنسان بمجموعها: ففيه القوة المخاذية... وفيه القوة الحساسة والحيالية والذاكرة... وفيه القوة الناطقة وهذه (هي) الحاصة به المرمدية والفاسدة. وفيه معنى يكون به سرمدياً، ومعنى يكون به المرمدية والفاسدة. وفيه معنى يكون به سرمدياً، ومعنى يكون به المعتمد كالواسطة بين السرمدية والفاسدة. وفيه معنى يكون به سرمدياً، ومعنى يكون به المعتمد عنها، لكنه لا يقوم بهذا المعنيان ؟ ويقول إنه ينبغي وعد به ولم ينجزه. على أنه من الواضح أن رسالة وتدبير على أنه من الواضح أن رسائل ابن وعد به بابح، والأرجح أن ابن باجه نفسه هو الذي ترك مؤلفاته ناقصة مبتورة لم تنم كتابتها، ما دامت النسخة الخطية التي أوردت هذه مبتورة لم تنم كتابتها، ما دامت النسخة الخطية التي أوردت هذه الرسائل وهي نسخة بودلي في اكسفورد هي ما قيده تلميذه وصاحبه علي بن عبد العزيز بن الامام، ولا نظن أنه هو الذي

۸ ـ المتوحد

<sup>(</sup>١) أفلاطون: والسياسة، ص ٣٧٣ د

<sup>(</sup>٢) راجع مثلًا: والسياسة المدنية؛ ص ٨١، بيروت ١٩٦٤.

 <sup>(</sup>٣) ابن باجة: «تدبير المتوحد» في «رسائل...» ص ٤٣.
 (٥) الفارابي: «السياسة المدنية» ص ٨٧، بيروت سنة ١٩٤٦.

 <sup>(</sup>a) ابن باجة: وتدبير المتوحدة في ورسائل ابن باجة، ص ٤٣.
 (1) الكتاب نف، من ٤٣.

بتر أواخرها، بل قيدها على حالها كها تلقاها من ابن باجه نفسه.

وكل ما يقوله عن هذا المتوحد هو أن طبيعته كريمة سَنية روحانية، وأن طبعه فلسفي بالضرورة وإلا كان جسمانياً دوكان فيلسوفاً بُهرجاً. فهذا الطبع الفلسفي، إذا كان مزمعاً أن يكون على كماله الأخير، فهو يفعل هذا الفعل. ولذلك كل من يؤثر جسمانيته على شيء من روحانيته، فليس يمكن أن يدرك الغاية القصوى. وإذن فلا جسماني واحداً سعيد، وكل سعيد فهو روحاني صرف.

إلا أنه كما يجب على الروحاني أن يفعل بعض الأفعال الجسمانية، لكن ليس لذاتها، ويفعل الأفعال الروحانية لذاتها حذلك القيلسوف: يجب أن يفعل كثيراً من الأفعال الروحانية، لكن لا لذاتها، ويفعل جميع الأفعال العقلية لذاتها. وبالجسمانية هو الإنسان موجوداً، وبالروحانية هو أشرف، وبالعقلية هو إلمي فاضل.

فذو الحكمة - ضرورة - فاضل إلمي، وهو يأخذ من كل فعل أفضله، ويشارك كل طبقة في أفضل أحوالهم الخاصة بهم، وينفرد عنهم بأفضل الأفعال وأكرمها. وإذا بلغ الغابة القصوى - وذلك بأن يعقل العقول البسيطة الجوهرية التي تذكر في دما بعد الطبيعة، وفي كتاب والنفس، وكتاب والحس والمحسوس، - كان عند ذلك واحداً من تلك العقول، وصدق عليه أنه إلمي فقط، وارتفعت عنه أوصاف الحسية الفانية، والوصاف الروحانية الرفيعة، ولاقى به وصف: إلمي بسيط.

وهـذه كلها قـد تكـون للمتـوحـد، دون المـدينـة الكاملة.،(١)

وإذن هذه الصفات قد تكون للمتوحد، سواء أكان فرداً أم أكثر، لكنها لا تكون لمدينة ولا لجزء منها، وإنما هي غاية المدينة التي تقصدها دون أن تحققها. ولا يمكن المتوحد أن يفعل هذه الصفات عند أهل المدينة، ولا أن يكون حافظها فيهم، إذ هو متوجد.

ومعنى هذا أن ابن باجة لم يطالب بأن يكون حاكم الدولة هو الفيلسوف، بل اكتفى بأن أشار إلى أوصاف المثل الأعلى

للسعيد، وأكد أنه متوحد لا تأثير له في المدينة، أعني في الدولة. فكان أكثر واقعية من أفلاطون، بل ومن الفارابي. وربما كان السبب في هذه الواقعية أنه عاني السياسة بالفعل لما كان وزيراً لابي بكر يوسف بن تاشفين في فاس بالمغرب.

#### خاتمة

وواضع من هذا العرض لأراء ابن باجة أنه كان شديد التأثر بأفلاطون أكثر منه بأرسطو، وأنه استند كثيراً إلى مؤلفات الفارابي من بين الفلاسفة المسلمين، ولم نجده يذكر ابن سينا أبداً في أي كتاب من كتبه التي وصلتنا ـ فهل لم تكن كتب ابن سينا قد وصلت الأندلس بعد ؟

وإنتاجه الذي وصلنا شذرات، غير محكمة التأليف، ويغلب عليها طابع التعليقات لا الكتب التي قصد إلى تأليفها قصداً، ومن هنا التفكك والتكرار، فضلًا عها يبدو عليها من أنها مبتورة.

#### المراجع

- 'A. BADAWI: Histoire de la philosophie en Islam, t. II pp. 702-717. Paris, Vrin, 1972.

#### ابن رشد

## أ ـ حياته (٢)

هو مجمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد، ويكنى أبا الوليد، ويلقب بـ والحفيد، تمييزاً له من أبيه وجده اللذين كانا قاضيين وفقيهين مشهورين. وكان جده أبو الوليد محمد فقهياً مالكياً، وقاضياً للقضاة في قرطبة،

<sup>(1)</sup> ابن باجة: «تدبير المتوحد» في درسائل ابن باجة، ص ٧٩ ـ ٨٠٠ بيروت سنة١٩٦٨.

<sup>(</sup>٢) مصادر ترجمة حياة ابن رشد هي:

أـ ابن أبي أصبيعة: «طبقات الأطباء» ج ١ ص ٧٥ ـ ٧٨، وفي كتاب رينان الملحق رقم ٣

ب المراكش: والمعجب، نشره دوزي ص ١٧٤. ١٧٥.

جـ الذهبي: وتاريخ الاسلام، \_ في كتاب رينان \_ الملحق رقم £.

د ابن فرحون: «الديباج المذهب، ص ٧٨٤، طبع القاهرة. هـ ابن الأبار: «التكملة» في كتاب رينان الملحق رقم ١.

و- ابو عبد الله الأنصاري: وتكملة التكملة، في كتاب رينان، الملحق رقم ٧.

ولا يزال جزء من «فتاويه» محفوظاً في غطوط بالمكتبةالوطنية في باريس . وكان أبوه ـ أي والد صاحبنا ـ قاضياً في قرطبة .

ولد صاحبنا في مدينة قرطبة، في سنة ٥٩٠ هـ (١٩٢٦م). ودرس علم الفقه المالكي، والحديث واشتغل على الفقيه الحافظ أبي عمد بن رزق، واستظهر كتاب والموطأة للامام مالك على أبيه، وأخذ يسيراً عن أبي القاسم بن بشكوال، وأبي مروان بن مسرة. ودرس علم الكلام. ثم درس الطب على أبي مروان بن جريول البلسي، وعلى أبي جعفر الترجالي.

ودرس الفلسفة، لكن لا ندري على من. ولا يمكن أن يكون قد درسها على ابن باجه، لأن ابن باجه توفي كما رأينا في سنة ٥٣٠ في فاس، وابن رشد عمره ١٣ سنة. كما أنه يبدو أنه لم يعرف ابن طفيل إلا في وقت متقدم من عمره، سنة ٥٦٥ هـ (١١٦٩ م) أو قبيل ذلك بقليل. وإنما ابن طفيل هو الذي قدمه الى السلطان الموحد أبي يعقوب يوسف، ابن وخليفة السلطان عبد المؤمن، كما سنرى بعد قليل.

وولي ابن رشد «قضاء قرطبة ، بعد أبي محمد بن مغيث، فحمدت سيرته؛ (ابن الأبار، ص ٣٢٨).

وفي سنة ٤٨ه هـ (١١٥٣ م) كان في مراكش في بلاط عبد المؤمن، سلطان الموحدين، الذي عمل على انشاء المدارس. وقد خلفه ابنه يوسف بن عبد المؤمن، وكان من أوفر سلاطين عصره حظاً من الآداب وعلوم الأوائل، وقد نال ابن طفيل حظوة عظيمة لديه كها ذكرنا عند الكلام عن ابن طفيل. ولابن طفيل الفضل في تقديم ابن رشد الى السلطان يوسف بن عبد المؤمن. ويروى لنا عبد الواحد المراكشي، عن تلميذ من تلاميذ ابن رشد، ما رواه ابن رشد نفسه عن كيفية ،دخوله على أمر المؤمنين يوسف هذا. قال ابن رشد: هلا دخلت على أمر المؤمنين أبي يعقوب وجدته هو وأبـو بكر بن طفيـل ليس معهما غيرهما فأخذ أبو بكر يثني على ويذكر بيتي وسلفي ويضم بفضله إلى ذلك أشياء لا يبلغها قدري، فكان أول ما فاتحنى به أمير المؤمنين بعد أن سألني عن اسمي واسم أبي ونسبي أن قال لي: ما رأيهم في السهاء؟ ـ يعني الفلاسفة ـ أقديمة هي أم حادثة ؟ فأدركني الحياء والخوف، فأخذت

أتعلل وأنكر اشتغالي بعلم الفلسفة، ولم أكن أدري ما قرر معه ابن طفيل. ففهم أمير المؤمنين مني الروع والحياء، فالتفت إلى ابن طفيل وجعل يتكلم على المسألة التي سألني عنها، ويذكر ما قاله ارسطوطاليس وأفلاطون وجميع الفلاسفة ويورد مع ذلك احتجاج أهل الاسلام عليهم، فرأيت منه غزارة حفظ لم أظنها في أحد من المشتغلين بهذا الشأن المتفرغين له: ولم يزل يبسطني حتى تكلمت فعرف ما عندي من ذلك، فلما انصرفت أمر لي بمال وخلعة سنية ومركبه(1).

كها يروي عبد الواحد أيضاً أن الذي أوعز إلى ابن رشد بالقيام بتفسير مؤلفات أرسطو هو السلطان يوسف، ونقل ابن طفيل هذه الرغبة إلى ابن رشد. يقبول ابن رشد: واستدعاني أبو بكر بن طفيل يوماً فقال في: سمعت اليوم أمير المؤمنين يتشكى من قلق عبارة ارسطوطاليس أو عبارة المترجمين عنه، ويذكر غموض أغراضه ويقول: لو وقع لهذه الكتب من يلخصها ويقرب أغراضها بعد أن يفهمها فها جيداً لقرب مأخذها على الناس، فان كان فيك فضل قوة لذلك فافعل وإن الأرجو أن تفي به لما أعلمه من جودة ذهنك وصفاء قريحتك وقوة نزوعك إلى الصناعة، وما يمنعني من ذلك إلا ما تعلمه من كبرة سني واستغالي بالخدمة وصرف عنايتي إلى ما هو أهنم عندي وشعري.

كها يبدو من كلام لعبد الواحد (نشرة دوزي ص ٢٢٢) أن ابن رشد صار قاضياً في أشبيلية سنة ٥٦٥ هـ. ١١٦٩) م).

وعاد ابن رشد الى قرطبة حوالى سنة ١٩٥٧ هـ الرام الكنه مع ذلك لم يتوقف عن الأسفار في دولة الموحدين: فنجده مرة في مراكش، وأخرى في أشبيلية، وثالثة في قرطبة، ويشهد على ذلك ما ذكره في تفاسيره لكتب أرسطو من أسهاء للبلاد التي أتم فيها كتابتها. فهو في سنة ٧٤٥ هـ (١١٧٨ م) كتب في مراكش قسمًا من كتابه دفي الجرم السماوي، وفي سنة ٧٥٥ هـ (١١٧٩ م) فرغ في المبيليه من أحد كتبه في علم الكلام.

<sup>(</sup>۱) المجب (دوزي): ۱۷۴ ـ ۱۷۵. (۲) المحب (دوزي). ۱۷۵

ثم دعاه السلطان يوسف مرة أخرى إلى مراكش في سنة ٧٥ه هـ (١١٨٣م) وعينه طبيباً له مكان ابن طفيل الذي بلغ سناً عالية فاعتزل الطب لكنه بقى وزيراً.

وتوفي السلطان يوسف في ربيع الثاني سنة ٥٨٠ هـ (١١٨٤/٧/١٣ م)، وخلفه ابنه أبو يـوسف يعقـوب المنصور بالله، فزاد من تقريب ابن رشد، حتى صار ابن رشد «ثانياً عند المنصور، وجيهاً في دولته» (١).

وقد توجس ابن رشد من هذا التقريب الشديد، كها يدل على ذلك، ما أورده ابن أبي أصيبعة (الموضع نفسه) من أنه: «لما قرب المنصور لابن رشد وأجلسه الى جانبه، حادثه. ثم خرج من عنده وجماعة الطلبة وكثير من أصحابه ينظرونه. فهنأوه بمنزلته عند المنصور وإقباله عليه. فقال (ابن رشد): والله ان هذا ليس مما يستوجب الهناء به! فإن أمير المؤمنين قربني دفعة الى اكثر مما كنت اؤ مل فيه، أو يصل رجائي اليه».

ذلك أن الوشاة \_ وما أكثرهم حول اصحاب السلطان، وما أسرع تقلب أهواء هؤلاء الأخيرين! \_ أفلحوا في الوقيعة به لدى يعقوب المنصور بالله، حتى نقم عليه، ووأمر بأن يقيم ابن رشد في أليسانة \_ وهي بلد قريب من قرطبة، وكان أولاً لليهود، وأن لا يخرج منها. ونقم أيضاً على جماعة أخرى من الفضلاء الأعيان، وأمر أن يكونوا في موضع آخر. وأظهر (يعقوب) أنه فعل بهم ذلك بسبب ما يدعي فيهم أنهم مشتغلون بالحكمة وعلوم الأوائل. وهؤلاء الجماعة: أبو الوليد ابن رشد، وأبو جعفر الذهبي، والمقيه أبو عبد الله محمد بن ابراهيم، قاضي بجاية، وأبو الرابع الكفيف، وأبو العباس الحافظ الشاعر القرابي، (٢٠).

وقد ذهب المؤرخون في تفسير أسباب نقمة يعقوب المنصور بالله على ابن رشد مذاهب شتى:

١ ـ فذكر عبد الواحد المراكشي (ص ٢٧٤ ـ ٢٧٥)
 نشرة دوزي) وابن أبي أصيبعة (في رينان ص ٣٤١ ـ
 ان السبب في ذلك أن ابن رشد دكان قد صنف

كتاباً في الحيوان، وذكر فيه أنواع الحيوان ونعت كل واحد منها. فلها ذكر الزرافة وصفها ثم قال: درايت الزرافة عند ملك البربره \_ يعني المنصور. فلما بلغ ذلك المنصور، صعب عليه. وكان أحد الأسباب الموجبة في أنه نقم على ابن رشد وأبعده. ويقال ان مما اعتذر به ابن رشد أنه قال: أنما قلت: وملك البرين» \_ وانما تصحفت على القارى، فقال: ملك البربر» ويقول عبد الواحد ان هذه عادة العلماء حينها يذكرون عظهاء البلاد فإنهم لا يستعملون عبارات النفخيم التي يستخدمها الكتاب والمنافقون.

٢ ـ كذلك يذكر عبد الواحد المراكشي (ص ٢٧٤، نشرة دوزي) أن خصوم ابن رشد أطلعوا يعقوب المنصور بالله على عبارة كتبها ابن رشد في احد شروحه يقول فيها ان كوكب والزهرة أحد الألهة، وفصلوا العبارة على سبقها، وأوهموا أن قائلها هو ابن رشد، وأنه بذلك مشرك بالله!

٣ ـ وأغرب الروايات في هذا الصدد ما ذكره الانصاري(٢) من حقد بعض الناس على ابن رشد في قرطبة. وتحريشهم للعامة عليه، مما رواه ابن رشد نفسه وأخبر به عنه أبو الحسن بن قطرال. قال ابن رشد: وأعظم ما طرأ علَّى في النكبة، إني دخلت أنا وولدي عبد الله مسجداً بقرطبة، وقد حانت صلاة العصر. فثار لنا بعض سفلة العامة، فأخرجونا منه وكتب عن (=الي) المنصور في هذه القضية كاتبه أبو عبد الله بن عياش كتاباً الى مراكش وغيرها يقول فيها يخص حالهما منه: «وقد كان في سالف الدهر قوم خاضوا في بحور الأوهام، وأقرّ لهم عوامهم بشفوف عليهم في الأفهام، حيث لا داعي يدعو إلَّا الحَيِّ القيُّوم، ولا حكم يفصل بين المشكوك فيه والمعلوم. فخلدوا في العالم صحفاً ما لها من خلاق، مسوّدة المعاني والأوراق، بعدها من الشريعة بعد المشرقين، وتباينها تباين الثقلين. يوهمون أن العقل ميزانها، والحق برهانها. وهم يتشعبُون في القضية الواحدة فرقاً، ويسيرون فيها شواكل وطرقاً. . ذلك بأن الله خلقهم للسار، وبعمل

<sup>(</sup>١) ابن أبي أصيبعة. ورد في رينان ص ٣٤٠.

 <sup>(</sup>٢) ابن أبي أصبيعة: وطقات الأطباء، جـ ٢ ص ٧٧، في رينان ص ٣٤٠ ـ

<sup>(</sup>١) شره رينان في اللحق رقم ٢ من كتابه عن ابن رشد، ودلك تبعدًا لمخطوط رقم ٦٨٧ ملحق عربي ورقة ٧ ، في المكتبة الوطنية بياريس. واجعه في آخر كتاب رينان: «ابن رشد والرشدية» ص ٣٢٩ ـ ٣٣٧ ، «مؤقمات رينان» ج ٣، باريس سة ١٩٤٨.

أهـل النـار يعملون، ليحملوا أوزارهـم كـاملة يـوم القيامة...، وهكذا يستمر هـذا الكاتب في الارجـاف والتهديد بهذه النغمة المألوفة عند متعصبي الفقهاء.

ويذكر الانصاري نقلاً عن أبي الحسن الرعيني أن من الأمور التي أخذت على ابن رشد عند هؤلاء العامة وأشباههم من الفقهاء \_ أنه وحين شاع في المشرق والأندلس على السنة المنجمة أن ربحاً عاتبة تهب في يوم كذا وكذا \_ في تلك المدة تهلك الناس، واستفاض ذلك والأنفاق تحت الأرض، توقيأ لهذه الربح. ولما انتشر طلبتها، وفاوضهم في ذلك، وفيهم ابن رشد \_ وهو القاضي بقرطبة يومئذ \_ وابن بندود. فلما انصرفوا من عند الوالي، تكلم ابن رشد وابن بندود. فلما انصرفوا من عند الوالي، تكلم ابن رشد وابن بندود. فلما انصرفوا من عند الوالي، تكلم ابن رشد وابن بندود. في شأن هذه الربح من الكبر: وكنت حاضراً ، فقلت في أثناء المفاوضة: ان صح أمر هذه الربح، فهي ثانية الربح التي أهلك الله تعالى بها أمر هذه الربح، فهي ثانية الربح التي أهلك الله تعالى بها قوم عاد، اذ لم تعلم ربح بعدها يعم اهلاكهاه.

قال: فانبرى الي ابن رشد، ولم يتمالك أن قال: والله، وجود قوم عاد ما كان حقاً. فكيف سبب اهلاكهم!

فسقط في أيدي الحاضرين، وأكبروا هذه الزلّة التي لا تصدر إلاّ عن صريح الكفر والتكذيب لما جاءت به آيات القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، (1).

ومعنى هذا الخبر أن ابن رشد أنكر وجود قوم عاد، وأنكر تبعاً لذلك أنهم هلكوا بريح عاتية، وهذا يتنافى مع ما ورد في القرآن<sup>(7)</sup>.

لكننا لا نجد مصدراً آخر ذكر هذا الخبر.

 ٤ - لكن ربما كان الأصنح في تفسير السبب في حملة الفقهاء\_ ومن وراثهم العامة \_ على ابن رشد هو ما ذكره الانصاري بعد ذلك مباشرة عن ابن الزبير الذي قال عن

ابن رشد انه دكان من أهل العلم والتفتّن. واخذ الناس عنه، واعتمدوه. إلى أن شاع عنه ما كان الغالب عليه في علومه: من اختيار العلوم القديمة، والركون اليها، وصرف عنانه جملة نحوها، حتى لخص كتب أرسطو الفلسفية والمنطقية. واعتمد مذهبه (أي مذهب أرسطي فيها يذكر عنه ويوجد في كتبه. وأخذ يُنحي (= يحمل) على من خالفه. ورام الجمع بين الشريعة والفلسفة. وحاد عها عليه أهل السنة. فترك الناس الرواية عنه، حتى رأيت

وعمن جاهره بالمنافرة والمهاجرة: القاضي أبو عامر يحيى بن أبي الحسين بن ربيع. ونافره جملة: وعلى ذلك كان ابناه: القاضي أبو القاسم، وأبو الحسين.

بشر (= كشط، محو) اسمه متى وقع للقاضى أبي محمد بن

حوط الله استاد عنه، اذ كان قد أخذ عنه \_ وتكلموا فيه

(أي في ابن رشد) بما هو ظاهر من كتبه.

ومن الناس من تعامى عن حاله، وتأوّل مرتكبه في انتحاله، والله أعلم بما كان يسرّه من أعماله. وحسنا هذا القدر.

وقد كان امتحن على ما نسب اليه. وامتحانه مشهوره<sup>(٣)</sup>.

اذن الحملة على ابن رشد كانت من جانب الفقهاء ومن أنكروه من العامة ـ بسبب اشتغاله بعلوم الاوائل من فلسفة وفلك ، واعتنائه بمؤلفات أرسطو تفسيراً وتلخيصاً. وهي ظاهرة طالما تكررت في تاريخ الاسلام سواء في المشرق والمغرب(٤).

هـ لكن ان كان هذا يفسر موقف الفقهاء ومن ورائهم العامة، فهـ لا يفسر موقف السلطان الموحد يعقوب المنصور بالله، اذ كان هـ فسه كـ رأينا من المشتغلين بعلوم الأوائل والحريصين على العناية بها والمقربين لاصحابها.

وإنما الأرجح في تفسير موقفه هو أسباب شخصية

وي لانصاري، أورده رينان ص ٣٣٥.

 <sup>(</sup>٣) راجع مقالة جولدتسيهر بعنوان: وموقع أهل السنة القدماء بازاء عليم الأوائل، التي ترجماها ونشرناها في كتابنا: والتراث اليوناني في الحضارة الاسلامية، من ١٩٣٠ـ ١٧٧٠، وخصوصاً من ١٥٩١ وما يتلوها. القاهرة ط
 ٣٠ سنة ١٩٦٥.

 <sup>(</sup>١) وانجع النص في ريان: «ابن رشد...» الملحق رقم ٢ ، ص ٣٣٤ ـ
 (٣) ٣٣٥.

راجع سورة الحاقة آية ٦: يوأما عاد فأهلكوا بربح صرصر عاتية.

هي: ما ذكره الأنصاري أيضاً (ص ٣٣١ عند رينان) فقال: وويذكر أن من أسباب نكبته هذه اختصاصه بأبي يحيى، أخي المنصور، والي قرطبة، ، ثم رفعه الكلفة بينه وبين السلطان حتى كان يخاطبه بقوله: وتسمع يا أخي.

#### محنة ابن رشد

ويظهر أن محنة ابن رشد على يد السلطان أبي يوسف يعقوب كانت محنة علنية جرت في قرطبة، واشتهر أمرها. ومحن رووا بعض تفاصيلها الذهبي<sup>(1)</sup> فقال ان قوماً ومحن يعاديه بقرطبة ويدعي معه الكفاءة في البيت والحشمة، سعوا به عند أبي يوسف (يعقوب المنصور بالله) بأن أخذوا بعض التلاخيص، فوجدوا فيه بخطه حاكياً عن بعض الفلاسفة: وقد ظهر أن الزهرة أحد الألهة، \_ فاوقفوا أبا يوسف على هذا. فاستدعاه بمحضر من الكبار بقرطبة. وقال له: أخطك هذا؟ فأنكر. فقال: لعن الله كاتبه. وأمر الحاضرين بلعنه. ثم أمر باخراجه مهاناً، وبإبعاده، وإبعاد من تكلم في شيء من هذه العلوم، وبالوعيد وإساحراق كتب الفلسفة، سوى السطب والحساب والمواقب،

واذا كان هذا قد فعله السلطان أبو يوسف يعقوب فعلاً، فلربما كان مجرد عرض هذا الكلام عليه فرصة فقط للبطش بابن رشد لأسباب شخصية هي تلك التي أوردناها منذ قليل. أو لعله فعل ذلك أيضاً ابتغاء ترضي الفقهاء والعامة في ذلك الوقت، لأسباب سياسية، وكان ذلك في وقت اشتد فيه الصراع بينه وبين الأسبان النصارى. وهي ظاهرة كثيراً ما نشاهدها في أحوال الحكام حين يشتد عليهم الأمر مع الأعداء، فيتملقون أهواء الفقهاء والعامة. وقد يؤيد هذا أن النقمة شملت غير ابن رشد، اذ شملت حكما نقل ابن أبي أصيبعة عن أبي مروان الباجي، جماعة من الأعيان أمر السلطان بتحديد اقامتهم في أماكن معينة دلانهم مشتغلون بالحكمة وعلوم الاوائل، وهؤلاء الجماعة (هم): أبو الوليد ابن رشد، وأبو جعفر الذهبي، والفقيه

أبو عبد الله محمد بن ابراهيم، قاضي بجاية،(٢).

فكانت هذه اذن حملة عامة شبيهة بما فعله المنصور ابن أبي عامر من قبل<sup>(٣)</sup>.

غير أن المنصور بالله لما عاد بعد ذلك الى مراكش، تدخل بعض الناس لصالح هذه الجماعة، وشهدوا لأبي الوليد بن رشد بغير مإ نسب اليه، فعاد المنصور ورضي عن ابن رشد، واستدعاه للاحسان اليه.

متى كانت المحنة؟ ومتى تم عفو السلطان عنه؟.

لا تحدّد لنا المصادر أيّاً من هذين الناريخين. لكن يبدو منها أن هذه المحنة لم تستمر طويلًا.

ثم أقام ابن رشد في مراكش مقرباً من جديد الى السلطان الذي توفي بعد ذلك في صفر سنة ٩٤٠ هـ. وتوفي ابن رشد في مراكش. وتاريخ وفاته بالدقة مختلف فه:

 أ) فابن الأبار، والأنصاري يذكران انه توفي في ٩ صفر سنة ٩٩٥ هـ، ويذكر الانصاري التاريخ الميلادي المقابل وهو ١٠ ديسمبر<sup>(٤)</sup>.

ب) ويذكر الذهبي وابن الأبار أيضاً أنه توفي في نهاية سنة ٩٤، كيا يذكران صفر أو ربيع الأول سنة ٩٤.

لكن يبدو أن الأرجع \_ لأسباب ذكرناها تفصيلاً في كتابنا «تاريخ الفلسفة في الاسلام» (بالفرنسية، ج ٢ ، ص ٧٤٣، باريس سنة ١٩٧٧) \_ أن ابن رشد توفي في يوم الخميس ٩ صفر سنة ٩٩٥ هـ (= ١٠ ديسمبر سنة ١٩٩٨ م).

 <sup>(1)</sup> في كتابه «تاريخ الاسلام» في ثنايا ترجمة يعقوب المنصور بالله، ورقة AV
 ب، غطوط باريس رقم AV (الترقيم الفديم)، وشوه رسان في الملحق الرابع من كتابه : مان رشد والرشدية، ص PEA . PEA.

<sup>(</sup>٢) النص في رينان ص ٣٤١.

 <sup>(</sup>اجع عن حملة المنصور على المشتغلين بعلوم الأوائل واحراق كتبهم:
 صاعد الاندلسي: وطبقات الأميرة، ص ٦٦ وما يليها، نشرة شيخو،
 بيروت، سنة ١٩١٧

<sup>(4) «</sup>استدعي الى مراكش، ونوفي بها ليلة الخديس التاسعة من صغر خمس وتسعير وخمسمائة، بموافقة عشر ديسمبر، ودفن بجبانة باب تساغزوت خارجها ثلاثة اشهر. ثم حمل الى قرطبة، فدفن بها في روضة سلفه بمقبرة ابن عباس: (النص في رينان ص ٣٣٧).

#### - ب - مؤلفاته

## - ١ : ترتيبها التاريخي

من حسن الحظ أن الترجمات العبرية لمؤلفات ابن رشد قد حفظت لنا في أواخرها تواريخ وأماكن تأليف بعض كتبه، مما يسمح بترتيبها تاريخياً على النحو التالي:

قبل سنة ٥٥٨هـ (١١٦٢م): كتاب والكليات، في الطب.

سنة ٥٦٥ هـ (١١٦٩ م): اللخيص تسع مقالات من كتاب الحيوان، وذلك من الحادية عشرة الى آخر الحيوان، وتم في مدينة الشبيلية.

سنة ٥٥٦ هـ (١١٧٠ م): «تلخيص السماع الطبيعي»، «شرح كتاب البرهان» ـ في مدينة أشبيلية.

سنة ٥٦٦ هـ (١١٧١ م): «شرح السهاء والعالم» ـ في الشبيلية.

سنة ٧٠ هـ (١١٧٤ م): «تلخيص كتاب الخطابة»، «تلخيص كتاب الشعسر»، «تلخيص ما بعد الطبيعة» ـ في قرطبة.

سنة ٧٧٦ هـ (١١٧٦ م): «تلخيص كتاب الأخملاق لأرسطو طاليس».

سنة ٧٤ هـ (١١٧٨ م): وأقسام من كتابه في xالجرم السماوي» ـ في مراكش.

سنة ٥٧٥ هـ (١١٧٩ م): المنهاج الأدلة في الكشف عن عقائد الملة الله على المبيلية.

سنة ٥٨٧ هـ (١١٨٦ م): وشرح السماع الطبيعي».

سنة ٥٨٩ هـ (١١٩٣ م): «تلخيص كتاب الحميات لجالينوس».

سنة ٥٩٢ هـ (١١٩٥): «مسائل في المنطق. كتبها أثناء محته

#### ٢- تصنيف مؤلفاته

ويمكن تصنيف مؤلفات ابن رشد الى :

 أ) دتفسيرات، أو دشروح، فيها يورد ابن رشد نص كلام أرسطو فقرة فقرة بنصها الحرفي المترجم الى العربية، ثم يأخذ في تفسير عبارات هذه الفقرة عبارة عبارة. وكلام ابن رشد متميز تماماً عن نص أرسطو.

ب) وتلخيصات ويلخص فيها، بتوسع أحياناً، كتب أرسطو. ويبدأ الكلام فيها في كل فقرة بقوله: وقاله شم يورد بضع كلمات من أوائل الفقرة، ويضي بعد ذلك في التلخيص دون أن يتميز ما لأرسطو مما لابن رشد. ويستطرد أحياناً، ويأتي بأمثلة من عنده، خصوصاً مما هو مستمد من التاريخ أو الأحوال السائدة في العالم الاسلامي، أو يورد أمثلة من الأدب العربي بدلاً من أمثلة أرسطو.

 ج-) «جوامع صغار» فيها يتحرر من نص أرسطو ويتحدث بنفسه. وهي عروض موجزة مستقلة لمضمون
 كتاب كتاب من مؤلفات أرسطو دون تقيد بترتيب العرض الوارد فيها.

## د) مؤلفات أصيلة.

ولنذكر الآن أهم هذه الأنواع، علمًا بأن معظم كتب ابن رشد فقد أصله العربي، ولم يبق لنا إلاّ في ترجمات عبرية أو لاتينية.

## أ) التفاسير أو الشروح:

## ١- «تفسير ما بعد الطبيعة»

نخطوط في ليدن برقم ٢٠٧٤. وقد نشره موريس بويج في أربعة اجزاه: ج ١ سنة ١٩٣٨، ج ٢ سنة ١٩٤٢، ج ٣ سنة ١٩٤٩، ج ٤ (مقدمة) سنة ١٩٥٢. بيروت، المطبعة الكاثوليكية.

٣- وشرح كتاب البرهان؛ \_ مفقود في العربية،
 وموجود في الترجمة اللاتينية، ج ٢، فينيسيا سنة ١٥٦٠.

٣ ـ وشرح كتاب النفس، \_ نصفه مفقود في العربية، وموجود في الترجمة اللاتينية ج ٧.

٤ ـ «شرع السماع الطبيعي» ـ مفقود في العربية،
 وموجود في الترجمة اللاتينية جـ ٤.

٥- «شرح السماء والعالم» - مفقود في العربية،
 وموجود في اللاتينية، جـ ٦.

النفس. . . ي ، القاهرة ، سنة ١٩٥٤ .

#### ج) الجوامع:

17 وجوامع كتب أرسطوطاليس في الطبيعيات والإلهيات، عطوط في المكتبة الوطنية في مدريد، تحت رقم ٥٠٠٠.

وقد نشر جامع ما بعد الطبيعة في القــاهرة، وفي مدريد سنة ١٩١٩.

ونشرت كل هذه الجوامع في حيدر أباد، سنة ١٩٤٦ / ٧.

#### د) المؤلفات الأصيلة:

۱۸ وتهافت التهافته ـ وهو رد على كتاب وتهافت الفلاسفة، للغزالي.

وقد نشر في القاهرة في السنوات ۱۳۰۳، ۱۳۱۹. ۱۳۲۰ هـ، ونشره موريس بويج في بيروت سنة ۱۹۳۰.

١٩ ـ وفصل المقال فيها بين الشريعة والحكمة من الاتصال.

نشره لأول مرة M.J. Müller في ميونيخ سنة ١٨٥٩، ثم اعيد نشره عدة مرات في القاهرة. وخير نشراته نشرة ليون جوتييه، الجزائر، سنة ١٩٤٢ مع ترجمة فرنسية.

٣٠ ـ والكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة.

نشره لأول مرة M.J. Müller في ميونيخ سنة ١٨٥٩. ثم اعيد نشره عدة مرات في القاهرة.

٢١ ـ وضعيمة لمسألة العلم القديم الذي ذكره أبو
 الوليد في فصل المقال، و ونشره ملر أيضاً.

٢٢ ـ «مقالة في اتصال العقل بالانسان» ـ الأصل
 العربي موجود في مخطوط الاسكوريال رقم ٦٢٩.

٢٣ ـ وبداية المجتهد ونهاية المقتصد في الفقه، ـ طبع مراراً عديدة.

#### فلسفته

تمهيد

يعد ابن رشد في المقام الأول الشارح الأكبر لأرسطو.

#### ب) التلخيصات:

٦ - «تلخيص الخطابة». غطوط النص العربي في ليدن برقم ٢٠٧٣، وفيرنتسه برقم ٢٤٠٤، وأما الترجة نحن النص العربي في القاهرة، سنة ١٩٩٠، وأما الترجة اللتينية فتوجد في جـ٣٠.

٧ـ المنعل مدخل فورفوريوس، النص العربي موجود في مخطوط ليدن رقم ٢٠٧٣، ومخطوط فيرنتمه رقم CLXXX.54.

٨ ـ «تلخيص كتاب المقولات» ـ النص العربي في غطوطي ليدن وفيرنتسه. ونشر النص العربي موريس بويج، بيروت، سنة ١٩٣٢.

٩ـ وتلخيص كتباب العبارة ، النص العبري في المخطوطين المذكورين.

١٠ وتلخيص كتاب القياس، ـ النص العربي في المخطوطين المذكورين.

١١ ـ وتلخيص كتاب البرهان، ـ النص العربي في المخطوطين المذكورين.

١٢ وتلخيص كتاب الجدل، ـ النص العربي في المخطوطين المذكورين ونشر في القاهرة، سنة ١٩٨٠.

١٣ ـ وتلخيص كتاب السفسطة عـ النص العربي في المخطوطين المذكورين.

١٤ ـ وتلخيص كتاب الشعرة ـ النص العربي في المخطوطين المذكورين.

وقد نشره لأول مرة فاوستو لازنيو، فيرنتسه، سنة ١٨٧٣، ونشرناه نحن ضمن كتابنا: وأرسطو: فن الشعر وشروحه العربية، القاهرة، سنة ١٩٥٣، مع شبروح مستفيضة.

١٥ـ «تلخيص السماع الطبيعي» ـ النص العربي
 في المتحف البريطاني برقم 9061 .

1٦ وتلخيص كتباب الحس والمحسوس، النص العربي في مخطوط ايا صوفيا باستنبول، برقم ١١٧٩، وفي المكتبة الوطنية بحروف عبرية في بباريس برقم ١٠٠٩ مخطوطات عبرية. وقدنشرناه نحن في كتابنا: وأرسطوطاليس، وفي مخطوطات عبرية. وقدنشرناه نحن في كتابنا: وأرسطوطاليس، وفي المحدوث في المحدوث المحدوث في المحدوث المحدوث المحدوث في المحدوث المحدوث

ومن المؤكد أنه لم يكن يعرف اليونانية، وأنه في شروحه انما اعتمد على الترجمات العربية لمؤلفات أرسطو وشرّاحه اليونانيين، وهي ترجمات متفاوتة القيمة بحسب المترجين.

وتفاسير ابن رشد تدل على قدرة عظيمة على فهم فلسفة أرسطو، فضلًا عن أنه اتخذ منهجاً دقيقاً في عمله هذا:

أ) فكان يرجع الى ترجمات متعددة ، ان وجدت،
 ويقارن بينها.

ب) وكان يرجع الى بعض الشروح على أرسطو،
 التي نقلت الى العربية، وخصوصاً ما تيسر له من تفاسير
 الاسكندر الافروديسي.

ج) وقد أثبتنا في بحث الفيناه في مؤتمر ابن رشد المنعقد في باريس في أواخر سبتمبر سنة ١٩٧٦ أن ما أخذه لويس فيفس Luis Vives، من أغلاط تاريخية وغيرها في تفسيره لكتب أرسطو، إنما يرجع الى أخطاء الترجمات اللاتينية لشروح ابن رشد، لا الى ابن رشد نفسه.

لكن اذا كان فضل ابن رشد شارحاً وملخصاً لمؤلفات أرسطو فضلاً عظيًا جداً، فإن لمؤلفاته الأصيلة مع ذلك قيمة كبيرة.

فلناخذ في عرض فلسفته وفقاً لهذه المؤلفات المبتكرة.

- 1 -

#### مشكلة العقل والنقل

ومن المشاكل الأساسية التي اهتم بها ابن رشد مشكلة العقل والنقل، أو الفلسفة والشريعة، وما بينهها من اتصال. وقد كرس ابن رشد لهذه المسألة كتابين رئيسيين:

 ١- وفصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال.

٢ - والكشف عن مناهج الأدلة ـ في عقائد الملة.
 والكتاب الأول هو الأساسي في موضوعنا ها هنا.
 وقد حدد موضوعه ابن رشد فقال ان غرضه في هذا

الكتاب أن يفحص دعل جهة النظر الشرعي ـ هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع، أم محظور، أم مأمور به: «امّا على الندب وامّا على جهة الوجوب، (۱). (ص ۲۷).

ومن اجل هذا يبدأ بتعريف الفلسفة فيقول انها «ليست شيئاً أكثر من النظر في الموجودات، واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع، أعني من جهة ما هي مصنوعات، فإن الموجودات إنما تدل على الصانع لمعرفة صنعتهاه.

وواضح ما في هذا التعريف من حد وتضييق شديد لموضوع الفلسفة، وكأن غرضها ليس البحث في الموجودات لمعرفة حقائق الأشياء، وهو بحث ينبغي أن يطلب لذاته كما قال أرسطو في أول مقالة وألفاء الصغرى في كتاب وما بعد الطبيعة، بل جعل ابن رشد النظر في الموجودات وسيلة لاعتبار صانعها، وبهذا جعل الفلسفة في خدمة علم التوحيد، وواضح أيضاً أن الذي ألجاه الى ذلك، هو المحدف الذي قصد اليه في هذا الكتاب، وهو تبرير دراسة الفلسفة تجاه الطاعنين عليها من رجال الدين. وإلا فإنه لم يقل بمثل هذا الرأي عند شرحه لذلك الموضع من مقالة والفاء الصغرى.

ويمضي ابن رشد فيقول: «انه كلم كانت المعرفة بصنعتها أتم، كانت المعرفة بالصانع أتم، وفي هذا رد على الفقهاء الذين يقولون انه يكفي ما نعرفه من النصوص النقلية.

## تبرير النظر العقلي بالشرع

ويؤكد ان الشرع دعا الى اعتبار الموجودات بالعقل ودعانا الى معرفتها بالنظر العقلي، كها هو بين في غير ما آية من كتاب الله، مثل قوله تعالى: ﴿ فاعتبروا يا أولي الأبصار﴾ (سورة الحشر: ٢) وقوله تعالى: ﴿ أو لم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شي، ﴾ (سورة الأعراف: ١٨٤) وهذا نص بالحث على النظر في جميع الموجودات بواسطة العقل واعتبارها به.

 <sup>(</sup>۱) سنشير ها هنا الى طبعة بيروت ، ط ۳ ، سنة ۱۹۷۳ وهي تعتبد على طبعة ج . حوراني (ليدن سنة ۱۹۵۹). لكتنا نبه القارى، الى فساد معظم التعليقات التي وضعها ناشر طبعة بيروت.

والاعتبار هـو استنباط المجهـول من المعلوم واستخراجه منه. وهذا هو القياس، أو التفكير بالقياس. وفواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس المقليه (ص ٢٨).

وأتم أنواع النظر هو المسمى بالبرهان. فالشرع اذن قد حث على معرفة الله تعالى وسائر موجوداته بالبرهان. ولهذا دكان من الأفضل، أو الأمر الضروري، لمن أراد أن يعلم الله ـ تبارك وتعالى ـ وسائر الموجودات بالبرهان، أن يتقدم أولاً فيعلم أنواع البراهين وشروطها، وبماذا يخالف القياس البرهاني القياس الجدلي والقياس الخطابي والقياس المغالطي، (ص ٧٩) ولا بد قبل هذا أن يعرف ما هو القياس عامة، وكم أنواعه، وما منه قياس، وما منه ليس بقياس، وهذا بدوره يحتاج إلى معرفة أجزاء القياس أعني المقدمات وأنواعها. وإذن عليه بالجملة أن يدرس المنطق.

وكها أن الفقيه مضطر الى معرفة المقاييس الفقهية وأنواعها وشروطها حتى يستطيع استنباط الاحكام، كذلك على من يريد معرفة الله أن يعرف القياس العقلي، أي المنطق.

## اعتراضات وردود

فإن اعترض معترض وقال: وان هذا النوع من النظر في القياس العقلي بدعة، اذ لم يكن في الصدر الأول، فإننا نرد عليه ونقول ان النظر في القياس الفقهي وأنواعه هو شيء استنبط بعد الصدر الأول، فهل هو الأخر بدعة؟ ان هؤلاء المعترضين من الفقهاء لا يعدون القياس الفقهي بدعة، واذن فعليهم ألا يعتبروا النظر في القياس العقلي بدعة. ذلك أن وأكثر اصحاب هذه الملة مثبتون للقياس العقلي، إلا طائفة من الحشوية قليلة، وهم محجوجون بالنصوص، (ص ٣٠ ـ ٣١) ويقصد بالحشوية ها هنا أصحاب المذهب الظاهري، وعلى وأسهم ابن حزم، عن أنكروا القياس.

وان اعترض معترض آخر فقال ان القياس العقلي من وضع قوم غير مسلمين، قلنا ان علينا أن نستعين بمن تقدمنا من الأمم بمن درسوا القياس العقلي وسواء كان ذلك الغير مشاركاً لنا، أو غير مشارك، في الملة. فإن الألة التي تصح بها التذكية (= الذبح الشرعي) ليس يعتبر في صحة التذكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير

مشارك، اذا كانت فيها شروط الصحّة. وأعني بـ وغير مشارك: »: من نظر في هذه الاشياء من القدماء قبل ملّة الاسلام، (ص ٣١).

وما دام الأمر كذلك، وكان القدماء قد نظروا وفحصوا عن المقايس العقلية \_ أي المنطق \_ أثم فحص، فينبغي أن نرجع الى كتبهم وفننظر فيها قالوه من ذلك: فإن كان كله صواباً، قبلناه منهم، وإن كان فيه ما ليس بصواب، نبهنا عليه (ص ٣١ - ٣٢).

فمن الواجب علينا اذن أن نستمين بما قاله المتقدمون في شأن المقاييس العقلية، كها نفعل ذلك في العلوم الرياضية. وفإنه لو فرضنا صناعة الهندسة في وقتنا هذا معدومة، وكذلك صناعة علم الهيئة، ورام انسان واحد من تلقاء نفسه أن يدرك مقادير الأجرام السماوية وأشكالها وأبعاد بعضها عن بعض، لما أمكنه ذلك، (ص ٣٢).

وهذه صناعة أصول الفقه والفقه نفسه لم يكمل النظر فيها إلا في زمان طويل. دولو رام انسان اليوم من نلقاء نفسه أن يقف على جميع الحجج التي استنبطها النظار من أهل المذاهب في مسائل الخلاف التي وقعت المناظرة فيها بينهم في معظم بلاد الاسلام - ما عدا المغرب - لكان أهلاً أن يضحك منه ، لكون ذلك ممتنعاً . . وهذا أمر بين بنفسه ليس في الصنائع العملية فقط ، بل والعلمية : فإنه ليس منها صناعة يقدر أن ينشئها واحد بعينه . فكيف بصناعة الصنائع ، وهي الحكمة ؟! .

واذا كان هذا هكذا، فقد يجب علينا ـ ان ألفينا، لمن تقدمنا من الأمم السالفة، نظراً في الموجودات واعتباراً لها بحسب ما اقتضته شرائط البرهان ـ أن ننظر في الذي قالوه من ذلك وما أثبتوه في كتبهم: فيا كان منها موافقاً للحق قبلناه منهم وسررنا به، وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق، نبّهنا عليه وحذرنا منه، وعذرناهم، (ص ٣٢ ـ ٣٣).

وهذه نظرة واسعة الأفق، متحررة، منفتحة للأخذ بالعلوم أياً كان مصدرها، دون اعتبار لجنسية أو دين هذا المصدر، كل ما علينا هو أن نفحص عيا جاؤوا به فإن كان موافقاً للحق، أي لما يقضي به العقل والنظر العقلي والبرهان العقلي، قبلناه وفرحنا به وشكرنا لهم صنيعهم عرفاناً منا بجميلهم، وإن وجدناه غير موافق للحق، نبهنا

على ذلك، وحذرنا منه، والتمسنا العذر لهم فيها اجتهدوا فيه ولم يصيبوا الحق.

وينتهي ابن رشد من هذا كله الى تقرير أن النظر في كتب القدماء واجب بالشرع، اذ كان مغزاهم في كتبهم ومقصدهم هو المقصد الذي حثنا الشرع عليه، وأن من نهى عن النظر فيها من كان أهلاً للنظر فيها \_ وهو الذي جمع أمرين: أحدهما ذكاء الفطرة، والثاني العدالة الشرعية والفضيلة الخلقية \_ فقد صد الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس الى معرفة الله، وهو باب النظر المؤدي الى معرفته حق المعرفة، وذلك غاية الجهل والبعد عن الله معرفته حق المعرفة، وذلك غاية الجهل والبعد عن الله تعالى عرص ٣٣).

#### الاعتراف بالنتائج العارضة

فإن اعترض معترض على ذلك بأن بعض الناس قد زل وغوى من اطلاعه على كتب القدماء في الفلسفة، فليس هذا بحجة وإنما ذلك حدث ءاما من قبل نقص فطرته، واما من قبل سوء ترتيب نظره فيها، أو من قبل غلبة شهواته عليه، أو أنه لم يجد معلمًا يرشده الى فهم ما فيها، أو من قبل اجتماع هذه الأسباب فيه، أو أكثر من واحد منهاء. ولا ينهض ذلك مبرراً أن نمنعها عن الذي هو أهل للنظر فيها. فإن هذا النحو من الضرر الداخل من قبلها هو شيء لحقها بالعرض، لا بالذات، وليس يجب، فيها كان نافعاً بطباعه وذاته، أن يترك، لمكان ( = سبب) مضرّة موجودة فيه بالعرض. . . ان مثل من منع النظر في كتب الحكمة من هو أهل لها ـ من أجل أن قوماً من أراذل الناس قد يظن بهم أنهم ضلوا من قبل نظرهم فيها ـ مثل من منع العطشان من شرب الماء البارد العذب حتى مات (من العطش) لأن قوماً شرقوا به فماتوا. فإن الموت عن الماء بالشرق أمر عارض، وعن العطش (أمر) ذاتي وضروري، (ص ۲۳- ۳٤).

وليست الفلسفة وحدها التي يقع لها هذا، بل يحدث مثله للفقه والفقهاء. وفكم من فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورعه وخوضه في الدنيا! بل أكثر الفقهاء كذلك نجدهم، وصناعتهم انما تقتضي بالذات والفضيلة العملية» (ص ٣٤).

#### طرق التصديق متفاوتة

فإن قيل: وما الداعي الى طريق الفلسفة، ما دام يغنينا طريق الشرع؟.

فالجواب: وإن طباع الناس متفاضلة في التصديق: فمنهم من يصدّق بالاقاويل المجلية تصديق صاحب البرهان، اذ ليس في طباعه أكثر من ذلك، ومنهم من يصدّق بالاقاويل الخطابية، كتصديق صاحب البرهان بالاقاويل الرهانية، (ص ٣٤).

فإن قبل ان هذه الطرق قد لا تؤدي الى نفس الرأي، كان الجواب أن والحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد له، (ص ٣٥).

فإن وقع تعارض بين ما أدى اليه النظر البرهاني العقلي، وبين ما نطقت به الشريعة، قلنا ان الأمر لا يخلو عن خصلتين:

ا ـ فاما أن يكون الشرع قد سكت عنه، واذن فلا تعارض هناك،

٧ ـ واما أن يكون ظاهر ما نطق به الشرع غالفاً لما أدى اليه النظر البرهاني العقلي. وفي هذه الحالة علينا أن نؤول ما ورد به ظاهر الشرع ومعنى التأويل هو اخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية الى الدلالة المجازية، من غير أن يخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوّز، من تسمية الشيء بشبيهه، أو بسببه، أو لاحقه، أو مقارنه، أو غير ذلك من الأشياء التي تحددت في تصريف أصناف الكلام المجازي.

واذا كان الفقيه يفعل هذا في كثير من الأحكام الشرعية، فكم بالحري أن يفعل ذلك صاحب علم البرهان! فإن الفقيه إنما عنده قياس ظني، والعارف عنده قياس يقيني.

ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى اليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي. وهذه القضية لا يشك فيها مسلم، ولا يرتاب بها مؤمن، وما أعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه، وقصد هذا المقصد من الجمع بين المعقول والمنقول!

بل نقول انه: ما من منطوق به في الشرع مخالف

بظاهره لما أدى اليه البرهان إلا اذا اعتبر الشرع وتصفحت سائر اجزائه وجد في ألفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل، أو يقارب أن يشهد. ولهذا المحنى أجمع المسلمون على أنه ليس يجب أن تحمل الفاظ الشرع كلها على ظاهرها، ولا أن تخرج كلها عن ظاهرها بالتأويل.

وهكذا يقرر ابن رشد بكل توكيد ما يلي:

أن الحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد عليه.

لا فاذا اختلف ما نطق به الشرع مع ما أدى اليه البرهان العقلي، فيجب تأويل ظاهر الشرع ليتفق مع ما أدى اليه البرهان العقل.

٣- والتأويل مباح، بدليل اللجو، اليه في الأحكام الشرعية، طالما كان ذلك لا يخلّ بعادة لسان العرب في استخدام المجازات.

٤- ويقطع ابن رشد بأن كل ما نطق به الشارع وبدا في الظاهر مخالفاً لما أدى اليه البرهان العقلي فمن الممكن تأويله بما يجعله متفقاً مع ما أدى اليه البرهان العقلي، أي أنه يقطع مقدماً بإمكان تأويل ظاهر ما نطق به الشرع ليتفق مع ما أدى اليه البرهان العقلي. والسب في هذا التوكيد القاطع من جانبه هو ما ورد في رقم (١) من أن الحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد عليه. فيا دام الشرع حقاً وما أدى اليه البرهان هو حق، فإنها لا بد أن يتفقا.

فإن سأل سائل: ولماذا لم يرد نطق الشرع صريحاً لا يحتاج الى تأويل فينحسم كل اختلاف؟ أجاب ابن رشد بأن «السبب في ورود الشرع فيه الظاهر والباطن: هو اختلاف فطر الناس وتباين قرائحهم في التصديق. والسبب في ورود الظواهر المتعارضة فيه هو تنبيه الراسخين في العلم على التأويل الجامع بينها. والى هذا المعنى وردت الاشارة بقوله تعالى: ﴿ هو الذي انزل عليك الكتاب، منه آيات عكمات... ﴾ الى قوله: ﴿ والراسخون في العلم ﴾ ويريد ابن رشد أن يقف على «والراسخون في العلم ﴾ ليعطفها على «الله ويجعل الله والراسخين في العلم عالمين وحدهم بتأويل الأيات المتشابهات في القرآن.

ويؤيد ابن رشد رده هذا بأن يقول ان وكثيراً من

الصدر الأول قد نقل عنهم أنهم كانوا يرون أن للشرع ظاهراً وباطناً، وأنه ليس يجب أن يعلم بالباطن من ليس من أهل العلم به ولا يقدر على فهمد مثلها روى البخاري عن علي \_رضي الله عنه! \_ أنه قال: وحدّثوا الناس بما يعرفون. أتريدون أن يكذّب الله ورسوله؟ه. ومثلها روى من ذلك عن جماعة من السلف». (ص ٣٨).

## لا تكفير في الاجماع

فإن اعترض معترض بأنه لا يجوز التأويل في ما أجمع عليه المسلمون ـ رد ابن رشد بقوله انه لا يوجد اجماع يقيني لا في الأمور العملية ـ ولا ـ وبالأحرى ـ في الأمور النظرية. وأبو حامد الغزالي نفسه وأبو المعالي عبد الملك الجويني (إمام الحرمين) لم يقطعا بكفر من خرق الاجماع في التأويل.

فإن رد عليه بأن الغزالي قد قطع بتكفير أبي نصر الفاراي وابن سينا وفلاسفة الاسلام في كتابه والتهافت، في ثلاث مسائل: (١) في القول بقدم العالم ، (٢) وبأنه تعالى لا يعلم الجزئيات، (٣) وفي تأويل ما جاء في حشر الاجساد وأحوال المعاد \_ أجاب ابن رشد: والظاهر من قوله في ذلك أنه ليس تكفيره إياها في ذلك قطعاً، اذ قد صرّح في كتاب والتفرقة، أن التكفير بخرق الاجماع فيه احتمال، (ص ٣٨).

## حق الراسخين في العلم: في التأويل

ويعود ابن رشد الى ما قرره من الوقوف بعد: 
«والراسخون في العلم » في الأية (١) المشهورة (سورة آل عمران آية ٧) ، ويبرر ذلك بأنه «اذا لم يكن أهل العلم يعلمون التأويل، لم تكن عندهم مزية تصديق توجب لهم من الايمان به ما لا يوجد عند غير أهل العلم. وقد وصفهم الله بأنهم المؤمنون به، وهذا إنما يحمل على الايمان الذي يكون من قبل البرهان، وهذا لا يكون إلا مع العلم بالتأويل فإن غير أهل المعلم من المؤمنين هم أهل الايمان

<sup>(1)</sup> تمامها: «هو الذي أنزل عليك الكتباب ممه آيبات محكمات هنّ أم الكتباب، واخر متشابات. فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتعاء الفتنة وانتفاء تأويله، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون أمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلّا أولو الإلياب.

به لا من قبل البرهان. فإن كان هذا الايمان الذي وصف الله به العلماء خاصاً بهم، فيجب أن يكون بالبرهان، (ص ٣٩).

## هل كان ابن رشد فيلسوفاً عقلياً صرفاً؟.

وبعد أن حللنا هذا القسم الأول من كتاب دفصل المقال»، وهو الذي وضع فيه القواعد العامة للعلاقة بين الفلسفة والشريعة، علينا أن نتساءل: هل كان ابن رشد فيلسوفاً عقلياً صرفاً؟.

سؤال آثاره الباحثون المحدثون ابتــداء من رينــان وتعاقب على الجواب عنه من عنوا بابن رشد.

1 ـ أما رينان فيرى أن موقف ابن رشد يتلخص في أنه يقرر مستوين: مستوى العامة، وهو الذي يكتفي بظاهر النصوص الشرعية، ومستوى العلماء الراسخين، وهو الذي يعتمد على البرهان العقلى، وحين التعارض يؤول ظاهر النصوص الشرعية كيا تتقق مع ما يتأدى اليه البرهان العقلى. ووالحكيم لا يسمح لنفسه بابداء أي رأي ضد الدين القائم. لكنه مع ذلك يتحاشى أن يصف الله عليصفه به العامة، (1)

٧- وبعكس رينان، جاء ميرن Mehren وأسين بلاثيوس Asin y Palacios فحاولا بيان أن ابن رشد كان ذا نزعة دينية قوية وأنه سعى باخلاص للتوفيق بين الدين والفلسفة. فقال ميرن ان موقف ابن رشد في هذه المسألة لا يختلف عن موقف ابن سينا، وان الفلسفة عنده تستند الى الوحي الإلحي والى العقل معاً. واستند في ذلك الى وتهافت التهافت، وحده.

أما أمين بالأثيوس فاستند الى كل النصوص الأساسية في هذا الباب عند ابن رشد، وترجم فقرات رئيسية منها الى الاسبانية، وقارنها بنصوص مناظرة لها عند توما الأكويني، وانتهى من ذلك الى توكيد أن ابن رشد لم يكن فيلسوفاً عقلياً، بل على العكس: اعتمد على الوحي، وقرر أن الوحي والعقل لا يتعارضان، وتبعاً لذلك يرى أمين أن ابن رشد بقي صحيح الايمان تماماً، ولم يتعد حدود المذهب السني.

٣ ـ ثم جاء ليون جوتيه في رسالة للدكتوراه بعنوان: ونظرية ابن رشد في العلاقة بين الدين والفلسفة، (باريس سنة ١٩٠٩) فدرس الموضوع تفصيلًا، وانتهى الى أن السؤال المطروح وهو: هـل كان ابن رشـد عقلياً؟ سؤال أسيء طرحه. اذ لا ينبغي أن نضع السؤال في هذه الصورة، بل أن نسأل: بالنسبة لمن كان عقلياً؟ وبالنسبة لمن لم يكن كذلك؟ والجواب أنه وكان عقلياً مطلقاً حين كان يتوجه الى الفلاسفة، أي الى اصحاب البرهان العقلي والبيّنة العقلية، وعلى هؤلاء أن يؤولوا كل النصوص المتشابة، ولا يوجد بالسبة لهم سر ولا معجزات بالمعنى الحقيقي. ولكنه كان ذا نزعة ايمانية fidéiste حين يتعلق الأمر بالعامة، أي بأصحاب الحجيج الخطابية، أو أهل الموعظة، العاجزين عن متابعة البرهان العقلي : وهؤلاء ينبغى عليهم أن يؤمنوا حرفياً بكل الرموز وكل النصوص المتشابهة، دون استثناء. أما الفريق الثالث من النفوس، وهم وسط بين الفريقين الآخرين، وأعنى بهم أهل الجدل، أي المتكلمين، القادرين على ادراك صعوبات النصوص والبحث في هذه الصعوبات، ولكنهم عاجزون عن فهم تفسيرها الحقيقي، فعلى الفلاسفة أن يقدموا اليهم، وهم نفوس مريضة، الدواء الوحيد الناجع لمرضهم الجدلي وطريقتهم الشاذة المختلطة \_ ونعني به : تأويلات شبه عقلية وشبه ايمانية.

ويدافع جوتيه عن هذا التفسير مرة أخرى في مقدمة ترجمته الفرنسية لـ وفصل المقال، (الجزائر، سنة ١٩٤٢) (٢<sup>)</sup>.

 ٤ - ويرد عليه مانويل ألونسو منكراً هذا التفسير العقلي النزعة لاتجاه ابن رشد.

وقد تناولنا نحن هذه الأراء تفصيلاً وبينا ما لها وما عليها في كتابنا «تاريخ الفلسفة في الإسلام» (بالفرنسية، جد ١ ص ٧٦٦ - ٧٨٧) فمن شاء التوسع والتعمق فليرجع إليه. وانتهينا إلى رفض مواقف هؤلاء من تفسير نزعة ابن رشد، وإلى بيان أن ابن رشد كان حر الفكر، ولكنه لم يسع إلى الاصطدام بالشريعة.

 <sup>(</sup>۱) رينان: دابن رشد والرشدية؛ ص ۱۳۹. محموع مؤلفات رينان جـ ۳. ناريس سنة ۱۹٤٩.

 <sup>(</sup>٣) ليون جونييه: ونظرية ابن رشد في العلاقة بين الدين والفلسقة، ص.
 ١٨٠. باريس سنة ١٩٠٩.

### -۲-الإلميات

ليس لابن رشد كتاب قائم برأسه في الإلهيات، والما نلتمس آراءه في هذا الباب من شرحه على دما بعد الطبيعة، لأرسطو وتلخيصه من ناحية، ومن ردوده على المغزالي في كتاب وتهافت التهافت،. ولهذا يعسر على الباحث أن يقدم عرضاً متصلاً لمذهب ابن رشد، اذ يصعب التمييز بين ما هو بجرد شرح لأرسطو، وبين ما يعتقده ابن رشد رأياً خاصاً به. وتلك هي دائمًا حال الشارح والمؤرخ: يتوارى دائمًا خلف ما يشرح أو يعرض من نصوص وآراء. ولربحا كان عمله هذا أعظم فائدة وأدل على تفوق عقلي أكثر مما يصنعه من يعرض الآراء كأنها من عنده، وهي في حقيقة الأمر خلاصة باهتة لما قاله الأخرون عنده. لكن عرضها وكأنها باسمه هو ومن عنده. لكن البحث التاريخي كفيل بعد ذلك بفضع زيف دعوى هذا الأخير، رغم أن دعواه الأصالة قد خالت على السطحيين من الناس، أعني كافتهم إلا النادرين.

وهذه ملاحظة ينبغي أن تكون نصب أعيننا حين نقارن بين ابن رشد من ناحية، وابن سينا أوالفارايي أو الكندي أو القديس توما من ناحية أخرى. فقناعة ابن رشد بموقف الشارح لا تقل من قدره تجاه هؤلاء الأخرين الذين تظاهروا أمام الناس في كتبهم أنهم أصحاب الآراء التي يعرضونها، مع أنهم في معظمها، ان لم يكن فيها جمعها، اقتصر عملهم على التلخيص والعرض المسلط.

وبعد هذا التمهيد الضروري لانصاف ابن رشد وبيان مكانته إزاء سائر فلاسفة الاسلام، لنأخذ في عرض أهم أقواله في غير المواضع التي اقتصر فيها على شرح أرسطو. ولنبدأ بالمسائل التي كفر بها الغزالي الفلاسفة.

## ۔ آ ۔ قسدم العسالسم

يرى ابن رشد كها رأى أرسطو أن العالم قديم، أي ليس له بداية، ووأنه لم يبزل موجوداً مع الله تعالى، ومعلولاً له، ومساوقاً له غير متأخر عنه بالزمان مساوقة المعلول للعلة، ومساوقة النور للشمس، وأن تقدم الباري عليه كتقدم العلة على المعلول، وهو تقدم بالذات والرتبة،

لا بالزمان دكما شرح الغزالي في «التهافت» - ودليلهم على ذلك:

١ ـ استحالة صدور حادث عن قديم مطلقاً،

لو كان الباري متقدماً بالزمان على العالم، لكان
 قبل الزمان زمان، وهذا خلف.

٣ ـ إمكان العالم كان موجوداً، فالعالم لم يزل ممكن الحدوث.

٤ ـ كل حادث تسبقه مادة، اذ لا يستغني الحادث
 عن مادة، فالمادة اذن قديمة، فالعالم قديم.

ويرد الغزائي على هذه الحجج، فينبري ابن رشد للدفاع عنها وابطال ردود الغزائي، مبيناً أنه إنما يقابل اشكالات بأشكالات، وهذا انما يقتضي حيرة وشكوكا، لا إبطالاً للأشكال الذي يقابله. وهذه معاندة غير تامة، بينها والمعاندة التامة انما هي التي تقتضي ابطال مذهبهم بحسب الأمر في نفسه، لا بحسب قول القائل به، (ص ٢٠٨ من وتافت التهافت، القاهرة سنة ١٩٦٤).

وخلاصة الرأي عند ابن رشد أنه دان كانت حركات الأجرام السماوية وما يلزم عنها أفعالاً لموجود أزلي، غير داخل وجوده في الزمان الماضي، والكتاب نفسه، ص ٢١٦).

ويتفرع على ذلك أن العالم كها أنه «أزلي لا بداية لوجوده، فهو أبدي لا نهاية لأخره، ولا يتصور فساده وفناؤه، بل لم ينزل كذلك، ولا يزال أيضاً كذلك. وأدلتهم الأربعة التي ذكرناها في الأزلية جارية في الأبدية، فكان فانهم يقولون ان العالم معلول علته ازلية أبدية، فكان المعلول مع العلة. ويقولون: اذا لم تتغير العلة، لم يتغير العلموله(٢٠).

ويؤيد ابن رشد رأي الفلاسفة هذا بقوله انه ويمتنع عندهم أن ينعدم الشيء الى لا موجوداً أصلًا، لأنه لو كان

 <sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي: وتهافت الفلاسفة، نشرة بوبيج (المجردة من الهوامش)،
 بيروت سنة ١٩٩٧.

<sup>(</sup>٢) الغزالي: وتهافت الفلاسفة؛ ص ٨١. بيروت سنة ١٩٩٢.

الدأو(١).

ويؤول ابن رشد الآيات الواردة في الأنباء عن ايجاد العالم فيقول في دفصل المقاله (ص ٤٢ - ٤٣): دان ظاهر الشرع اذا تصفح، ظهر من الآيات الواردة في الانباء عن الجاد العالم أن صورته محدثة بالحقيقة، وأن نفس الوجود والزمان مستمر من الطرفين، أعني غير منقطع. وذلك أن قوله تعالى: ﴿ وهو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام، وكان عرشه على الماه﴾ (سورة هود آية ٧) يقتضي بظاهره أن وجوداً قبل هذا الوجود، وهو العرش والماء، وزماناً قبل هذا الزمان، اعني المقترن بصورة هذا الوجود اللارض عير الأرض والسموات﴾ (سورة ابراهيم، آية ٤٨) لقتضي أيضاً بظاهره أن وجوداً ثانياً بعد هذا الوجود. وقوله تعالى: ﴿ ثم استوى الى السماء وهي دخان﴾ (سورة فصلت، آية ٤١) يقتضى بظاهره أن السموات خلقت من

كذلك، لكان الفاعل يتعلق فعله بالعدم أولًا بالذات، (١٠).

وبهذا يبين ابن رشد أن القول بقدم العالم لا يخالفه نص من القرآن، ولا تعارض اذن في هذه المسألة بين ما يقول به الفلاسفة من أن العالم قديم وبسين ما ورد في الشرع.

شيء. فالمتكلمون ليسوا في أقوالهم أيضاً في العالم على

ظاهر الشرع، بل متأولون: فإنه ليس في الشرع أن الله

كان موجوداً مع العدم المحض، ولا يوجد هذا فيه نصأً

#### ۔ ب ۔ علم اللہ بالجزئیسات

والمسألة الثانية التي كفّر الغزالي بها الفلاسفة المسلمين هي: علم الله بالجزئيات.

ويرى ابن رشد أن الغزالي غلط في ذلك، الأنهم لا يقولون أن الله لا يعلم الجزئيات أصلًا «بل يرون أنه \_ تعالى \_ يعلمها بعلم غير مجانس لعلمنا بها، وذلك أن علمنا بها معلول للمعلوم، فهو محدث بحدوثه ومتغير بتغيره. وعلم الله \_ سبحانه \_ بالوجود على مقابل هذا: فإنه علة للمعلوم الذي هو الموجود. ومن شبّه العلمين

أحدهما بالأخر، فقد جعل ذوات المتقبابلات وخواصّها واحداً ، وذلك غاية الجهل<sup>و (٣)</sup>.

ويشرح هذا القول بأن يقول في والضعيمة والملحقة عامة بكتاب وفصل المقاله، وفيها يوضح مسألة علم القديم سبحانه، فيقول: وإن الحال في العلم القديم (أي علم الأزي) مع الموجود خلاف الحال في العلم المحدث (أي علم الانسان المتوقف على الموجودات) مع الموجود. وذلك أن وجود الموجود هو علة وسبب لعلمنا، والعلم القديم هو علة وسبب للموجود. فلو كان، إذا وجد الموجود بعدان لم يوجد، حدث في العلم القديم علم زائد كما يحدث ذلك في العلم المحدث، للزم أن علم زائد كما يحدث هنالك تعير كما يحدث في العلم العلم القديم يكون العلم القديم علولاً للموجود، لا علة له. فإذن العلم القديم واجب أن لا يحدث هنالك تغير كما يحدث في العلم المحدث.

وإنما أى هذا الغلط من قياس العلم القديم على العلم المدث، وهو قياس الغائب على الشاهد وقد عرف فساد هذا القياس. وكما أنه لا يحدث في الفاعل تغير عند وجود مفعوله، اعني تغيراً لم يكن قبل ذلك، كذلك لا يحدث في علم القديم سبحانه تغير عند حدوث معلوم عنه (٤٠).

واذن ليس يعلم الله الموجود حين حدوثه، وانما يعلمه بعلم قديم.

وفاذن العلم القديم اغا يتعلق بالموجودات على صفة غير الصفة التي يتعلق بها العلم المحدث، لا أنه غير متعلق أصلاً، كما حكي عن الفلاسفة انهم يقولون، لموضوع هذا الشك، انه سبحانه لا يعلم الجزئيات. وليس الأمر على ما تومّم عليهم، بل يرون أنه لا يعلم الجزئيات بالعلم المحدث اللذي من شرطه الحدوث بحدوثها، اذ كان علة لها، لا معلولاً عنها كالحال في العلم المحدث. وهذا هو غاية التنزيه الذي يجب أن يعترف بهه(٩).

والغزالي حين يعرض رأي فلاسفة الاسلام في هذه

<sup>(</sup>٣) اس رشد وفصل المقال: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٤) ابن رشد وضعيعة، في ونصل المقال، ص ٦١.

<sup>(</sup>٥) الكتاب تقبيه ص ٩٢.

 <sup>(</sup>۱) ابن رشد: وتباقت التهافت، ص ۲٤٨ ـ ۲٤٩ ، القاهرة سـة ١٩٦٤.

<sup>(</sup>٢) ابن رشد: وفصل المقال: ص ٤٧ ـ ٤٣ . بيروت، سنة ١٩٧٣

المسألة يقول إن منهم من ذهب إلى أنه (أي الله) لا يعلم إلا نفسه، ومنهم من ذهب إلى أنه يعلم غيره دوهو الذي اختاره ابن سينا : فقد زعم أنه يعلم الأشياء علمًا كلياً لا يدخل تحت الزمان، ولا يختلف بالماضي والمستقبل والآن. ومع ذلك زعم أنه لا يغرب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، إلا أنه يعلم الجزئيات بنوع كليه (1).

وابن رشد وفي تهافت التهافت، يرد على اعتراضات الغزائي على الفلاسفة في هذه المسألة بأن يقول ان الأصل في مشاغبة الغزائي على الفلاسفة ها هنا راجع الى تشبيهه علم الخالق سبحانه بعلم الانسان، وقياس أحد العلمين على الآخر. وهذا خطأ في التشبيه، لاختلاف علم الخالق عن علم الانسان. هذا أولاً.

وشانياً من قبال من الفلاسفة أن الله إنما يعلم الكليات دون الجزئيات، فبالسبب في ذلك أن العلم بالكليات عقل، أما العلم بالجزئيات أي بالاشخاص فهو حس أو خيال. وتجدد الاشخاص يوجب شيئين: تغير الادراك، وتعدده. أما علم الأنواع والأجناس أي علم الكليات فليس يوجب تغيراً، أذ علمها لابت.

لكن ابن رشد يسلم بأن تعدد الأنواع والأجناس يوجب التعدد في العلم، ولهذا فإن المتحققين من الفلاسفة لا يضعون علمه \_ سبحانه وتعالى \_بالموجودات: لا بكلي، ولا بجزئي. وذلك أن العلم الذي هذه الأمور لازمة له هو: عقل منفعل ومعلول، والعقل الأول هو فعل عض، وعلة، فلا يقاس علمه على العلم الانساني. فمن جهة ما لا يعقل غيره، من حيث هو غير، هو علم منفعل، ومن جهة ما يعقل الغير، من حيث هو ذاته، هو علم مناعل.

وتلخيص مذهبهم أنهم لما وقفوا بالبراهين على أنه لا يعقل إلا ذاته، فذاته عقل ضرورةً. ولما كان العقل، بما هو عقل، انما يتعلق بالموجود، لا بالمعدوم، قام البرهان على أنه لا موجود إلا هذه الموجودات التي نعقلها نحن، فلا بد أن يتعلق عقله بها. واذا وجب أن يتعلق بهذه الموجودات: فاما أن يتعلق بها على نحو تعلق علمنا بها، واما أن يتعلق بها على وجه أشرف من جهة تعلق علمنا على وجه أشرف من جهة تعلق علمنا

بها. وتعلق علمه بها على نحو تعلق علمنا بها: مستحيل. فوجب أن يكون تعلق علمه بها على نحو أشرف ووجود أتم لها من الوجود الذي تعلق علمنا بها، لأن العلم الصادق هو الذي يطابق الموجود.

فإن كان علمه أشرف من علمنا، فعلم الله يتعلق من الموجود بجهة أشرف من الجهة التي يتعلق علمنا به. فللموجود اذن وجودان: وجود أشرف، ووجود أخس. والوجود الأشرف هو علة الأخس. وهذا هو معنى قول المقدماء ان الباري سبحانه وتعالى هو الموجودات كلها، ولذلك قال رؤساء الصوفية: لا هو إلا هو. ولكن هذا كله من علم الراسخين في العلم، ولا يجب أن يكتب هذا ولا أن يكلف الناس اعتقاد هذا ولذلك ليس هو من التعليم الشرعي. ومن أثبته في غير موضعه فقد ظلم، كها أن من كتمه عن أهله فقد ظلم، كها أن من كتمه عن أهله فقد ظلم، كها أن من كتمه عن أهله

وبالجملة فإن علم الله غير علمنا نحن، أذ علمنا معلول للموجودات، أما علم الله فهو علة لها. دولا يصع ان يكون العلم القديم على صورة العلم الحادث. ومن اعتقد هذا، فقد جعل الإله انساناً أزلياً، والانسان إلها كائناً فاسداً (٣).

#### ج انكار بعث الأجساد

والمسألة الثالثة هي انكأر الفلاسفة -لبعث الأجساد وسائر أمور المعاد ووقولهم ان كل ذلك أمثلة ضربت لعوام الخلق لتفهيم ثواب وعقاب روحانيين هما أعلى رتبة من الجسمانية. ذلك أنهم وقالوا ان النفس تبقى بعد الموت بقاء سرمدياً: اما في لذة لا يحيط الوصف بها لعظمها، وألم لا يحيط الوصف به لعظمه، ثم قد يكون ذلك الألم غلدا، وقد ينمى على طول الزمان. ثم تتفاوت طبقات الناس في درجات الألم واللذة تفاوتاً غير محصور، كما يتفاوتون في المراتب الدنيوية ولذاتها تفاوتاً غير محصور، واللذة السرمدية للنفوس الكاملة الذكية، والألم السرمدي للنفوس الكاملة النقضي للنفوس الكاملة

<sup>(</sup>۲) امن رشد وتهافت التهافت، ص ۲۰۳ ـ ۷۰۵.

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه ص ٧١١.

الحديد ثوباً منسوجاً بحيث يتعمّم به، إلا بأن تحلل اجزاء

الحديد الى العناصر بأسباب تستولى على الحديد، فتحلله الى بسائط العناصر، ثم تجمع العناصر وتدار في أطوار

الخلقة، الى أن تكتسب صورة القطن، ثم يكتسب القطن

صورة الغزل، ثم الغزل يكتسب الانتظام المعلوم الذي هو

النسج على هيئة معلومة . . واذا عقبل هذا فالانسان

المبعوث المحشور لو كان بدنه من حجر أو ياقوت أو در أو

تراب محض، لم يكن إنساناً ، بل لا يتصور أن يكون

انساناً، إلا أن يكون متشكلًا بالشكل المخصوص، مركباً

من العظام والعروق واللحوم والغضاريف والأخبلاط. . .

فاذن لا يمكن أن يتجدد بدن انسان لترد النفس اليه سذه

الأرواح اثى الابدان ووجود النار الجسمانية ووجود الجنّة

الغزالي واحداً بعد واحد كها فعل في المسائل التسع عشرة الأخرى، بل يضع تعليقاً عاماً هو أنه لم يتناول وآحد من

الفلاسفة المتقدمين هذه المسألة بالبحث، وليس لهم فيها

قبول، إنما وردت هـذه الأقوال في الأديبان والشرائم.

والفلاسفة يرون أن الشرائع ضرورية، لأنها تنحو نحو

تبرير الناس ليصل الانسان الى سعادته الخاصة به، ولبث

الفضائل الخلقية في الانسان، ووالفضائل الخلقية لا تتمكن

إلا بمعرفة الله تعالى وتعظيمه بالعبادات المشروعة لهم (أي

الناس) في ملة ملة . . . ويرون بالجملة أن الشرائع هي

الصنائع الضرورية المدنية التي تأخذ مبادئها من العقبل

والشرع. . . ويرون ـ مع هذا ـ أنه لا ينبغي أن يتعرض،

بقول مُثبت أو مبطل، في مبادئها العامة، مثل: هل يجب

أن يعبدُ الله تعالى؟ أو لا يعبد؟ وأكثر من ذلك: هل هو

موجود، أم ليس بموجود؟ وكذلك يرون في سائر مبادئه

مثل القول في وجود السعادة الأخيرة وفي كيفيتها ، لأن

الشرائع كلها اتفقت على وجود أخروى بعد الموت، وان

تلك حجج الفلاسفة في انكار بعث الاجساد ورد

وابن رشد في رده على الغزالي لا يتناول أقوال

الأمور (٢).

الجسمانية وسائر أمور المعاد.

الملطخة، فلا تنال السعادة المطلقة إلا بالكمال والتزكية والطهارة، والكمال بالعلم، والذكاء بالعمل (١٠).

والغزالي يرى أن أكثر هذه الأمور ليس مخالفًا للشرع. ولكن المخالف للشرع هو انكارهم حشر الأجساد، وانكارهم اللذات الجسمانية في الجنة، والآلام الجسمانية في النار، وانكارهم وجود جنة ونار كها وصفهها القرآن. والسبب في انكارهم لهذه الأمور هو استحالته بالدليل العقلي. ولهم في ذلك ثلاثة مسالك:

المسلك الأول: تقدير العود الى الابدان، لا يعدو ثلاثة أقسام: اما أن يقال: الانسان عبارة عن البدن والحياة التي هي عرض قائم به، ومعنى الموت انقطاع الحياة، فتنعدم والبدن ينعدم أيضاً. واما أن يقال ان النفس موجودة، وتبقى بعد الموت، ولكن يرد البدن الأول بجمع تلك الأجزاء بعينها. واما أن يقال: يرد النفس الي بدن، سواء كان من تلك الأجزاء أو من غيرها، ويكون العائد هو ذلك الانسان من حيث ان النفس هي تلك النفس، فأما المادة فلا التفات لها.

وهذه الأقسام الثلاثة باطلة: لأن الأول ايجاد لمثل ما كان ، لاإعادة لعين ما كان. والثاني، وهو تقرير بقاء النفس ورده الى ذلك البدن بعينه، باطل لأنه لو عاد لكان ذلك عوداً الى تدبير البدن بعد مفارقته، وهذا محال، لأن بدن المبت ينحل ترابأ أو تأكله الديدان والطيور ويستحيل دماً وبخاراً وهـواء، ويمتزج بهـواء العالم وبخـاره ومائــه امتزاجاً يبعد انتزاعه واستخلاصه.

والثالث، وهو رد النفس الى بدن انساني من أية مادة كانت وأي تراب اتفق ـ محال من وجهين: احدهما أن المواد القابلة للكون والفساد محصورة في مقعر فلك القمر لا يمكن عليها مزيد، وهي متناهية، والأنفس المفارقة للابدان غير متناهية، فلا تفي بها، والثاني أن التراب لا يقبل تدبير النفس ما بقي ترابأ، بـل لا بد أن تمتزج العناصر امتزاجاً يضاهي امتزاج النطفة.

والغزالي يختار هذا القسم الثالث ولا يرى مانعاً من دلك شرعياً.

المسلك الثاني أنهم قالوا: «ليس في المقدور أن يقلب

اختلفت في صفة ذلك الوجوده (٣).

(1) الغزالي: وتهافت الفلاسفة، ص ٢٣٥.

ومعنى هـذا أن الفلسفة لا تتناول شؤون المعاد

<sup>(</sup>٢) الغزالي. تهافت الفلاسفة، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) ابن رشد: ونهافت التهافت، ص ٨٦٥ ـ ٨٦٦.

والأخرويات، وان على الفيلسوف أن لا يناقض ما جاء به النبي في الملة التي نشأ الفيلسوف عليها. والملل كلها حق عنده، وإن كان عليه مع ذلك أن يختار أفضلها في زمانه... وأن يعتقد أن الأفضل يسنح بما هو أفضل منه. ولذلك أسلم الحكهاء الذين كانوا يعلمون الناس بالاسكندرية لما وصلتهم شريعة الاسلام، وتنضر الحكهاء الذين كانوا ببلاد الروم، لما وصلتهم شريعة عيسى.... ولا يشك أحد أنه كان في بني اسرائيل حكهاء كثيرون، وذلك ظاهر من الكتب التي تلفى عند بني اسرائيل المسوبة الى سليمانه (1).

وينتهي ابن رشد الى ان الاعتقادات التي وردت بها الشرائع في أمور الأخرة وان لم يتناولها البرهان العقلي، والفلاسفة لم يتعرضوا لها، فإنها واحث على الاعمال الفاضلة مما قبل في غيرها، ولذلك كان تمثيل المعاد لهم (أي للناس) بالأمور الجسمانية أفضل من تمثيله بالأمور الرحانية ... ه (٢٠).

#### ر براهين وجود الله

وبعد أن فرغنا من تلك المسائل الثلاث التي كفّر الغزالي بها فلاسفة الاسلام، ورد ابن رشد على أقواله، فلننظر في بعض المسائل الأخرى وأولها براهين وجود الله.

وابن رشد يرجع هذه البراهين الى النين: برهان مأخوذ من العناية الإلهية بالعالم، وبرهان مأخوذ من الخلق. وهو يفضل البرهان بالحركة، وينقد سائر البراهين: البرهان الغائي، والبرهان بالتمييز بين الممكن والواجب (وهو الذي تمسك به خصوصاً الفاراي وابن سينا)، والبرهان بالعلية.

وهو يعرض البرهان بالحركة في شرحه على المقالة الثامنة من كتاب «الطبيعة» لأرسطو، ويشير اليه بإيجاز في «تهافت التهافت» (ص ٦٦، نشرة بويج سنة ١٩٣٠)، ويلخص عرض أرسطو في تلخيصه لكتاب «ما بعد الطبيعة» (ص ١٧٧ - ١٧٨ طبع حيدر أباد سنة ١٣٦٥هـ) هكذا:

يتحرك من جهة ما هو بالفعل. وأن المحرّك اذا حرّك تارة ولم يحرك أخرى، فهو محرّك ببوجه ما، إذ توجد فيه المقوة على التحريك حينها لا يحرّك. ولذلك منى أنزلنا هذا المحرّك الأقصى للعالم يحرّك تارة ولا يحرّك أخرى، لزم ضرورة أن يكون هناك عرّك أقدم منه، فلا يكون هو المحرك الأول. فإن فرضنا أيضاً هذا الثاني يحرك تارة، ولا يحرك أخرى، لزم فيه ما لزم في الأول. فباضطرار: اما أن يحرك أبل غير نهاية، أو ننزل ان ها هنا محركاً لا يتحرك أصلًا، ولا من شأنه أن يتحرّك لا بالذات ولا بالعرض. واذا كان ذلك كذلك، فهذا المحرك أزلي ضرورة،

وتبين في العلم الطبيعي أن كل متحرك لـ محرك،

وأن المتحرك انما يتحرك من جهة ما هو بالقوة، والمحرّك

#### هـ نقد نظرية الصدور

وينقد ابن رشد القائلين بصدور العالم عن الله بطريق الفيض، وعلى رأسهم الفارابي وابن سينا، وهوَّ في هذا تلميذ نخلص لأستاذه أرسطو.

يقول ابن رشد: ووأما ما حكاه (أي الغزالي) عن الفلاسفة في ترتيب فيضان المبادىء المفارقة عنه، وفي عدد ما يفيض عن مبدأ من تلك المبادىء فشيء لا يقوم برهان على تحصيل ذلك وتحديده. ولذلك لا يلفي التحديد الذي ذكره: في كتب القدماء.

وأما كون جميع المبادى، المفارقة، وغير المفارقة، فائضة عن المبدأ الأول، وأن بفيضان هذه القوة الواحدة صار العالم بأسره واحداً، وبها ارتبطت جميع أجزائه حتى صار الكل يؤم فعلاً واحداً كالحال في بدن الحيوان الواحد المختلف القوى والأعضاء والأفعال، فإنه انما صار عند العلماء واحداً وموجوداً بقوة واحدة فيه، فاضت عن الأول يفامر أجمعوا عليه، لأن السهاء عندهم بأسرها هي بمنزلة حيوان واحده ". وكما أن في الحيوان الواحد قوى عديدة، ولكن تسري فيه قوة واحدة ، كذلك «كانت نسبة أجزاء المحيوان الواحد من العالم كله نسبة أجزاء الحيوان الواحد من الحيوان الواحد. فباضطرار أن يكون حالها في أجزائه الحيوانية وفي قواها المحركة النفسانية والعقلية هذه الحال،

<sup>(</sup>١) الكتاب نقسه، ص ٨٦٨

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ٨٧.

اعني أن فيها قوة واحدة روحانية \_ وهي سارية في الكل سرياناً واحداً \_ بها ارتبطت جميع القوى الروحانية والجسمانية، ولولا ذلك لما كان ها هنا نظام وترتيب. وعل هذا يصبع القول ان الله خالق كل شيء ومحسكه وحافظه، كما قال الله سبحانه: ﴿ ان الله يحسك السموات والأرض أن تزولا ﴾. وليس يلزم من سريان القوة الواحدة في أشياء كثيرة أن يكون في تلك القوة كثرة، كما ظن من قال ان المبدأ الواحد إنما فاض عنه أولاً، واحد، ثم فاض من ذلك الواحد كثرة، فإن هذا إنما يظن به أنه لازم إذا شبة الفاعل الذي في غير المبول بالفاعل الذي هو هيول. ولذلك إن قيل اسم: والفاعل، على الذي في غير هيولى، والذي في هيولى والمباشتراك الاسم. فهذا يبين لك جواز صدور الكثرة عن الواحد (١٠).

ويحمل ابن رشد بشدة على هذا المبدأ الذي قال به الفارابي وقال به خصوصاً ابن سينا وهو أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد. ويلاحظ بوجه عام أن ابن رشد شديد الوطأة على ابن سينا في كثير من المواضع.

وبالجملة يرى ابن رشد في نظرية الصدور، وخصوصاً صدور الواحد عن الواحد، نظرية لا تقوم على مقدمات يقينية، بل هي ظنية. ويحمل بهذه المناسبة على أبي نصر الفارابي وابن سينا ولأنها أول من قال هذه الخرافات، فقلدهما الناس، ونسبوا هذا القول الى الفلاسفة، (٢).

وهنا يوجه ابن رشد الى نفسه هذا السؤال ليجيب عنه. فيقول:

وفإن قيل: فما تقول أنت في هذه المسألة \_ وقد المطلت مذهب ابن سينا في علة الكثرة، فما تقول أنت في ذلك؟ فإنه قد قيل ان فرق الفلاسفة كانوا يجيبون في ذلك بواحد من ثلاثة أجربة:

أحدها: قول من قال إن الكثرة إنما جاءت من قبل الهيولي..

والثاني: قول من قال: إنما جاءت من قبل الألات.

والثالث:قول من قال: من قبل الوسائط.

وحكي عن آل أرسطو أنهم صححوا القول الذي

يجعل السبب في ذلك : التوسط.

قلت: ان هذا لا يمكن الجواب فيه في هذا الكتاب (٣) بجواب برهاني، ولكن لسنا نجد لأرسطو، ولا لمن شهر من قدماء المشائين هذا القول الذي نسب اليهم، إلا لفرفريوس الصوري، صاحب مدخل علم المنطق. والرجل لم يكن من حذاقهم.

والذي يجري عندي على أصولهم أن سبب الكثرة هو مجموع الشلائمة الأسباب: أعني: المتوسطات، والاستعدادات والآلابت. وهذه كلها قد بينا كيف تستند الى الواحد، وترجع اليه، اذ كان وجود كل واحد منها بوحدة محضة هي سبب الكثرة. وذلك أنه يشبه أن يكون السبب في كثرة العقول المفارقة اختلاف طبائعها القابلة، فيا تعقل من المبدأ الأول، وفيا تستفيد منه من الوحدانية التي هي فعل واحد في نفسه، كثير بكثرة القوابل له، كالحال في الرئيس الذي تحت يده رئاسات كثيرة، والصناعة التي تحتها صنائع كثيرة. وهذا يفحص عنه في غير هذا الموضع: فإن تبين شيء منه، وإلا رئيع إلى الوحيه(1).

ويرجع ابن رشد الاختلاف الى الأسباب الأربعة: فاختلاف الأفلاك يرجع الى اختلاف عركيها، واختلاف صورها، واختلاف مواردها ـ ان كان لها موارد، واختلاف أفعالها المخصوصة في العالم. والاختلاف فيها دون فلك القمر يرجع الى اختلاف المادة، مع اختلافها في القرب والبعد من المحركين لها وهي الأجرام السماوية، مثل اختلاف النار، والتراب، وبالجملة : المتضادات. وأما السبب في اختلاف الحركتين واختلاف حركاتها، فقد تبين ذلك في كتاب والكون والفساد، لأوسطو.

وما دام الأمر هكذا، فأسباب الكثرة عند أرسطو: من الفاعل الواحد هي الثلاثة الأسباب، ورجوعها الى الواحد هو بالمعنى المتقدم، أي كون الواحد سبب الكثرة.

والاختلاف فيها يقع دون فلك القمر يبرجع الى الأسباب الأربعة: اختلاف الفاعلين، واختلاف المواد، واختلاف الألات، وكون الأفعال تقع من الفاعل الأول

<sup>(</sup>٣) أي وتهافت النهافت:

<sup>(4)</sup> ابن رشد: «تباقت التهافت؛ ص ٤١٦ ـ ٤١٨.

<sup>(</sup>١٠) ابن رشد: هتهافت التهافت، ص ٣٧٤ ـ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه من ٣٩٧.

بواسطة غيره، وهذا كأنه قريب من الألات.

وبهذا يطرّح ابن رشد المبدأ القائل بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، ويؤكد أن الواحد يمكن أن تصدر عنه كثرة، ومرجع هذه الكثرة الى اختلاف المواد، أو الصور، أو الآلات، أو القرب والبعد من الفاعل الواحد.

ويتبين من هذا كله أن ابن ارشد أدرك أن النظام الله تصدوره الفارابي وفي اثره ابن سينا، نظام الصدور، لم يقل به أرسطو ولا مشاهير المشائين القدماء. واذا كان فورفوريوس قد قال به فهو لأنه لم يكن من حذاق المشائين، ولو كان على علم أوفى بحال فورفوريوس لقال انه ليس من المشائين أصلاً بل هو أفلوطيني.

واذا كان ابن رشد قد قال مع ذلك بنظرية عقول الأفلاك، فهو في هذا إنما يحذو حذو أرسطو نفسه في الفصل الثامن من مقالة داللام، من كتاب ما بعد الطبيعة.

#### السياسة

أما آراء ابن رشد في فلفة السياسة فيمكن أن نتلمسها في كتابين من كتبه: الأول هو تلخيصه لكتاب والسياسة، لأفلاطون، والثاني مواضع متفرقة من تلخيصه لكتاب والخطابة، لأرسطو.

وللأسف الشديد لم نعثر حتى الأن على الأصل العربي لتلخيص ابن رشد لكتباب والسياسة (المعروف خطأ باسم والجمهورية) لأفلاطون، ولكنه كان موجوداً في مكتبة الاسكوريال الى سنة ١٩٧١ حين احترقت وعنوانه بحسب فهرست مكتبة الاسكوريال القديم (١٠): و أفلاطون في الثلاثة المنسوبة إليه في السياسة المدنية، تلخيص أبي الوليد إبن رشده.

ولكن بقيت لنا الترجمة اللاتينية (٢) والترجمة العبرية. وهذه الأخيرة نشرها أرفن روزنتال(٢) مع ترجمة انجليزية.

وعلى عكس ما زعم روزسال يتبين من هذا التلخيص أن ابن رشد رجع مباشرة الى نص السرجة العربية القديمة التي قام بها حنين بن اسحق (راجع ابن النديم: «الفهرست» ص ٣٤٦، نشرة فلوجل) لا الى تلخيص جالينوس، بدليل أنه يتهم جالينوس بسوء فهم أفلاطون.

كذلك استعان ابن رشد بكتاب والنواميس، لأفلاطون. لكننا لا نستطيع أن نقرر بالدقة إذا كان اعتمد على تلخيص الفاراي للنواميس الذي نشرناه في كتابنا وأفلاطون في الاسلام، (طهران سنة ١٩٧٤) أو على تلخيص جالينوس الذي ترجمه حنين بن اسحق.

ويحاول ابن رشد فيها يسوقه من أمثلة عربية اسلامية أن يقدم الشواهد لتطبيق ما يقوله أفلاطون من آراء. فهو يذكر مثلاً ما فعله ابن غانية (ص ٣٣٤ ـ ٣٣٥ من الترجمة الانكليزية).

وفي هذا التلخيص يَستوفي ابن رشد ما ذكره أفلاطون من آراء في المقالات من الثانية الى التاسعة من كتاب والسياسة. أما المقالة العاشرة فيقول عنها ابن رشد انها ليست ضرورية لعلم السياسة، كها أنها أسطورية. ويلاحظ من كلامه عن المقالة العاشرة ما يلي:

 ١ ـ انه لا يقيم وزناً للحجج الخطابية التي يسوقها فلاطون.

٢- انه يطرح الأساطير الأفلاطونية، ويشير الى أسطورة وأره Er التي يحكيها أفلاطون في المقالة العاشرة من والسياسة، (ص ٦١٤ أ - ٦٢١ ب) وتتعلق بمصير المفوس في العالم الآخر. ويشير الى اختلاف آراء القدماء في هذا الموضوع.

٣ ـ كذلك لا يقيم ابن رشد وزناً للبرهان على
 خلود النفس الذي ساقه أفلاطون في المقالة العاشرة هذه.

وبالجملة فإن تلخيص ابن رشد لكتاب والسياسة وبالجملة فإن تلخيص ابن رشد لكتاب والسياسة على الفلاطون يدل على فهم دقيق، وعلى اطلاع واسع على النظم السياسية اليونانية، لا نجد له نظيراً في الدقة ولا حتى عند الفارابي. وقد توطدت هذه المعرفة بالنظم السياسية اليونانية عن طريق تلخيصه لكتاب والخيطابة الرسطو. وفي كلا التلخيصين الدليل القاطم على معرفة

 <sup>(1)</sup> نشر هذا الفهرست القديم الأب ن. مورانا في محلة والاندلس، جـ ٣ حــــة
 ١٩٣٤

 <sup>(</sup>٢) طبعت في المجلد الثالث، ورقة ١٧٤ ب - ١٩٩ ن من مجموع مؤلفات ارسطو نشرح ابن رشد، البندقية سنة ١٩٥٠ م.

Averroes: Commentary on Plato's Republic, edited... by E.I.J. (\*)

Rosenthal, Cambridge, 1956.

الفلاسفة الاسلاميين بالنظم السياسية اليونانية، ويتميز ابن رشد بأنه حاول أن يجد شواهد عليها \_ رغم الفارق العظيم في الأساس \_ في نظم الحكم القائمة في الدول الاسلامية المعاصرة منها والسابقة.

#### خاتمية

ظفر ابن رشد في العصر الوسيط وأوائل العصر الحديث بشهرة لم يحظ بمثلها ولا بقريب منها أي فيلسوف اسلامي آخر، حتى عدّ الممثل الحقيقي للفلسفة الاسلامية بعامة. ومنذ أن ترجم مؤلفاته الى اللاتينية ميخائيل اسكوت ابتداء من سنة ١٢٣٠، وهرمن الالماني، وكلاهما عاش في بلاط آل هوهنشتاوفن في صقلية، وفلاسفة أوروبا اللاتينية في القرن الثالث عشر يقرنون ابن رشد بأرسطو ايجابيا وسلبا، أي اعتناقاً وتفنيداً. وقد كان القديس توما الاكويني (١٢٧٥ - ١٢٧٤ م) أكبر خصم، وفي الوقت نفسه أكبر مستفيد من ابن رشد ومؤلفاته وشروحه. وقد كرس للرد عليه رسالة مشهورة بعنوان: وفي وحدة العقل، ضد ابن رشد، ومن ثم صار أتباع الطريقة الدومينيكانية الذ أعداء ابن رشد. واشتدت الحملة بعد ذلك على ابن رشد بوصفه الممثل الأكبر للفلسفة الاسلامية، وكان أصخب حاملي لوائها ريون ليول (١٢٣٥ ـ ١٣٣٥ م).

وفي مقابل ذلك نجد روجر بيكون شديد الاعجاب بابن رشد. وعلى الرغم من الادانات المتوالية من السلطات الدينية المشرفة على جامعة باريس في سنة ١٢٧١ وسنة ١٢٧٧ خصوصاً، فقد ظلت مؤلفات وشروح ابن رشد تحظى بعناية وافرة لدى المشتغلين بالفلسفة في أوروبا في النصف الثاني من القرن الثالث عشر. وعبثاً صنعت الأساطير والأكاذيب حول حقيقة موقف ابن رشد من الدين، فقد ظلت الرشدية تشق طريقها المظفّر في جامعات اوروبا كلها، خصوصاً الجامعات الايطالية، وعلى رأسها جامعة بادوفا (في شمال شرقى ايطاليا بجوار فينيسيا) في القرن الرابع عشر وما تلاه حتى القرن السادس عشر، بفضل جان دي جاندان Jean de Jandun وبولس البندقي Paul de Venise (المتوفى سنة ١٤٢٩) وجايتانو دي تيينا Gaetano de Tiene)؛ ومن ثم أصبح ابن رشد يعدُ وسيد العلماء، في بادوف، حتى قال عنه ميكائيل سافونا رولا في سنة ١٤٤٠ انه «ملك العبقرية

الإلهية التي شرحت كل مؤلفات أرسطوه(١٠).

ذلك أن فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية وجدوا فيه خير شارح المؤلفات أرسطو، كما وجدوا في كتابه المهافت التهافت، أقوى مدافع عن الفلسفة ضد خصومها من رجال الدين.

واذا كان ابن رشد لم يشيّد مذهباً فلسفياً قبائهًا برأسه، فقد كان بهاتين المثابتين صاحب فضل عن الفلسفة أكبر من كثير ممن تنسب اليهم مذاهب فلسفية مستقلة.

#### خاتمة

بعد هذا العرض لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ينبثق السؤال:

## هل توجد فلسفة إسلامية حقاً ؟

وهو سؤال صار تقليدياً منذ أن وضعه رينان وأجاب عنه باجابة قاطعة ربطها بفكرته عن الجنس السامي بعامة فقال دان الفلسفة لم تكن أبدأ، عند الساميين، غبر أمر مستعمار من الخارج تماماً ودون خصب كبير، وتقليد للفلسفة اليونانية، لكن يسحب هذا الحكم نفسه على فلسفة العصور الوسطى في أوروبا المسيحية، فيقول بعد ذلك مباشرة: وويجب أن نقرر الشيء عينه فيها يتصل بفلسفة العصور الوسطى و(٢) وقال أيضاً «ان الفلسفة لم تكن الا فترة عارضة épisode في تاريخ الروح العربية. والحركة الفلسفية الحقيقية للاسلام ينبغى أن نبحث عنها في الفرق الكلامية: القدرية، الجبرية، الصفاتية، المعتزلة، الباطنية، التعليمية، الأشعرية، وخصوصا في علم الكلام. لكن المسلمين لم يطلقوا أبدأ على هذا اللون من المناقشات اسم والفلسفة، اذ ان هذا الاسم لا يدل عندهم على البحث عن الحقيقة بعامة، وانما يدل على فرقة، ومدرسة خاصة هي الفلسفة اليونانية ومن يدرسونها. وحين يؤرخ الفكر العربي، فمن المهم جـدأ الا ينخدع المرء بهذا

 <sup>(</sup>١) راجع تفصيل هذا كله في كتاب رينان: وابن رشد والرشدية، ص ١٦٤
 ٣٣٠.

 <sup>(</sup>٣) ارتست ريتان: «اين رشد والرشدية» المقدمة، ص ١٧، محموع مؤلماته جـ٣ ص ١٧، باريس سنة ١٩٤٨، وهذا ما قاله في مقدمة المطلمة
 Ernest Renan: Oeuvres Complètes, 1. III. . ١٨٥٧

الاشتباه. أن ما يسمى وفلسفة عربية، ليس الا قسيًا محدوداً من الحركة الفلسفية في الاسلام، إلى حد أن المملمين أنفسهم كادوا أن يجهلوا وجودهاه(١)

ولم يشأ رينان ان يعدل عن رأيه هذا في مقدمة الطبعة الثانية، رغم ما وجه اليه من نقد، خصوصا من جانب هنري رتر Henri Ritter، وقرر: «انني مصمم على اعتقاد أنه لم يهيمن على خلق هذه الفلسفة انجاه عقائدي كبير dogmatique. ان العرب لم يفعلوا غير أنهم اعتنقوا لمحروب المعارف اليونانية كما قبلها العالم كله حوالى القرنين السابع والثامن (7) ومن هنا يربط نشأة الفلسفة في الاسلام بحال الفلسفة عند المسريان وفي مدرسة الاسكندرية في هذين القرنين.

وأراء رينان هذه تحتاج الى الفحص والنقد:

ا ـ ذلك أنه يخلط في كلامه بين فكرة العنصر والجنس (السامي) من ناحية وبين فكرة الاسلام بوصفه دينا من ناحية أخرى. ولهذا يترجع في الرأي بين انكار وجود فلسفة «عربية» حينها يقصد العنصر والجنس، وبين الاقرار بوجودها حين يقصد الاسلام كجماعة شاملة لاجناس عديدة من بينها الجنس الأري (الفرس). وهذا الاضطراب هو الذي دعا بعض الباحين المعاصرين (٢) الى الأرة مشكلة زائفة وهي: هل ينبغي تسمية هذه الفلسفة ولسفة «عربية» أو فلسفة «اسلامية»؟

وفي رأينا أنها مشكلة زائقة لأن المدلول واحد: فهي عربية لأن الكتب المؤلفة فيها قد كتبت باللغة العربية (الا في القليل النادر الذي لا يكسر القاعدة، غاماً كما كتب ديكارت وليبنس وكنت بعض مؤلفاتهم باللاتينية الى جانب لغاتهم القومية، ومع ذلك لم يقل أحد انهم من رجال الفلسفة «اللاتينية»!)، وهي اسلامية بمعنى ان أصحابها عاشوا في دار الاسلام أي داخل نطاق العالم الاسلامي في العصر الوسيط، حتى لو كان البعض منهم لم يعتنق الاسلام ديناً.

٢ - كما أنه يخلط - وهو خلط لا يزال مستمرأ، بل بولغ فيه كثيراً في النصف قرن الأخير - بين الفلسفة وبين التفكير بوجه عام سواء كان لاهوتيا أو صوفيا أو ما أشبه ذلك.

وفي رأينا أنه يجب ألا تطلق الفلسفة الأعلى التفكير العقلي الحالص الذي لا يعترف بملكة أخرى للتفلسف غير المعقل النظري المحض. ولهذا لا وجه أبدأ لادراج علم الكلام الوضعي والفرق الكلامية المختلفة التي تجول في اطار النصوص الدينية وتستند اليها في حجاجها \_ أقول لا وجه أبدأ لادراجها ضمن الفكر الفلسفي ولا بأوسع معانيه.

ومن هنا نرى أن من العبث، بل ومن الامعان في الجهل بحقيقة الفلسفة، أن نتلمس الفلسفة الاسلامية في غير الفلسفة بالمعنى الدقيق المحدود، أعني البحث العقل المحض وهذا السبب استبعدنا من عرضنا هذا كل من لا ينتسبون الى الفلسفة بهذا المعنى الدقيق، من أمثال انحوان الصفا والغزالي والسهروردي المقتول، لأنهم اما من أصحاب المذاهب المستورة الغنوصية (اخوان الصفا) أو من الصوفية والمتكلمين الوضعيين (العزالي) أو من الصوفية النظريين (السهروردي المقتول)، ومكانهم اتما يقسع في تواريخ هذه التيارات.

ووصف هذه المدرسة الفلسفية بأنها واسلامية الما قصد به المعنى الحضاري والسياسي: أي التي نشأت في اطار الحضارة الاسلامية التي يسودها الاسلام. اذ الفلسفة علم عقلي خالص، وتبعاً لذلك لا تقبل أن تعوضف بوصف ديني، شأنها شأن العلوم العقلية كالرياضيات والطب والفزياء والكيمياء، الخ. فكما لا يجبوز لنا أن نصف الهندسة أو الطب أو الفيزياء بأنها وثنية او بوذية أو يهودية أو مسيحية الخ، فكذلك الشأن في الفلسفة. فاذا ما وصفت هذه العلوم بوصف واسلامية و مثلا، فالمقصود بذلك هو المعنى الحضاري والسياسي فحسب.

والأن وقد فرغنا من بيان وجود هذه والفلسفة الاسلامية»، والشروط التي ينبغي مراعاتها لفهم المقصود منها، يبقى السؤال الأخر وهو: أين الأصالة في هذه الفلسفة؟

والمقصود وبالاصالة، هنا: والجديد، فيها بالنسبة الى

<sup>(</sup>١) الكتاب نفسه، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه، ص ١٢.

Corbin: مثل كوربان في مقدمة كتابه وتاريخ القلسفة الإسلامية، (٣)
 Histoire de la Philosophie Islamique, Paris, 1964.

ابن سينا

الفلسفة اليونانية.

وهنا ينبغي ألا يبالغ المرء في تحديد المعياد، فيطلب أن يكون فيها نظراء لأفلاطون وأرسطو، بسل ولا لأفلوطين، لأن هؤلاء عدموا النظير حتى كنت وهيجل. فمن الاسراف والشطط أن نحط من قدر هذه الفلسفة الاسلامية لأنها لم تنجب امشال افلاطون وأرسطو وأفلوطين.

لكن حسبها أنها أنجبت شارحا عظيها مثل ابن رشد، وأصحاب مذاهب شاملة في العالم مثل الفارابي وابن سينا، رغم قلة الأفكار الأصيلة التي ابتدعوها.

### ابن سينا

## حياتــه(۱)

حياة ابن سينا حياة حافلة بالأحداث لاتصاله بخدمة الحكام والسلاطين وتقلده الوزارة. وقد كتب عن شطر من حياته بنفسه.

كان أبوه عبد الله بن سينا من الكفاة والعمال في مدينة بلغ، ثم انتقل الى بخارى في أيام الأمير نوح بن منصور الساماني، واشتغل والياً على قرية خرميثن من ضياع بخارى. ثم تزوج امرأة اسمها ستارة (بالفارسية = نجمة).

وولد أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا، صاحبنا، في هذه القرية في صفر سنة سبعين وثلثماثة (أغسطس / سبتمبر سنة ٩٨٠ م)، أو في قرية أفشنة التي منها أم ابن سينا، كها يقول هو نفسه في ترجمته. ويقول معد ذلك:

دثم انتقلت الى بخارى، وأحضرت معلم القرآن

ومعلّم الأدب. وأكملت العشر من العمر وقد أتيت علي القرآن وعلى كثير من الأدب، حتى كنان يقضى مني العجب .

وكان ابي عن أجاب داعي المصرين<sup>(۲)</sup> ويعد من الاسماعيلية. وقد سمع منهم ذكر النفس والعقل على الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم. وكذلك أخي. وكانوا رعا تذاكروا وأنا أسمعهم وأدرك ما يقولونه ولا تقبله نفسي. وابتدأوا يدعونني أيضاً اليه ويجرون على السنتهم ذكر الفلسفة والهندسة وحساب الهند. وأخذ يوجهني الى رجل كان يبع البقل ويقوم بحساب الهند حتى أتعلمه منه.

ثم جاء الى بخارى أبو عبد الله الناتلي<sup>(۱)</sup>، وكان يدعى المنفلسف، وأنزله أبي دارنا رجاء تعلّمي منه. وقبل قدومه كنت أشتغل بالفقه والتردد فيه الى اسماعيل الزاهد، وكنت من أجود السالكين، وقد ألفّت طرق المطالبة ووجوه الاعتراض على المجيب، على الوجه الذي جرت عادة القوم به.

ثم ابتدأت بكتاب ايساغوجي على الناتلي. ولما ذكر لي حدّ الجنس أنه: هو المقول على كثيرين مختلفين بالنوع في جواب ما هو ـ أخذت في تحقيق هذا الحد بما لم يسمع بمثله، فتعجب مني كل العجب، وحذر والدي من شغلي بغير العلم. وكان أي مسألة قالها لي كنت أتصورها خيراً منه، حتى قرأت ظواهر المنطق عليه، وأما دقائقه فلم يكن عنده منها خبر.

<sup>(1)</sup> راجع عن حياته: القفطي ص ٤٦٣ ـ ٤٢٦، نشرة لبرت، ابن أبي أصيبعة ج٢ ص ٢ ـ ٢٠، البيهفي: دتنمة صوان الحكمة، ص ٥٧ ـ ٧٠ ، نشرة كرد علي في دمشق سنة ١٩٤٦، ابن خلكان دوفيات الأعيان، برقم ١٩٠٩، خوندمبر: دحبيب السّيره، طهران سنة ١٩٥٤، ابن المبري: دتاريخ مختصر الدول، ص ٣٣٠ ـ ٣٣٠، بيروت سنة ١٨٥٠.

<sup>(</sup>٣) لما كان الفاطبيون هم القالمين على الدعوة الاستاعيلية، وكان مركزهم الرئيسي في مصر، فيدو أن كلمة «المصريين» صارت تدل في الصغة الثاني من القرن الرابع والأول من القرن الخامس للهجرة على أتساع مذهب أو الدعوة الاسماعيلية، وهو تعبير خطأ قطعاً لأن مصر بشعبها كله لم تعتنى هذا المذهب أبدأ طوال حكم الفاطبين ولا ، طبعاً . بعد زوال خولتهم. راجع كتابنا: «مذاهب الاسلاميين» الحزء الثاني، ببروت سنة ١٩٧٣.

<sup>(</sup>٣) راجع ترجمته في وتنمة صوان الحكمة، للبيهني ص ٣٧ دستق سنة 1921، و دوفيات الأعيان، لابن خلكان وهو مسبوب الى ناشل (بالتاء).: بلدة بنواحي آمل في طبرستان بشمال شرقي طهران، كما في أنساب السمعان. ويقول عنه البيهني انه كان حكيا علاً غلقاً بأخلاق جيلة . وله رسالة لطيفة ، في واجب الرجود وشرح اسمه، وهذه الرسالة دالة على أنه كان مبرزاً في هذه الصناعة، بالغاً الغاية القصوى في عنم الإلهات.. ورسالة في علم الاكسره.

ثم أخذت أقرأ الكتب على نفسي، وأطالع الشروح حتى أحكمت علم المنطق. وكذلك كتاب أقليدس(١): فقرأت من أوله خسة أشكال أو ستة عليه، ثم توليت بنفسى حلّ بقية الكتاب بأسره - ثم انتقلت الى «المجسطي» (١). ولما فبرغت من مقدمات وانتهبت الى الأشكال الهندسية، قال لى الناتلي: تولُّ قراءتها وحلُّها بنفسك، وأعرضها علىّ لأبين لك صوابه من خطئه. وما كمان الرجل بقوم (٢) بالكتباب. وأخذت أحلُّ ذلك الكتاب. فكم من شكل ما عرفه الى وقت ما عرضته عليه، وفهمَّته إياه.

ثم فارقني الناتلي متوجهاً الى كركانج. واشتغلت انا بتحصيل الكتب من النصوص(٤) والشروح: من الطبيعي، والإلهي. وصارت أبواب العلم تنفتح على.

ثم رغبت في علم البطب، وصرت أقرأ الكتب المصنّفة فيه. وعلم الطب ليس من العلوم الصعبة فلا جرم أنّ برُّزت فيه في أقل مدّة، حتى بدأ فضلاء الطب يقرأون على علم الطب. وتعهدت المرضى فأنفتح على من أبواب المعالجات المقتبسة من التجربة ما لا يوصف، وأنا مع ذلك أختلف الى الفقه وأناظر فيه، وأنا في هذا الوقت من أبناء ست عشرة سنة.

ثم توفرت على العلم والقراءة سنة ونصفاً. فأعدت قراءة المنطق وجميع أجزاء الفلسفة. وفي هذه المدة ما نمت ليلة واحدة بطولها، ولا اشتغلت النهار بغيره. وجمعت بين يدى (٥) ظهوراً، فكل حجة كنت أنظر فيها أثبت مقدمات قياسية. ورتبتها في تلك الظهور، ثم نظرت فيها عساها تنتج ، وراعيت شروط مقدمانه، حتى تحقق لي الحق في تلك المسألة. وكلما كنت أتحير في مسألمة ولم أكن أظفر بالحد الأوسط في قياس، ترددت الى الجامع وصلّيت وابتهلت الى مبـدع الكل، حتى فتـح لي المنغلق وتيسّر المتعسر .

سبيل إلى فهمه وإذا أنا في يوم من الأيام حضرت وقت العصر في الورَّاقين، وبيد دلَّال مجلد ينادي عليه. فعرضه عليَّ فرددته ردّ متبرم، معتقداً أن لا فائدة من هذا العلم. فقال ا لي: اشتر مني هذا، فإنه رخيص أبيعكه بثلاثة دراهم، وصاحبه محتاج الى ثمنه. واشتريته، فاذا هو كتاب لأبي نصر الفارابي وفي أغراض كتاب ما بعد الطبيعة، ورجعت-الى بيتي واسرعت قراءته. فأنفتح علىّ في الوقت أغراض ذلك الكتاب، بسبب أنه كان محفوظاً على ظهر قلب. وفرحت بذلك، فتصدقت في ثناني يوم بشيء كثير على الفقراء شكراً لله تعالى. وكان سلطان بخارى في ذلك الوقت نوح بن منصور. واتفق له مرض تحير الأطباء فيه. وكان اسمى

وكنت أرجم بالليل الى داري وأضع السراج بين

يديّ، وأشتغل بالقراءة والكتابة. فمهما غلبني النوم أو

شعرت بضعف، عدلت الى شرب قدح من الشراب ريثها

تعود إليُّ قوتي، ثم أرجع الى القراءة. ومها أخذني أدنى

نوم أحلم بتلك المسائل بأعيانها، حتى ان كثيراً من المسائل

اتضح لي وجوهها في المنام. وكذلك حتى استحكم معى

جميع العلوم، ووقفت عليها بحسب الامكان الانسان.

وكل ما علمته في ذلك الوقت فهو كها علمته الأن لم أزدد

فيه الى اليوم، حتى أحكمت المنطق والطبيعي والرياضي.

ثم عدلت الى الإلمي، وقرأت كتاب دما بعد الطبيعة، (١)

فها كنت أفهم ما فيَّه، والتبس عليِّ غرض واضعه، حتى

أعدت قراءته أربعين مرة وصار لي محفوظاً، وأنا مع ذلك لا

أفهم ولا المقصود به وأيست من نفسي وقلت: هذا كتاب لا

اشتهر بينهم بالتوفر على القراءة. فأجروا ذكري بين يديه، وسألوه احضاري. فخضرت وشاركتهم في مداواته.

وتوسمت بخدمته، فسألته يوماً الاذن لي في دخول دار كتبهم ومطالعتها وقراءة ما فيها من كتب الطب. فأذن لى. فدخلت داراً ذات بيوت كثيرة، في كل بيت صناديق كتب منضدة بعضها على بعض: في بيت منها كتب العربية والشعر، وفي آخر: الفقه، وكذلك في كل بيت كتب علم

فطالعت فهرست كتب الأوائل، وطلبت ما احتجت

<sup>(</sup>١) أي كتاب وأصول الهندسة، لاقليدس.

<sup>(</sup>٢) لبطليموس وهو في علم الفلك.

<sup>(</sup>۴) أي: بحسن فهمه.

<sup>(1)</sup> الصوص الأصنية للمؤلفين، لا الشروح. (a) أي: بطاقات، جزازات بقيد فيها ما يربد تقييده.

<sup>(</sup>T) لأرسطور

اليه منها. ورأيت ما لم يقع اسمه الى كثير من الناس، قط، وما كنت رأيته من قبل، ولا رأيته أيضاً من بعد. فقرأت تلك الكتب وظفرت بفوائدها، وعرفت مرتبة كل رجل في علمه.

فلما بلغت ثماني عشرة سنة من عمري، فرغت من هذه العلوم كلها. وكنت اذ ذاك للعلم أحفظ، ولكنه اليوم معي أنضج، وإلا فالعلم واحد لم يتجدد لي بعده شيء.

وكمان في جواري رجل يقال له أبو الحسين العروضي. فسألني أن أصنف له كتاباً جامعاً في هذا العلم. فصنعت له والمجموعه وسميته به. وأتيت فيه على سائر العلوم سوى الرياضي، ولي اذ ذاك احدى وعشرون سنة من عمرى.

وكان في جواري أيضاً رجل يقال له: أبو بكر البرقي، خوارزمي المولد، فقيه النفس، متوحد في الفقه والتفسير والزهد، ماثل الى هذه العلوم. فسألني شرح الكتب، فصنفت له كتاب والحاصل والمحصول، في قريب من عشرين مجلدة. وصنفت له في الأخلاق كتاباً سميته والاثم، وهذان الكتابان لا يوجدان إلا عنده، فلم يُعرِّ احداً ينسخ منها.

ثم مات والدي، وتصرّفت بي الأحوال. وتقلّدت شيئاً من أعمال السلطان. ودعتني الضرورة الى الاخلال ببخارى والانتقال الى كركانج. وكان أبو الحسين السهلي ـ المحب لهذه العلوم ـ بها وزيراً. وقدمت الى الأمير بها ـ وهو على بن مأمون ـ وكنت على زيّ الفقهاء إذ ذاك بطيلسان وتحت الحنك، وأثبتوا لي مشاهرة دارة بكفاية مثل.

ثم دعت الضرورة الى الانتقال الى نسا، ومنها الى بساورد، ومنها الى طوس، ومنها الى شقان، ومنها الى سمنقان، ومنها الى جاجرم رأس حد خراسان، ومنها الى جرجان وكان قصدي الامير قابوس. فاتفق في أثناء هذا أخذ قابوس وحبسه في بعض القلاع وموته هناك. ثم مضيت الى دهستان، ومرضت بها مرضاً صعباً. وعدت الى جرجان. فاتصل أبو عبيد الجوزجاني بي، وأنشأت في حالي قصيدة فيها البيت القائل:

## لما عنظمت فليس مصر واسعي لما غلا ثمني عدمت المشتري (١)

الى هنا انتهى ما أملاه ابن سينا من أحوال حياته على تلميذه المخلص الوفي أبي عبيد الجوزجاني، الذي تابع وصف سيرة حياة أستاذه، وذكر فهرسة كتبه ورسائله، وفصّل القول في أحواله السياسية. وخلاصتها أن ابن سينا انتقل الى مدينة الريّ، واتصل بخدمة السيدة وابنها الملك بحد الدولة أبي طالب رستم بن فخر الدولة على.

ثم اتفقت أسباب أوجبت بالضرورة ذهابه الى قروين، ومنها الى همذان، واتصاله بخدمة كذبانويه. واتفقت له معرفة وشمس الدولة، وأمر باحضاره مجلسه بسبب قولنج أصابه، فعالجه حتى شفى. ففاز منه بخلع كثيرة، وصار من حاشية الأمير شمس الدولة. ونهض شمس الدولة الى قرميسين لحرب عناز، وخرج ابن سينا معه في سلك خدمته. ثم توجه ناحية همذان منهزما تشويش العسكر بسببه واشفاقهم على انفسهم منه. فأغاروا على داره وأخذوه وحبوه، وسالوا الأمير شمس الدولة على داؤه وأخذوه وحبوه، وسالوا الأمير شمس الدولة دار أبي سعد بن دخدوك أربعين يوماً. وعاود الأمير شمس الدولة مرض القوليج، فطلب ابن سينا فحضر، واعتذر اليه الأمير، واشتغل ابن سينا بعلاجه، وأعاد الوزارة اليه الأمير، واشتغل ابن سينا بعلاجه، وأعاد الوزارة اليه

وهنا بدأ في كتابه العظيم «الشفاء» بناء على التماس من تلميذه أبي عبيد. فابتدأ بالطبيعيات من كتاب «الشفاء». وكان يتولى التدريس للتلاميذ بالليل لعدم فراغه أثناء النهار؛ ومن تلاميذه كان: أبو عبيد الجوزجاني، والمعصومي، وابن زيلة، وبهمنيار.

ولما توجه شمس الدولة الى طارم لحرب الأمير بهاء الدولة، توفي في الطريق من داء القولنج. وبويع ابنه. وطلبوا من ابن سينا تولي الوزارة، فرفض.

ثم اتصل بالأمير علاء الدولة أبي جعفر بن كاكويه واشتغل في خدمته. وقام باصلاح أداة رصد الكواكب،

 <sup>(</sup>١) ابن أبي أصبيعة: (عيون الأثناء في طبقات (الأطناء) ج ٢ ص ٢ وما
 بعدها.

ووضع آلات ما سبقه بها أحد.

ووقعت الحرب بين أبي سهل الحمدوني صاحب مدينة الريّ من جهة السلطان محمود الغزنوي، وبين علاء الدولة صاحب أصفهان، فقصد السلطان مسعود بن محمود الغزنوي أصفهان، في سنة خس وعشرين وأربعمائة، ومعه أبو سهل الحمدوني، فاستولى على أصفهان، ونهب خزائن علاء الدولة بن كاكويه.

ثم نهب أبو سهل الحمدوني مع جماعة من الأكراد امتعة ابن سينا وفيها كتبه.

وأصيب ابن سينا بداء القولنج، بسبب افراطه في الشراب والجماع. وساءت حاله، فنقل محمولاً على محفة الى أصفهان. وكان يعالج نفسه، لكنه كان في غاية الضعف. ثم حضر مجلس علاء الدولة وهو لم يبرأ من العلة كل البرء فكان يبرأ أسبوعاً وعرض أسبوعاً.

وقصد علاء الدولة همذان ومعه ابن سينا. فعاود ابن سينا والقولنج في الطريق إلى أن وصل إلى همذان. وعلم أن قوته قد سقطت وأنها لا تفي بدفع المرض. فأهمل اداة نفسه وأخذ يقول: المدبر الذي كان يدبر بدني قد عجز عن التدبير. والآن لا تنفع المعالجة. وبقي على هذا أياماً. ثم انتقل الى جوار ربه، وكان عمره ثلاثاً وخسين سنة، وكان موته في سنة ثمانٍ وعشرين وأربعمائة وألى من رمضان سنة ثمانٍ وعشرين وأربعمائة ودفن في همذان... وكان عمر الشيخ (ابن سينا) نحو ودفن في همذان... وكان عمر الشيخ (ابن سينا) نحو ودفن في همذان... وكان عمر الشيخ (ابن سينا) نحو

## مؤلفساته

أما مؤلفاته فخير حصر لها حتى الآن هو كتاب د. يحيى مهدوي، طهران، سنة. ١٩٥٤، فنحيل القارىء الذي يطلب البحث المستقصى الى هذا الكتاب ونجتزىء ها هنا بذكر بعض الكتب الرئيسية، من كتبه العربية دون الفارسة:

١١ـ والشفاء، في أربعة أقسام: المنطق، الرياضي،
 الطبيعي، الإنجيات. وقد نشرنا نحن منه : والبرهان،

۱۳ درسالة حي بن يقظان، نشرها ميبرن سنة
 ۱۸۸۹، ثم هـ. كوربان سنة ۱۹۵۲.

(القاهرة، سنة ١٩٥٤)، و دالشعر، (سنة ١٩٥٣، 1978) وذلك من قسم المنطق. ونشر معظم المنطق والنفس والإلهيات ضمن المجموعة التي نشرت في القاهرة ضمن الاحتفال بالذكرى الألفية لابن سينا (سنة ١٩٥٧، - سنة ١٩٧١).

أما القسم الطبيعي فلا نزال نعتمد فيه على طبعة حجرية في طهران سنة ١٨٨٦.

٢- والنجاة و طبع في القاهرة سنة ١٣٣١ هـ / ١٩٩٨ م، ط ٢ سنة ١٩٣٨.

۳ـ دالاشارات والتنبيهات، ـ نشرة فورجيه .J. Forget في ليدن سنة ۱۸۹۲.

٤ ـ وكتاب الانصاف، \_ نشرنا نحن ما تبقى منه في
 كتابنا: وأرسطو عند العرب، (القاهرة سنة ١٩٤٧).

٥ ـ دمنطق المشرقين، ـ طبع في القاهرة، سنة
 ١٩١٠

٦- «الرسالة الأضحوية في أمر المعاده ـ طبع في القاهرة سنة ١٩٤٩.

٧ ـ دعيون الحكمة، بـ نشرناه في القاهرة سنة . ١٩٥٤.

۸ ـ ارسالة في ماهية العشق، ـ نشرها ميرن Mehren
 سنة ١٨٨٩، ثم أحمد آتش (استانبول سنة ١٩٥٣).

٩ - «أسباب حدوث الحروف» - نشرها الاستاذ
 خانلـري، طهران سنة ١٣٣٣ هـ . ش.

١٠ ـ درسالة في الحدوده ـ طبع في مصر ضمن
 مجموعة بعنوان: وتسع رسائل في الحكمة والطبيعيات
 القاهرة سنة ١٣٢٦ هـ.

١١ ـ ورسالة في أقسام العلوم العقلية ٩٠ طبعت في المجموعة المذكورة.

١٢ ـ درسالة في اثبات النبوات. طبعت في المجموعة المذكورة.

(١) البيهقي: وتتمة صوال الحكمة؛ ص ٧٠ دمشق، سنة ١٩٤٦.

۱٤ ـ ورسالة الطيرة ـ نشرها ميرن، ليدن، سنة
 ١٨٨٨.

١٥ ـ كتاب والمباحثات، \_ نشرناه في كتابنا وأرسطو
 عند العرب، القاهرة سنة ١٩٤٧.

١٦ ـ كتاب والتعليقات، \_ نشرناه في القاهرة سنة
 ١٩٧٣.

۱۷ \_ كتاب والقانون في الطب، \_ طبع أولًا في روما سنة ۱۹۹۳، ثم طبع في القاهرة (بولاق) سنة ۱۸۷۷ م.

فلسفتــه ۱ المنطــق

تناول ابن سينا علم المنبطق في معظم كتب. الأساسية:

في «الشفاء» على أوسع نطاق واستقصاء عرفناه في العالم الاسلامي.

وفي «الاشارات والتنبهات»، وفي «منطق الشرقين» الذي هو من بقايا كتاب «الانصاف»، وفي «النجاة» (ص ٢ - ص ٩٣، القاهرة سنة ١٩٣٨)، وفي «عيون الحكمة» (ص ١ - ص ١٥ في نشرتنا، القاهرة سنة ١٩٥٤)، وفي «الحكمة العروضية» وهو أول ما ألفه في هذا الباب، وفي والحكمة العلائية» (ددائش نامه علائي» ص ١ - ١٤، نشرة خراساني، طهران، ١٣٥٥ هـ في)، وفي «القصيدة المزوجة» في «المنطق» تناوله نظاً.

لكن السؤال هو: هل أن ابن سينا بشيء جديد أضافه الى ما ورد عند أرسطو وشرّاحه اليونانيين أو شرّاحه العرب مثل ابراهيم المرّوزي ومتى بن يونس والفارابي؟.

لو قرآنا منطق والشفاء الم نجد فيه جديداً على ما قاله أرسطو وشراحه، وهو نفسه يعترف بذلك. اذ يقول انه يحاذي نص أرسطو في كتبه المنطقية، ونراه فعلاً يقتبس النص أحياناً بحروفه، وأحياناً يدمجه في داخل كلامه، وفي الغالب يعرض المسائل الواردة في كتب أرسطو المنطقية، ودن تقيد بنص، ويورد الأمثلة إما عن كتب أرسطو هذه،

وإما بالاستعارة من علم الطب.

كذلك ومنطق المشرقيين، الذي كنا نتوقع أن نجد فيه ما أعلنه في مقدمته من رغبة في التجديد ليس فيه شيء اكثر مما ورد في سائر كتبه في المنطق.

وفيها عدا بعض التفصيلات الفرعية الصغيرة (مثل الأقيسة المؤلفة من شرطيات فقط) لا نكاد نجد لابن سينا شيئاً يضيفه على منطق أرسطو وشراحه.

وإنما يمتاز ابن سينا بقدرته الهائلة عـل استيعاب أرسطو وشراحه، وحسن عرضه التفصيلي(١).

ما بعد الطبيعة ٢ الحكمة وأقسامسها

وغضي من المنطق الى بيان مذهبه في الإلهيات وما بعد الطبيعة بوجه عام. ونبدأ ببيان تعريفه للفلسفة ـ أو الحكمة كما يسميها ـ وأقسامها.

يقول ابن سينا في كتاب «عيون الحكمة»: «الحكمة استكمال النفس الانسانية بتصور الأمور والتصديق بالحقائق النظرية والعملية على قدر الطاقة البشرية.

والحكمة المتعلقة بالأمور النظرية التي إلينا أن نعلمها وليس إلينا ألبتة أن نعملها والسمى حكمة نظرية والحكمة المتعلقة بالأمور العملية التي إلينا أن نعلمها ونعملها تسمى حكمة عملية. وكل واحدة من الحكمتين تنحصر في أقسام ثلاثة: فأقسام الحكمة العملية: حكمة مدنية، وحكمة منزلية، وحكمة خلقية. ومبدأ هذه الثلاثة مستفاد من جهة الشريعة الإلهية، وكمالات حدودها تستبين بالشريعة الإلهية، وتتصرف فيها بعد ذلك القوة البشرية من البشر بمعرفة القوانين العملية منهم، وباستعمال تلك القوانين في الجزئيات.

والحكمة المدنية فائدتها أن تعلم كيفية المشاركة التي تقع فيها بين أشخاص الناس ليتعاونوا على مصالح الأبدان ومصالح بقاء نوع الانسان. والحكمة المنزلية فائدتها ان

 <sup>(1)</sup> لمزيد من البحث في هذه المسألة راجع تصدير نشرتنا لكتاب والبرهان.
 لامن سبنا، ص ٣٥ ـ ٤٦ . الفاهرة سنة ١٩٦٦.

تعلم المشاركة التي ينبغي أن تكون بين أهل منزل واحد لتنتظم به المصلحة المنزلية. والمشاركة المنزلية تتم بين زوج وزوجته، ووالد ومولود، ومالك وعبد. وأما الحكمة الخلقية ففائدتها أن تعلم الفضائل وكيفية اقتنائها لتزكو بها النفس، وتعلم الرذائل وكيفية توقيها لتتطهّر عنها النفس.

وأما الحكمة النظرية فأقسامها ثلاثة: حكمة تتعلق بما في الحركة والتغير، وتسمى حكمة طبيعية، وحكمة تتعلق بما من شأنه أن يجرده الذهن عن التغير وان كان وجوده غالطأ للتغير، ويسمى حكمة رياضية، وحكمة تتعلق بما وجوده يستغني عن غالطة التغير فلا يخالطه أصلا، وان خالطه فبالعرض، لأن ذاته مفتقرة في تحقيق الوجود إليه، وهي الفلسفة الأولية، والفلسفة الإلهية جزء منها وهي معرفة الربوبية.

ومبادىء هذه الأقسام التي للفلسفة النظرية مستفادة من أرباب الملة الإلهية على سبيل التنبيه، ومتصرّف على تحصيلها بالكمال بالقوة العقلية على سبيل الحجة.

ومن أوتي استكمال نفسه بهاتين الحكمتيين والعمل على ذلك باحداهما، فقد أوتي خيراً كثيراً».

وهذا تصنيف شامل لأقسام العلوم الفلسفية، فيه تحديد دقيق لموضوعاتها. ويتسم بالأحكام أكثر مما في واحصاء العلوم، للفاران.

ولناخذ الآن في عرض أهم آراء ابن سينا في الالهبات.

> ـبـ العسلم الإلهسي ١ ـ الموجسود

وابن سينا يعرَف العلم الإلهي بما عرّفه به أرسطو، وهو أنه بحثُ في الوجود المطلق وأحواله ولواحقه ومبادئه. يقول ابن سينا: والفلسفة الأولى موضوعها الموجود بما هو موجود، ومطلوبها: الأعراض الذاتية للموجود بما هو موجود ـ مثل الوحدة والكثرة والعلية وغير ذلك؟ ".

والموجود اما جوهر وهو الذي لا يحل في مؤضوع أي هو ما يقوم بذاته، واما عرض، وهو الذي يحلّ في غيره ولا يقوم بذاته وحده. والأول مثل الانسان، الفرس، الوردة الخ. والأعراض مثل اللون، والحجم، والمكان، والزمان، الخ.

ووالجوهر اربعة: وجوهر مع أنه ليس في موضوع (فإنه) ليس في مادة، وجوهر هو في مادة، والقسم الأول ثلاثة أقسام: فإنه اما أن يكون هذا الجوهر مادة، أو ذا مادة، أو لا مادة ولا ذا مادة، والذي هو دو مادة وليس فيها هو أن يكون منها. وكل شيء من المادة وليس بمادة فيحتاج الى زيادة على المادة وهي الصورة، فهذا الجوهر هو المركب. فالجواهر أربعة: ماهية بلا مادة، ومادة بلا صورة، وصورة في مادة، ومركب من مادة وصورة وسيرة المركب.

وأولى الأشياء بالوجود هي الجواهر، ويتلوها الأعراض. وأولى الجواهر بالوجود الجواهر التي ليست باجــام.

وأول الموجودات في استحقاق الوجود الجوهر المفارق غير الجسماني، ويتلوه الصورة، ويتلوه الجسم، وتتلوه الهيولى المحضة، إذ هي محل لنيل الوجود وليست سبباً يعطي الوجود، ثم العرض.

والهيولى أو المادة لا تتجرد عن الصورة، بل توجد دائمًا مقارنة لصورة. اذ الا يجوز أن تفارق الصورة الجسمية وتكون موجودة بالفعل، لأنها ان فارقت الصورة الجسمية فلا يخلو: اما أن يكون لها وضع وحيز في الوجود الذي لها حينتُذ، أو لا يكون. فإن كان لها وضع وحيز، وكان يكن أن تنقسم، فهي لا محالة ذات مقدار، وقد فرضت لا مقدار لها - هذا خلف. وان لم يمكن أن تنقسم ولما وضع، فهي لا محالة نقطة ويمكن أن ينتهي اليها فرطا وضع، فهي لا محالة نقطة ويمكن أن ينتهي اليها خطا اذا انتهى اليها، لاقاها بنقطة أخرى غيرها، ثم ان لا المحالة المحرى غيرها، ثم ان تتباين النقطتان عن جنبها فتكون المتوسطة التي تلاقيها النتان لا تتلاقيان تنقسم بينها وقد فرضت غير منقسمة، واما أن تكون النقطتان تتلاقيان، وبتلاقيها تكون ذاتها

 <sup>(</sup>١) ان سينا: وعيون الحكمة، ص ١٦. ١٧، نشرت في القاهرة سنة ١٩٥٤.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه ص ٧٧.

سارية في ذات كل واحد منها وذاتها منحازة عن الخطين فذاتاهما منحازتان منقطعتان عن الخطين، فللخطين نقطتان غير الأوليين هما نهايتاهما، وفرضناهما نهايتيها مدا خلف، (1). ويستمر ابن سينا في هذه البرهنة المعقدة حتى يصل في النهاية الى اثبات أن المادة لا تتعرى عن الصورة الجسمية، وفي هذا يسير وفقاً لرأي أرسطو في مقابل رأي أفلاطون. لكنه في هذا يناقض ما قاله في اعيون الحكمة وأوردناه منذ قليل حين قال بوجود مادة بلا صورة، وسنراه يضطر الى التخلي عن رأي أرسطو هذا حين يصل الى الكلام عن الجواهر المفارقة. لكن هذا التناقض يقوم في صلب الفلسفة الاسلامية كلها لأنها جمعت بين أرسطو وأفلاطون في مركب متنافر منذ البداية في كثير من المسائل.

## ۲ ـ الموجود محسوس ومعقول

وينبه ابن سينا إلى دما قد يغلب على أوهام الناس (من) أن الموجود هو المحسوس ، وأن ما لا يناله الحس بجوهره ، ففرض وجوده محال ، وأن ما لا يتخصص بمكان أو وضع بذاته كالجسم ، أو بسبب ما هو فيه كأحوال الجسم ، فلا حظّ له من الوجوده (٢٠).

ويرد ابن سينا على هذا الوهم الشائع ببيان أن الناس يتفقون على وجود المعنى الكلي ، وهو المشترك بين الكثيرين مثل : « انسان » \_ في وقوعه على زيد وعمرو بمعنى واحد موجود. واذن فان البحث في المحسوسات نفسها يفضي الى الاعتراف بوجود غير محسوس هو المعاني الكلية التي تشترك فيها أنواع من المحسوسات .

# ٣ \_ العلَية

والشيء ينال وجوده بعلة . ومعلوليته اما باعتبار ماهيته وحقيقته ، أو باعتبار وجوده : فالمثلث حقيقته متعلقة بالسطح والأضلاع ، وهما علتاه المادية والصورية . ، أما من حيث وجوده فقد يتعلق بعلة أخرى أيضاً غير هذه ، ليست هي علة تقوم مثلثيته وتكون جزءا من حدها ، وتلك هي العلة الفاعلية أو الغائية التي هي علة فاعلية لعلية العلة الفاعلية ( الكتاب

نفسه ص ٤٤٦) . والغائية لا تفيد وجود المعلول بالذات ، بل تفيد فاعلية الفاعل . فهي اذن علة غائية بالنسبة الى المعلول ، وفاعلية بالنسبة الى الفاعل .

و والفاعل الذي يفيد الشيء وجوداً بعد عدمه يكون للفعوله أمران : عدم قد سبق ، ووجود في الحال . وليس للفاعل ، في عدمه السابق ، تأثير ، بل تأثيره في الوجود الذي للمفعول منه . فالمفعول انما هو مفعول الأجل أن وجوده من غيره ، لكن عرض أن كان له عدم من ذاته وليس ذلك من تأثير الفاعل "").

والقوة تطلق على مبدأ التغيير في أخر من حيث انه آخر . ومبدأ التغيير يكون اما في المنفعل ، وهو القوة الانفعالية ، واما في الفاعل وهو القوة الفعلية . « ويقال قوة : لما به يجوز من الشيء فعل أو انفعال ، ولما به يصير الشيء مقوماً لأخر ، ولما به يصير الشيء غير متغير وثابتاً ، فان التغير مجلوب للضعف . وقوة المنفعل قد تكون محدودة نحو شيء واحد ، كقوة الماء على قبول الشكل: فان فيه قوة قبول الشكل وليس فيه قوة حفظه. وفي السمع قوة عليهما جميعاً . وفي الهيولي الأولى قوة الجميع ، ولكن بتوسط شيء دون شيء . وقد يكون في الشيء قوة انفعالية بحسب الضدين ، كما أن في السمع قوة أن يتسخن وأن يتبرد . . وقوة الفاعل قد تكون محدودة نحو شي، واحد كقوة النار على الاحراق فقط ، وقد تكون على أشياء كثيرة كقوة المختارين(٤) . وقد يكون في الشيء قوة على كل شيء ، ولكن بتوسط شيء دون شيء . وقد تكون القوة الفعلية على الضدين جميعاً كقوة المختارين منا . والقوة الفعلية المحدودة اذا لاقت القوة المنفعلة حصل فيها الفعل ضرورة ، وليس كذلك في غيرها مما يستوي فيها الأضداد .

وقد تغلط لفظة القوة فيتوهم أن القوة على الفعل هي القوة المقابلة لما بالفعل . والفرق بينها أن هذه القوة الأولى تبقى موجودة عندما تفعل ، والثانية انما تكون موجودة مع عدم الذي هو بالفعل . ه (\*)

وهذا تحليل حيد لفكرة العلية والفعل .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : ، النجاة ، ص ٢١٣ . القاهرة ، سنة ١٩٣٨

<sup>(4)</sup> أي الانسان الذي هو حر مختار.

<sup>(</sup>٥) ابن سيبا : و النجاة ؛ ص ٢١٤ ـ ٢١٥

<sup>(</sup>١) ابن سينا: والنجاة، ص ٢٠٣، القاهرة، ط ٢ سنة ١٩٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : ٥ الاشارات والتنبيهات ٥ ص ٤٣٥ ، القاهرة ، دار المعارف ، سنة

<sup>. 1948</sup> 

ومن هذا التحليل يخلص ابن سينا الى برهان على وجود علة أولى واحدة .

# ٤ ـ اثبات علة أولى

وهذا البرهان انما نجده في • الاشارات والتنبيهات • . وقد أقامه على مبدأين :

الأول: أن العالم سلسلة مرتبة من علل ومعلولات والثاني: أن هذه السلسلة تنتهي بالضرورة الى علة أولى لا علة لها.

وذلك لأن اكل جملة كل واحد منها معلول ، فانها تقتضي علة خارجة عن آحادها . وذلك لأنها اما أن لا تقتضي علة أصلا ، فتكون واجبة غير ممكنة \_ وكيف يتأتى هذا وانما تجب بآحادها ؟ واما أن تقتضي علة هي الاحاد بأسرها ، فتكون معلولة لذاتها ، فان تلك الجملة والكل شيء واحد . وأما الكل \_ بمعنى كل واحد \_ فليس تجب به الجملة \_ واما أن تقتضي علة هي بعض الأحاد ، وليس بعض الأحاد أولى بذلك من بعض ، اذا كان كل واحد منها معلولا ، لأن علته أولى بذلك \_ واما أن تقتضي علة خارجة عن الأحاد كلها ، وهو الباتى . ، (۱)

ويمكن تلخيص هذا على نحو أبسط هكذا:

كل جملة أي سلسلة من الأشياء كل واحد منها معلول : اما أنها تقتـض علة خارجة عنها ، واما لا تقتضي .

فان لم تقتمض ، فانها تكون واجبة الوجود ، مع أننا قلنا ان كل واحد منها معلول للآخر .

واما أن تقتضي وهذا ينقسم الى ثلاثة أقسام ، لأن علة الجملة : اما أن تكون كل الأحاد (أي افرادها) ، أو بعضها ، أو شيئا تعارجاً عنها . والأول باطل ، لأن الشيء لا يكون علة نفسه . والثاني باطل ، اذ ليس بعض الأحاد أولى بذلك من بعض ، ما دام كل واحد منها معلولا . فلم يبق الألقسم الثالث وهو أن تكون علة المجملة شيئا خارجاً عنها . وهو المطلوب .

واذن فكل سلسلة تنتهى الى واجب الوجود بذاته .

 ولا يجوز أن يكون شيء واحد واجب الوجود بذاته وبغيره معاً . فانه ان رفع غيره أو لم يعتبر وجوده لم يخل: اما أن يبقى وجوب وجوده على حاله فلا يكون وجوب وجوده بغيره ، ـ واما أن لا يبقى وجوبوجوده، فلا يكون وجوبوجوده بذاته . وكل ما هو واجب الوجود بغيره فانه ممكن الوجود بذاته ، لأن ما هو واجب الوجود بغيره فوجوب وجوده تابع لنسبة ما واضافة . والنسبة والاضافة اعتبارهما غيراعتبار نفس ذات الشيء التي لها نسبة واضافة . ثم وجوب الوجود انما يتقرر باعتبار هذه النسبة . فاعتبار الذات وحدها لا يخلو اما أن يكون مقتضيا لوجوب الوجود ، أو مقتضيا لامكان الوجود ، أو مقتضيا لامتناع الوجود . ولا يجوز ان يكون مقتضياً لامتناع الوجود، لأن كل ما امتنع وجوده بذاته لم يوجد ولا بغيره، وأما أن يكون موجوداً مقتضياً لوجوب الوجود\_ فقد قلنا ان ما وجب وجوده بذاته استحال وجوب وجوده بغيره . فبقى أن يكون باعتبار ذاته : ممكن الوجود، وباعتبار أيقاع النب الى ذلك الغير: واجب الوجود، وباعتبار قطع النسبة التي الى ذلك الغير : ممتنع الوجود ، وذاته بذاته بلا شرط ممكنة الوجود»<sup>(١)</sup>.

# ٤ ـ البرهان على واجب الوجود بواسطة فكرة الممكن والواجب

على أن ابن سينا يعطي لهذا البرهان صورة أخرى غير التي وجدناها عند الفاراي ، وهي القائمة على فكرة الممكن والواجب .

وقد عقد في « النجاة » فصلا لاثبات واجب الوجود على هذا النحو هكذا :

لا شك أن هنا وجوداً . وكل وجود : فاما واجب ،
 واما ممكن . فان كان واجبا ، فقد صح وجود الواجب ـ وهو الطلوب .

وان كان ممكنا ، فإنّا نوضح أن الممكن ينتهي وجوده الى واجب الوجود , وقبل ذلك فاننا نقدم مقدمات :

 ا ـ فمن ذلك أنه لا يمكن أن يكون في زمان واحد لكل عكن الذات علل عمكنة الذات بلا نهاية . وذلك لأن جميعها : اما أن يكون موجوداً معاً ، واما أن لا يكون موجوداً معاً . فان

لم يكن موجوداً معا غير المتناهى في زمان واحد ، ولكن واحد قبل الآخر ، فلنؤخر الكلام في هذا . ـ واما أن يكون موجوداً معاً ولا واجب وجود فيه ، فلا يخلو : اما أن تكون الجملة بما هي تلك الجملة ـ سواء كانت متناهية أو غير متناهية ـ واجبة الوجود بذاتها ، أو ممكنة الوجود . فان كانت واجبة الوجود بذاتها ، وكل واحد منها ممكن ، يكون الواجب الوجود متقوّما بمكنات الوجود . هذا خلف . وان كانت مكنة الوجود بذاتها ، فالجملة محتاجة في الوجود الى مفيد الوجود : فاما أن يكون خارجاً منها ، أو داخلا فيها . فان كان داخلًا فيها : فاما أن يكون واحد منها واجب الوجود ، وكان كل واحد منها ممكن الوجود\_هذا خلف . واما أن يكون ممكن الوجود ، فيكون هو علة لوجود الجملة ، وعلة الجملة علة أولا لوجود اجزائها ـ ومنها هو ـ فهو علة لوجود نفسه . وهذا ـ مع استحالته ـ ان صحّ فهو من وجه ما ، نفس المطلوب . فان كل شيء يكون كافياً في أن يوجد ذاته فهو واجب الوجود ، وكان ليس واجب الوجود ـ هذا خلف .

فبقي أن يكون خارجاً عنها . ولا يمكن أن يكون علة ممكنة ، فاناجمسنا كل علة ممكنة الوجود في هذه الجملة . فهي اذن خارجة عنها ، وواجبة الوجود بذاتها .

فقد انتهت الممكنات الى علة واجبة الوجود . فليس لكل ممكن علة ممكنة ، بلا نهاية .

ولنقدم مقدمة أخرى فنقول: ان وضع عدد متناه من عكنات الوجود بعضها لبعض علل في الدور فهو أيضاً محال . وتبين (أي: هذه المسألة) بمثل بيان المسألة الاول وبخصها: أن كل واحد منها يكون علة لوجود نفسه ، ومعلولا لوجود نفسه ، ويكون حاصل الوجود عن شيء انما يحصل بعد حصوله بالذات . وما توقف وجوده على وجود ما لا يوجد الا بعد وجوده ، البعدية الذاتية ، فهو عال الوجود . وليس حال المتضايفين هكذا: فإنها معاً في الوجود ، وليس يتوقف وجود المخدام فيكون بعد وجود الآخر ، بل توجدها معاً : العلة الحدام فيكون بعد وجود الآخر ، بل توجدها معاً : العلة تقدم ، وللآخر تأخر مثل الآب والابن ، فتقدمه من جهة غير معا من جهة الاضافة : فان تقدمه من جهة وجود الذات ، ويكونان معا من جهة الاضافة ، الواقعة بعد حصول الذات . ولو كان

الابن يتوقف وجوده على وجود الأب ، والأب يتوقف وجوده على وجود الابن ، ثم كانا ليسا معا بل أحدهما بالذات بعد ، لكان لا يوجد ولا أحد منهها . وليس المحال هو أن يكون وجود ما يوجد مع الشيء شرطاً في وجوده ، بل وجود ما يوجد عنه وبعده ه(۱) .

ويتعمق ابن سينا تفصيل هذا البرهان أكثر فأكثر بعد ذلك ، مما لا محل لعرضه ها هنا .

# ه ـ البرهان على المحرك الأول

كذلك يورد ابن سينا ( ص ٢٤٠ ـ ٢٤٣ ) البرهان على وجود محرك أول لا يتحرك ، وهو البرهان الأرسطي الشهير . فلا داعى لاطالة الكلام ها هنا بذكره(٢) .

# ٦ ـ صفات واجب الوجود

واجب الوجود غير مقول على كثيرين ، وواجب الوجود ه هو واجب الوجود من جميع جهانه . ولأنه لا ينقسم بوجه من الوجوه ، فلا جزء له ولا جنس له ، فاذ لا جنس له ، فلا فصل له . ولأن ماهيته آنيته \_ أعني الوجود ، فلا ماهية يعرض لها الوجود . فلا جنس له إذ لا مقول عليه وعلى غيره في جواب ما هو شيء . واذ لا جنس له ولا فصل ، فلا حَدَّ له . واذ لا موضوع له ، فلا ضد له . واذ لا نوع له ، فلا نذ له . واذ هو واجب الوجود من جميع جهانه ، فلا تغير له . وهو عالم ، لا لانه عجتمع الماهيات ، بل لانه مبدؤها ، وعنه يفيض وجودها .

وهو معقول وجود الذات، فإنه مبدأ. وليس أنه معقول وجود الذات غير أن ذاته بجرّدة عن المواد ولواحقها التي لأجلها يكون الموجود حسّيا، لا عقليا.

وهو قادر الذات، لهذا بعينه، لأنه مبدأ عالم بوجود الكل عنه. وتصور حقيقة الشيء - إذا لم يحتج في وجود تلك الحقيقة إلى شيء غير نفس التصور - يكون العلم نفسه قدرة. وأما إذا كان نفس التصور غير موجب، لم يكن العلم قدرة.

وهناك فلا كثرة، بل إنما توجد الأشياء عنه من جهة

<sup>(</sup>١) ابن سينا : و النجاة و ص ٢٣٠ ـ ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) واجع شرح هذا البرهان كها عرضه أرسطو في كتابنا : « أرسطو » ، القاهرة ط ١ سنة 1947 .

واحدة. فإذا كان كذلك، فكونه عالما بنظام الكل الحسن المختار هو كونه قادرا بلا اثنينية ولأغيرية.

وهذه الصفات له لأجل اعتبار ذاته مأخوذا مع اضافة. وأما ذاته فلا تتكثر - كها علمت - بالأحوال والصفات، ولا يمتنع أن تكون له كثرة اضافات وكثرة سلوب، وأن يجعل له بحسب كل اضافة: اسم محصل، ويحسب كل سلب: اسم محصل. فإذا قيل له: وقادره فهو تلك الذات مأخوذة بإضافة صحة وجود الكل عنه الصحة التي بالإمكان العام، لا بالإمكان الخاص. فكل ما يكون عنه يكون بلزوم عندما يكون، لأن واجب الوجود بذاته واجب الوجود من جميع حهاته.

وإذا قيل: «واحد» يعني به: موجود لا نظير له، أو موجود لا جزء له. فهذه التسمية تقع عليه من حيث اعتبار السلب.

وإذا قيل: وحق، عنى أن وجوده لا يزول، وأن وجوده هو على ما يعتقد منه. وإذا قيل: وحي، عنى أنه موجود لا يفسد، وهو مع ذلك على الإضافة التي للعالم العاقل.

واذا قيل: «خير محض، يعني به أنه كامل الوجود بري، عن القوة والنقص. فإن شر كل شيء نقصه الخاص. ويقال له: خير، لأنه يؤتي كل شيء خيريته،(١).

وواجب الوجود بذاته عقل وعاقل ومعقول: إنه يعقل ذاته، وهو اذن معقول لذاته، وعاقل لذاته. وكونه عاقلا ومعقولا لا يوجب أن يكون في ذاته اثنينية في الذات ولا في الاعتبار، إذ المقصود هو أن له ماهية مجردة هي ذاته. واذن فكونه عاقلا ومعقولا لا يوجب فيه كثرة البتة.

وهو أيضا بذاته معشوق وعاشق، ولذيذ وملتذ. اذ ولا يكن أن يكون جال أو بهاء فوق أن تكون الماهية عقلية محضة، خيرية محضة، بريئة عن كل واحد من أنحاء النقص، واحدة من كل جهة. والواجب الوجود له الجمال والبهاء المحض. وهو مبدأ كل اعتدال هو في كثرة تركيب أو مزاج، فيحدث وحدة في كثرته. وجمال كل شيء وبهاؤه هو أن يكون على ما يجب له. فكيف جمال ما يكون على ما يجب في الوجود الواجب إوكل جمال ملائم وخير مدرك فهو محبوب ومعشوق. وكلها كان الاحراك أشد اكتناها واشد تحقيقا،

والمدرك اجمل وأشرف ذاتا، فاحباب القوة المدركة إلاه واعتزازها به أكثر. فالواجب الوجود ـ الذي في غاية الجمال والكمال والبهاء، والذي يعقل ذاته، بتلك الغاية في البهاء والجمال وبتمام التعقل، ويتعقل العاقل والمعقول على أنها واحد بالحقيقة ـ تكون ذاته لذاته أعظم عاشق ومعشوق، وأعظم لاذ وملتذ . . . وليس عندنا لهذه المعاني أسام غير هذه الأسامي، فمن استبشعها استعمل غيرهاه (٢٠).

أما كيف يعقل واجب الوجود الأشياء ، فانه اذا عقل ذاته وعقل أنه مبدأ كل وجود ، عقل أوائل الموجودات عنه وما يتولد عنها ، ولا شيء من الأشياء يوجد إلا وقد صار من جهة ما واجبا بسببه ه (الكتاب نفسه ص ٧٤٧).

انه يعلم الأسباب ومطابقتها، فيعلم بالضرورة ما تتأدى اليه، وما بينها من الأزمنة وما لها من العودات. ومعنى هذا أن الله إنما يعلم الكليات، وبعلمه اياها يكون مدركا للأمور الجزئية من حيث هي كلية، أعني من حيث ما لها من صفات كلية. وقد أشار الغزالي في دالتهافت، إلى رأي ابن سينا هذا وهو أن ابن سينا زعم أن الله ويعلم الأشياء علما كليا لا يدخل تحت الزمان، ولا يختلف بالماضي والمستقبل والآن. ومع ذلك زعم أنه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، إلا أنه يعلم الجزئيات بنوع كليه (٣).

# ٧ ـ صدور الأشياء عن واجب الوجود

الله فاعل الكل بمعنى أنه الموجود الذي يفيض عنه كل وجود فيضا تاما مباينا لذاته. وفيض الكل عنه ليس على سبيل قصد منه، كذلك ليس كون الكل عنه على سبيل الطبع، بأن لا يكون وجود الكل عنه بغير معرفة ولا رضا منه، إذ كيف يصح هذا عنه وهو عقل محض.

ووإنما يعقل وجود الكل عنه على أنه هو مبدؤه، وليس في ذاته مانع أو كاره لصدور الكل عنه، وذاته عالمة بأن كماله وعلوه بحيث يفيض عنه الخير، وأن ذلك من لوازم جلالته المعشوقة له لذاته . . . (وهو) راض بما يكون عنه . فالأول راض بفيضان الكل عنه .

<sup>(</sup>۲) ابن سينا : و النجاة و ص ۲٤٥

<sup>(</sup>٣) أبو حامد الغزالي : « تهافت الفلاسفة » ص ١٦٤ ، المطبعة الكاثوليكية ،

<sup>(</sup>١) ابن سينا: وعيون الحكمة ، ص ٥٨ ـ ٥٩ .

ولكن الحق الأول إنما عَقْلُه الأول وبالذات أنه يعقل ذاته، التي هي لذاته مبدأ لنظام الخير في الوجود. فهو عاقل لنظام الخير في الوجود كيف ينبغي أن يكون، لا عقلا خارجا عن الفوة الى الفعل، ولا عقلا متنفلا من معقول الى معقول، فأن ذاته بريثة عما بالقوة من كل وجه . . . بل عقلا واحدا معا، ويلزم ما يعقله من نظام الخير في الوجود اذ يعقل أنه كيف يكون أفضل ما يكون أن يحصل وجود الكل على مقضى معقوله: (1).

ولا يجوز أن تكون أول المبدعات عنه كثيرة: لا بالعدد، ولا بالانقسام الى مادة وصورة. بل ان أول الموجودات عن العلة الاولى واحد بالعدد، وذاته وماهيته موجودة لا في مادة، أي أنه عقل محض لأنه صورة لا في مادة، وهو أول العقول المفارقة، ويشبه أن يكون هو المبدأ المحرك للجرم الأقصى على سبيل التشويق، (٧).

ذلك أن المحرك الأول انما يحرك على سبيل التشويق الى الاقتداء بأمره ، وذلك للتشبه بالخير المحض .

وهكذا نرى ابن سينا يمزج بين نظرية الفيض عند أفلوطين ، وبين نظرية العشق التي قال بها أرسطو في تفسير حركة الجسم الأقصى عن الله ، بالرغم من انها مختلفتان !

## ٨ ـ العقول المفارقة

والمتحرك الأول واحد . لكن لكل كرة من كرات السهاء محركاً قريباً بخصها ومعشوقاً بخصها .

وأول المفارقات الخاصة عمرك الكرة الأولى ، وهي كرة الثوابت . وهنا يشير ابن سينا الى رأي أرسطو الذي « يضع عدد الكرات المتحركة على ما ظهر في زمانه ، ويتبع عددها : عدد المبادىء المفارقة » (ص ٢٦٦ ) . ثم يشير الى رأي أفضل أصحابه أعني اتباعه وهو الاسكندر الافروديسي حين يقول في رسالته التي « في مبادىء الكل ه (٣) : « ان عمرك جملة السياء واحد ، لا يجوز أن يكون عدداً كثيراً ، وان لكل كرة عمركاً ومعشوقاً بخصانها » (ص ٢٦٦) .

العقول المفارقة اذن كثيرة العدد ، لكنها ليست موجودة

معاً عن الأول ، و بل يجب أن يكون أعلاها هو الموجود الأول عنه . ثم يتلوه عقل وعقل . ولأن تحت كل عقل فلكا بمادته وصورته التي هي النفس ، وعقلًا دونه ، فتحت كل عقل ثلاثة أشياء في الوجود . فيجب أن يكون أمكان وجود هذه الثلاثة عن ذلك العقل الأول في الابداع ، لأجل التثليث المذكور فيه . والأفضل يتبع الافضل من جهات كثيرة .

فيكون اذا العقل الأول يلزم عنه بما يعقل الأول: وجود عقل تحته، وبما يعقل ذاته: وجود صورة الفلك الأقصى وكمالها، وهي النفس. وبطبيعة امكان الوجود الحاصلة له المندرجة في تعقله لذاته: وجود جرمية الفلك الأقصى المندرجة في جملة ذات الفلك الأقصى بنوعه، وهو الأمر المشابك للقوة.

فيها يعقل الأول: يلزم عنه عقل. وبما يختص بذاته على جهتيه : الكثرة الأولى بجزئيها : أعني المادة والصورة ، والمادة بتوسط الصورة أو بمشاركتها ، كما أن امكان الوجود يخرج الى الفعل بالفعل الذي يحاذي صورة الفلك .

وكذلك الحال في عقل عقل ، وفلك فلك ، حتى ينتهي الى العقل الفعّال الذي يدبّر انفسنا. وليس بجب أن يذهب هذا المعنى الى غير النهاية حتى يكون تحت كل مفارق مفارق \*(<sup>(5)</sup>

والخلاصة أن كل عقل ، بما يعقل الأول يجب عنه وجود عقل أخر دونه ، وبما يعقل ذاته يجب عنه فلك بنفسه وجرمه ، وجرم الفلك كمائن عنه ، ومستبقى بتسوسط النفس الفلكية . ه<sup>(0)</sup>

ولكل فلك نفس هي كماله وصورته ، لكن هذه النفس ليست جوهراً مفارقاً مثل العقل . ذلك أنها تحرك وتحدث التغيير في حركات الجرم . • واذا كان الأمر على هذا فلا يجوز أن تكون أنفس الأفلاك تصدر عنها أفعال في أجسام أخرى غير أجسامها الا بوساطة أجسامها . فان صور الأجسام وكمالاتها على صنفيها » (ص ٢٧٨) : اما صور قوامها يكون بمواد الأجسام ، واما صور يكون قوامها بذاتها ، لا بمواد الأجسام ، وهذه الحالة الأخيرة هي حالة أنفس الأفلاك . وعلى هذا فان القوى السماوية المتعلقة بأجسامها لا تفعل الا بواسطة هذه الأجسام ، وعال أن تفعل بواسطة الجسم نفسا ، لأن الجسم لا يكون متوسطاً بين نفس ونفس . فيا دامت تفعل نفسا بغير للا بالمبر

<sup>(</sup>١) ابن سينا : و النجاة و ص ٢٧٤

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه ص ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٣) انظرها في كتابنا : وأرسطو عند العرب ، ، القاهرة سـة ١٩٤٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينا : و النجاة و ص ٢٧٧ ـ ٢٧٨

<sup>(</sup>٥) الكتاب نفسه ص ٢٨٠ .

توسط الجسم ، فان لها انفراد قوام من دون الجسم واختصاصا بفعل مفارق لذاتها ولذات الجسم . فالذي يحرك أجسام الأفلاك هو نفوسها .

وفي كتاب و التعليقات و يقول ابن سينا ان و عقول الكواكب بالقوة ، لا بالفعل ، فليس لها أن تعقل الأشياء دفعة ، بل شيئا بعد شيء ، ولا أن تتخيل الحركات دفعة بل حركة بعد حركة ، والا لكانت تتحرك الحركات كلها معا ، وهذا عال . وحيث تكون الكثرة يكون ثم نقصان . ولما كانت الكواكب في ذواتها كثرة ـ اذ كان فيها تركيب من مادة وصورة هي النفس ـ كان في عقولها نقصان . وانما الكمال حيث تكون البساطة وهي الأول والعقول الفعالة و(1).

#### ٩ \_ العنابة الألهية

يعرف ابن سينا العناية بأنها: • احاطة علم الأول بالكل ، وبالواجب أن يكون عليه الكل ، حتى يكون على أحسن النظام ، وبأن ذلك واجب عنه ، وعن احاطته به ، فيكون الموجود وفق المعلوم على أحسن النظام من غير انبعاث قصد وطلب من الأول الحق . فعلم الأول بكيفية الصواب في ترتيب وجود الكل منبع لفيضان الخير في الكل ه .(٢)

ويعرفها في و النجاة ، هكذا : و العناية هي كون الأول عالماً لذاته بما عليه الوجود من نظام الحير ، وعلة لذاته للخير والكمال بحسب الامكان ، وراضياً به على النحو المذكور . فيعقل نظام الخير على الوجه الابلغ في الامكان . فيفيض عنه ما يعقله نظاماً ما وخيراً على الوجه الأبلغ الذي يعقله فيضاناً على أتم تأدية الى النظام بحسب الامكان (٣)

لكن كيف نقول بوجود عناية ، والشر واضح للعبان في الوجود ؟

يرد ابن سينا على،هذا قائلا : و ان الشرّ على وجوه :

١ ـ فيقال وشرو : للنقص الذي هو مثل الجهل ،
 والضعف ، والتشويه في الخلقة .

لا ـ ويقال شر لما هو مثل الألم والغم الذي يكون هناك ادراكاً ما بسبب، لا ( بسبب ) فَقْدِ شيء فقط : فان السبب

المنافي للخبر ، المانع للخبر والموجب لعدمه ربما كان لا يدركه المضرور<sup>(4)</sup> ، كالسحاب اذا ظلّل فمنع شروق الشمس عن المحتاج الى أن يستكمل بالشمس . فان كان هذا المحتاج دراكاً ، أدرك أنه غير منتفع ، ولم يدرك ذلك من حيث أن السحاب قد حال ، بل من حيث هو مبصر ، وليس هو من حيث هو مبصر متأذيا بذلك متضرراً أو منتقضاً ، بل من حيث هو شيء آخر ه . (<sup>6)</sup>

فالشر يطلق اذن اما على أمور عدمية مثل الجهل الذي هو عدم العلم ، أو تشويه الخلقة الذي هو عدم استواء البنية ، واما على أمور وجودية هي الحابسة للكمال عن مستحقه مثل السحاب الذي يمنع شروق الشمس عن النبات المحتاج الى حرارتها .

## كذلك ينقسم الشر الى:

 ١ ـ شر بالذات ، وهو العدم ، لا كل عدم ، بل عدم ما يقتضيه طبع الشيء من الكمالات الثابتة لنوعه وطبيعته ، مثل عدم حاسة من الحواس للانسان أو الحيوان .

٢ ـ شر بالعرض ، وهو الحابس للكمال عن مستحقه ، مثل البرد المانع للثمار عن النضوج ، وهو أمر طارى هو أحد شيئين : وامامانع وحائل ومبعد للمكمل ، واما مضاد واصل عقق للكمال . مثال الأول : وقوع سحب كثيرة وتراكمها واظلال جبال شاهقة تمنع تأثير الشمس في الثمار على الكمال . ومثال الثاني : حبس البرد للنبات المصيب لكماله في وقته حتى يفسد الاستعداد الحاص وما تبعه (ص ٢٨٦) .

كذلك يفرق ابن سينا في داخل الشرّ الذي هو بمعنى العدم بين :

۱ ــما يكون شرّاً يحسب أمر واجب ، أونافع ، أوقريب من الواجب .

لا ـ وما يكون شراً يحسب الأمر الذي هو ممكن في الأقل ، ولو وجد كان على سبيل ما هو فضل : من الكمالات التانية ، ولا مقتضى له من طباع الممكن الذي هو فيه .

(٢) ابن سينا : «الإشاراتوالتنبيهات» ص ٧٢٩ . ٧٣٠ .

<sup>(1)</sup> المضرور هنا: الأعسى

<sup>(</sup>٥) ابن سينا : النجاة ، ص ٢٨٤ ـ ٢٨٥ .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : و التعليقات و ص ٩٣ ، شرتنا بالقاهرة سنة ١٩٧٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا: و النجاة ، ص ٢٨٤ .

وهذا النوع الثاني وليس شرأ بحسب النوع، بل بحسب اعتبار زائد على واجب النوع، كالجهل بالفلسفة أو الهندسة أو غير ذلك، فان ذلك ليس شرأ من جهة ما نحن ناس، بل هو شربحسب كمال الأصلح في أن يعم . . . وانحا يكون بالحقيقة شرأ اذا اقتضاه شخص انسان أو شخص نفس، وانحا يقتضيه الشخص لا لأنه انسان ، أو نفس، بل لأنه قد ثبت عنده حسن ذلك، واشتاق اليه ، واستعد لذلك . . . أما قبل ذلك فليس عا يبعث اليه مقتضى طبيعة النوع انبعائه الى الكمالات الثانية التي تتلو الكمالات الأولى . . (ص ٢٨٦) .

ويحاول ابن سينا أن يهوّن من شأن هذه الشرور بانواعها :

فيقرر أولا أن جميع سبب الشر انما يوجد تحت فلك القمر ، أي على الأرض ، أما في النظام السماوي فلا يوجد شر .

 ٢ ـ وثانيا : ان جملة ما تحت القمر طفيف بالقياس الى سائر الوجود .

 ٣ ـ وثالثا: الشر انما يصيب أشخاصاً مفردة، وفي أوقات دون أوقات ، بينها الأنواع محفوظة ، فهو يصيب مثلاً أفراداً من الناس ، لكنه لا يصيب النوع الانساني ككل .

 ٤ ـ ورابعا : هذا الشر في أشخاص الموجودات قليل ، ه ومع ذلك فان وجود ذلك الشرّ في الأشياء ضرورة تابعة للحاجة الى الخير . فان هذه العناصر لو لم تكن بحيث تتضاد وتنفعل عن الغالب، لم يمكن أن تكون عنها هذه الأنواع الشريفة . . . فوجب ضرورة أن يكون الخير المكن في هذه الأشياء اتما يكون خيراً بعد أن يمكن وقوع مثل هذا الشرعنه ومعه. وافاضة الخير لا توجب أن يترك الخبر الغالب لشرٌّ بندر، فيكون تركه شرأ من ذلك الشر ، لأن عدم ما يمكن في طباع المادة وجوده اذا كان عدمين ـ شر من عدم واحد . ولهذا ما يؤثر العاقل الاحراق بالنار ، بشرط أن يسلُّم منها حياً ، على الموت بلا ألم . فلو ترك هذا القبيل من الخير ، لكان يكون ذلك شرأ فوق هذا الشر الكاثن بايجاده . . . فان قال قائل : وقد كان جائزاً أن يوجد المدبّر الأول خيراً محضاً مـــراً عن الشر؟ فيقال: هذا لم يكن جائزاً في مثل هذا النمط من الوجود، وان كان جائزاً في الوجود المطلق . على أنه ان كان ضرب من الوجود المطلق مبرّاً ، فليس هذا الضرب . وذلك (الجائز في

الوجود المطلق) مما قد فاض عن المدبر الأول ووجد في الأمور العقلية والنفسية والسماوية. وبقي هذا (١) النمط في الإمكان، ولم يكن تسرك إيجاده لأجل ما قمد يخالطه من الشرع (٣٨٦ ـ ٧٨٧). فإيجاده خير الشرين، أعني خير من الشرة الأكبر لو لم يوجد.

كذلك الشر يطلق على وجوه أخرى :

- ١ ـ فيقال شرّ للأفعال المذمومة ،
- ٢ ـ ويقال شرّ لمبادئها من حيث الأحلاق ،
- ٣ ـ ويقال شرّ للألام والغموم وما يشبهها ،

٤ ـ ويقال شرّ لنقصان كل شيء عن كماله وفقدانه ما
 من شأنه ان يكون له .

غير أن الألام والغموم وان كانت معانيها غير وجودية، فانها ليست اعداماً.

والشر في الافعال انما هو : بالقياس الى من يفقد كماله بوصول ذلك اليه ، مثل الظلم ، أو بالقياس الى ما يفقد من كمال يجب في السياسة المدنية ، كالزنا .

والشر بالنسبة الى الأخلاق الها هو شر بالقياس الى السبب الفاعل له ، أو بالقياس الى قابله ، أو بالقياس الى فاعل آخر يمنع عن فعله . فالظلم مثلا يصدر عن قوة طلابة للغلبة والسيطرة ، هي القوة الغضبية ، وكمالها هو التغلب . وهي خلقت لتكون متوجهة نحو السيطرة وفذا تطلبها وتفرح بها . فهذا الفعل بالقياس اليها خير لها ، ولو قصرت فيه لكان ذلك شراً بالنسبة اليها . فالظلم شرّ للمظلوم ، لكنه كمال للقوة الغضبية عند فاعله .

 وكذلك السبب الفاعل للآلام والأحزان: كالنار اذا أحرقت فان الاحراق كمال للنار، لكنه شرَّ بالقياس الى من سلب سلامته بذلك لفقدانه ما فقد.

وأما الشرّ الذي سببه النقصان وقصور يقع في الجبّلة فليس لأن فاعله فعله ، بل لأن الفاعل لم يفعله ، (ص ٢٨٨) .

وبالجملة يرى ابن سينا أن الشرّ أمر لا مفرّ منه في عالم الامكان ، لكنه طفيف بالقياس الى الخير الموجود في هذا

<sup>(</sup>١) أي الوجود المنزوج بالشر

العالم ، وليس من الحسن أن تترك المنافع الاكثرية والدائمة بسبب أغراض شرية أقلية ، فأريدت الخيرات الكائنة عن هذه الأشياء ارادة أولية على الوجه الذي يصلح أن يقال (معه) ان الله تعالى يريد الأشياء ، ويريد الشرّ أيضاً على الوجه الذي بالعرض ، اذ علم أنه يكون ضرورة ، فلم يعباً به . فالخير مقتضى بالغرض ، وكل بقدر . وكذلك فان المادة قد علم من أمرها أنها تعجز عن أمور ، وتقصر عنها الكمالات في أمور ، لكنها يتم لها ما لا نسبة له كثرة الى ما تقصر عنها . فاذا كان ذلك كذلك ، فليس من الحكمة الله عان الكمة شرور في المور شخصية غير دائمة ، (١٠).

وان اعترض معترض بأن الشرليس نادراً أو أقلياً بل هو أكثري ، رد ابن سينا مفرقاً بين الكثير والأكثري ، قائلاً : ليس الأمر كذلك ، بل الشر كثير ، وليس بأكثري . وفرق بين الكثير والأكثري : فان ها هنا أموراً كثيرة هي كثيرة وليست أكثرية ، فاذا تأملت هذا المصنف الذي نحن في ذكره من الشر ، وجدته أقل من الخير الذي يقابله ويوجد في مادته فضلاً عنه ، بالقياس الى الحيرات الاخرى الأبدية . نعم الشرور التي هي نقصانات الكمالات الأنية فهي أكثرية ، لكنها ليست من الشرور التي كلامنا فيها . الثانية فهي أكثرية ، لكنها ليست من الشرور التي كلامنا فيها . المائت ، وغير ذلك مما لا يضر في الكمالات الأولى ولا في الكمالات التي تليها فيها يظهر منفعتها . . . وهذه الشرور هي أعدام خيرات من باب الفضل والزيادة في المادة ه (٢٠) .

وربما كان هذا الفصل الذي عقده ابن سينا لبيان حقيقة الشرّ في الوجود من أبلغ ما كتب في هذا الميدان ، ويفوق كثيراً ما كتبه الاسكندر الافروديسي في رسالته في • العناية ٣٥٠.

# الطبيعيات

۱ ـ الزمان

وبعد أن فرغنا من الالهيات ، فلنعرض آراء ابن سينا في

بعض المسائل الطبيعية ذات الصبغة الفلسفية . وأولها مشكلة الزمان . يقول ابن سينا عن الزمان :

و وأما الزمان فهو شيء غير مقداره ، وغير مكانه . وهو أمر به يكون و القبل ، الذي لا يكون معه و البعد ، فهذه القبلية له لذاته ، ولغيره ، وكذلك البعدية . وهذه القبليات والبعديات متصلة الى غير نهاية . والذي لذاته هو قبل شيء هو بعينه يصير بعد شيء ، وليس أنه و قبل ، هو أنه حركة ، بل معنى آخر . وكذلك ليس هو سكون ، ولا شيء من الاحوال التي تعرض : فانها في أنفسها لها معان غير المعاني التي هو بها وقبل ، وبها و بعد ، وكذلك و مع ، فان لله و مع ، مفهوما غير مفهوم كون الشيء حركة .

وهذه القبليات والبعديات والمعينات تتوالى على الاتصال، ويستحيل أن تكون و دفعات لا تنقسم، والأ لكانت توازي حركات في مسافات لا تنقسم ـ وهذا محال . فإذن يجب أن يكون اتصالها اتصال المقادير . ومحال أن تكون أمور ليس وجودها معاً تحدث وتبطل ولا تتغير البتة: فانه ان لم يكن أمر زال ولم يكن أمر حدث ، لم يكن و قبل ، ولا و بعد ، بهذه الصفة . فاذن هذا الشيء المتصل متعلق بالحركة والتغير . وكل حركة على مسافة على سرعة محدودة فانه اذا تعين لها ، أو تعينٌ بها ، مبدأ وطرف ، لا يمكن أن يكون الابطاء منها يبتدىء معها ويقطع النهاية معها ، بل بعدها . فاذن ها هنا تعلق أيضاً بالد دمع ، والد بعد ، وامكان قطع سرعة محدودة مسافة عدودة فيها بين أخذه في الابتداء وتركه في الانتهاء ، وفي أقل من ذلك امكان قطع أقل من تلك المسافة . وهذا لا ( = ليس ) مقدار المسافة التي لا يختلف فيها السريع والبطيء ، وغير مقدار المتحرك الذي قد يختلف.فيه على الاتفاق في هذا ، بل هو الذي يقول ان السريع يقطع فيه هذه المسافة ، وفي أقل منه أقل من هذه المسافة . وهذا الامكان مقدار غير ثابت ، بل متجدد . كما أن الابتداء بالحركة للحركة غير ثابت . ولو كان ثابتاً لكان موجوداً للسريع والبطىء بلا اختلاف .

فهو اذن هو المقدار المتصل على ترتيب القبليات والبعديات ، على نحو ما قلنا . وهو متعلق بالحركة \_ وهو الزمان : فهو مقدار الحركة في المتقدم والمتاخر اللذين لا يثبت أحدها على الآخر ، لا مقدار المسافة ، ولا مقدار المتحرك ه(1)

<sup>(1)</sup> امن ب ، والنجاة، ص ۲۸۹

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : ٥ النجاة ٤ ص ٢٩٠ ـ ٢٩١

 <sup>(</sup>٣) يوجد من ترجتها العربية الفديمة نسختان على الأقبل: احداهما في المسكوريال، والثانية في استأبول، راجع تصدير كتانيا: وارسطو عند العرب و.

<sup>(</sup>٤) ابن سينا: ٩ و عيون الحكمة وص ٢٦ . ٢٧ . نشرتنا ، القاهرة سنة ١٩٥٤ .

ابن سينا

ونحن نعلم أن أرسطوقد حد الزمان بأنه و مقدار الحركة بحسب المتقدم والمتأخر «(١) . لكنه لا يتابع عرض أرسطو لمشكلة الزمان في المقالة الرابعة من « الطبيعة » ولا يثير ما أثار أرسطو من اشكالات عميقة ، بل تعلق خصوصاً بمسألة العلاقة بين الزمان والمسافة ، وهي مسألة ليست بذي بال في مشكلة الزمان .

ولا يزيد ابن سينا في « النجاة ، شيئاً يذكر على ما ورد مركزاً في « عيون الحكمة ، واقتبسناه بتمامه منذ قليل . وكل ما هنالك :

 أنه يؤكد الارتباط النام بين الزمان وبين الحركة فيؤكد أنه « لا يتصور الزمان الا مع الحركة . ومتى لم يحس بحركة ، لم يحس بزمان ، مثلها قيل في قصة أصحاب الكهف ع(٢).

٧ ـ ويقرر أن « الزمان ليس عدثاً حدوثاً زمانياً ، بل حدوث ابداع ، لا يتقدمه محدثه بالزمان والمدة ، بل بالذات . ولو كان له مبدأ زماني ، لكان حدوثه بعد ما لم يكن ، أي بعد زمان متقدم ، وكان بعداً لقبل غير موجود معه ، فكان بعد قبل وقبل بعد ، وكان له « قبل » غير ذات الموجود عند وجوده . وكل ما كان كذلك ، فليس هو أول « قبل » . وكل ما ليس أول « قبل » . وكل ما ليس يتقدمه باريه فقط » (").

لكن معنى هذا الكلام هو أن الزمان قديم قدم الباري ، اذ هو لا يتقدمه بالزمان ، بل بالذات ، أي بالمرتبة . وما دام كذلك ، فقد أحدثه منذ القدم ، اذ يجوز أن يكون معه في الوجود الزماني . غير أن رأي ابن سينا ليس صريحاً تماماً ها هنا .

٣ ـ ويقرر أن الزمان « مقدار للحركة المستديرة من جهة المتقدم والمتأخر ، لا من جهة المسافة . والحركة متصلة . فالزمان متصل ، لأنه بطابق المتصل ، وكل ما طابق المتصل فهو متصل » ( ص ١١٨ ) .

(١) أرسطو: والطبيعة وم ٤ ف ١١ ص ٢٢٠ أ ٢٤ - ٢٥

٤ ـ واذن فالزمان يتهيأ ان ينقسم بالتوهم ، لأن كل

متصل يمكن أن ينقسم بالتوهم ، لا بالفعل .فاذاقسم ثبتت له في الوهم نهايات ، تسمى الأنات .

والآن هو فصل الزمان وطرف أجزائه المفروضة
 فيه .

1 - ولما كان الزمان لا ثبات لـ عبله ، مع ، بعده ، فانه متعلق بالتغير ، لا بكل تغير كان ، بل بالتغير الذي من شأنه أن يتصل . والتغير الذي يتعلق به الزمان هو الذي يكون في الوضع المستدير الذي يصبح له أن يتصل . ، وأما السكون فالزمان لا يتعلق به ولا يقدره الأ بالعرض . . . والحركات الاخرى يقدرها الزمان لا بأنه مقدارها الأول ، بل بأنه معها ، كالقدار الذي في الذراع يقدر خشبة الذراع بذاته ، وسائر الشياء بتوسطه . وفحذا بجدر أن يكون في زمان واحد مقدار الحركات فوق واحد . وكها أن الشيء في العدد: أما مبدؤه كالوحدة ، وأما قسمته كالزوج والفرد ، وأما معدوده و حزؤه كالماضي والمستقبل ، ومنه ما هو مبدؤه كالأن ، ومنه ما هو جزؤه كالماضي والمستقبل ، ومنه ما هو معدوده ومقدّره وهو الحركة (٤٠) .

والدهر هو المحيط بالزمان . وهو « نسبة ما مع الزمان وليس في الزمان الى الزمان من جهة ما مع الزمان . « ونسبة ما ليس في الزمان الى ما ليس في الزمان من جهة ما ليس في الزمان : الأولى به أن يسمى السرمد . والدهر في ذاته من السرمد . وبالقياس الى الزمان دهر الحركة علة حصول الزمان « (\*)

الـزمان اذن متصل ، ولا ينقسم الاّ بالتوهم ، اما الى آنات هي الماضي والمستقبل والحاضر ، أو الى ساعات وأيام وشهور وسنين .

#### ۲ \_ المكان

يطلق المكان بمعنين:

(١) إذ يقال: «مكان» لشيء يكون فيه الجسم فيكون محيطاً به ،

 (٢) ويقال: ومكان و لشيء يعتمد عليه الجسم فيستقر عليه .

فيستفر عليه .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : « النجاة » ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه ، ص ١١٧

<sup>(</sup>٤) ابن سينا : ٥ عيون الحكمة ٥ ص ٢٨ .

<sup>(</sup>٥) الكتاب نفسه ص ٢٨ .

والمكان الذي يتكلم فيه الطبيعيون هو الأول. وهو حاو للمتمكن ، مفارق له عند الحركة ، ومساو له ، لأنهم يقولون : لا يتأتى أن يوجد جسمان في مكان واحد . فاذا كان كذلك ، فينبغي أن يكون خارجاً عن ذات المتمكن ، لأن كل شيء يكون في ذات المتحرك فلا يفارقه المتحرك عند الحركة . وقد قبل ان كل مكان مباين للمتحرك عند الحركة . فإذن ليس المكان شيئاً في المتمكن . وكل هيولى وكل صورة فهي في المتمكن . فليس اذن المكان بهيولى ولا صورة . ولا الأبعاد التي يدّعي أنها عجردة عن المكان بمكان الجسم المتمكن : لا مع امتناع خلوها كما يراه بعضهم ، ولا مع جواز خلوها كما يظن مثبتو الحلاء ه(1).

فالمكان ليس هيولى الشيء ، ولا صورته . وليس هو الخلاء ، اذ لا يوجد خلاء .

ان المكان شيء فيه الجسم . فاما أن يكون ذلك على سبيل التداخل ، واما أن يكون على سبيل الاحاطة . ويبرهن ابن سبينا برهنة طويلة على امتناع التداخل . كذلك ليس المكان هو الأبعاد التي بين غايات الجسم المحيط ، « فهذا قول كاذب جداً » على حد تعبير ابن سينا ( ١٢٤ ) ، اذ ليس بين الغايات شيء غير أبعاد المتمكن . اذن فذلك هو على سبيل الاحاطة .

« وقد قبل ان المكان مساو . فاما أن يكون مساوياً لجسم المتمكن ، وقد قبل انه محال ، واما أن يكون مساوياً لسطحه ، وهو الصواب . ومساوي السطح سطح . فالمكان هو السطح المساوي لسطح المتمكن ، وهو نهاية الحاوي المماسّة لنهاية المحوي . وهذا هو المكان الحقيقي . وأما المكان غير الحقيقي فهو الجسم المحيط (٢٠) .

ويبحث ابن سينا في الخلاء لابطاله ، اذ لو كان الخلاء موجوداً ، لكان فيه أبعاد وفي كل جهة ، وكان يحتمل الفصل في الجهات كالجسم . ولو كان خلاء موجوداً لما كان يختص فيه الجسم المحيط الا بجهة تعين ، فيجب ان يكون لهذا المحيط جهة . ولو كان خلاء لكان له حيَّز من الحلاء مخصوص ووراءه أحياز أخرى خارجة عن حيَّزه لا يتحدد بها حيَّزه ، ولا تتحدد هي لحيَّزه . (٣) ويستمر ابن سينا في بيان أنواع التناقض التي

(١) ابن سينا : و السجاة ، ١١٨ ـ ١١٩ .

(٣) راجع و عبون الحكمة و ص ٢٣ ـ ٣٤ . وراجع و النجاة و ١١٩ ـ ١٢٣

تنجم عن افتراض وجود الخلاء ، وينتهي من ذلك الى ابطاله ، كما فعل أرسطو من قبل .

# النفس ۱ - أنواع النفس

النفس، كجنس واحد، تنقسم الى ثلاثة أنواع:

النفس النباتية ، وهي : كمال أول لجسم طبيعي
 ألي ، من جهة ما يتولد ويربو ( = ينمو ) ويغتذي . والغذاء
 جسم من شأنه أن يتشبه بطبيعة الجسم الذي قبل أنه غذاؤه ،
 ويزيد فيه بمقدار ما تحلل ، أو أكثر ، أو أقل .

٢ ـ النفس الحيوانية وهي : كمال أول لجسم طبيعي
 آلي ، من جهة ما يدرك الجزئيات ويتحرك بالارادة .

٣ ـ النفس الانسانية ،وهي : كمال أول لجسم طبيعي آلي
 من جهة ما يفعل الافعال الكاثنة بالاختيار الفكري واستنباط
 الرأي ، ومن جهة ما يدرك الأمور الكلبة .

وللنفس النباتية قوى ثلاث :

القوة الغاذية، وهي القوة التي تجعل جسماً آخر الى
 مشاكلة الجسم الذي هي فيه ، فتلصقه به بدل ما يتحلل عنه .

للّ عن الجسم الذي هي الجسم الذي هي الجسم الذي هي فيه - بالجسم المتشبه - في أقطاره طولاً وعرضاً وعمقاً ، متناصبة للقدر الواجب ليبلغ به كماله في النشوه .

٣ - والقوة المولدة: وهي القوة التي تأخذ من الجسم الذي هي فيه جزءاً هو شبيه له بالقوة ، فتفعل فيه - باستمداد أجسام اخرى تتشبه به - من التخليق والتمزيج ما يصير شبيهاً به بالفعل ها10 .

أما النفس الحيوانية فلها ـ بالقسمة الأولى ـ قوتان : عركة ، ومدركة . والمحركة على قسمين : اما محركة بأنها باعثة ، واما محركة بأنها فاعلة . فللحركة على أنها باعثة هي القوة النزوعية والشوقية . ولها شعبتان : شعبة تسمى قوة شهوانية ، وهي قوة تبعث على تحريك يقرب به من الأشياء المتخيلة ضرورية أو نافعة ، طلباً للذة . وشعبة تسمى قوة غضبية ، وهي قوة تبعث على تحريك يدفع به الشيء المتخيل

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه ، ص ١٧٤

<sup>(</sup>٤) ابن سينا : و النجاة ، ص ١٥٨

ضارًا أو مفسداً ، طلباً للغلبة .

وأما القوة المحركة على أنها فاعلة فهي قوة تنبعث في الاعصاب والعضلات، من شأنها أن تشنج العضلات، فتجذب الأوتار والرباطات الى جهة المبدأ، أو ترخيها، أو تمدير الأوتار والرباطات الى خلاف جهة المبدأ.

وأما القوة المدركة فنقسم قسمين: فان منها قوة تدرك من خارج ، ومنها قوة تدرك من داخل . والمدركة من خارج هي الحواس الخمس ، وهي : البصر ، والسمع ، والشم ، والمدوق ، واللمس . وحاسة اللمس يمكن أن تكون جنساً لأربع قوى منبئة معا في الجلد : واحدة حاكمة في التضاد الذي بين اليابس والرطب ، والثائية حاكمة في التضاد الذي بين اليابس والرطب ، والثائة حاكمة في التضاد الذي بين اليابس والرطب ، والرابعة حاكمة في التضاد الذي بين الصلب

والمحسوسات كلها تتأدى صورها الى آلات الحس وتنظيع فيها ، فتدركها القوة الحاسة . وهذا ظاهر في اللمس والذوق والشم والسمع . أما في البصر فقد ظن به خلاف هذا : فظن قوم أن البصر قد يخرج منه شيء ، فيلاقي المبصر ويأخذ صورته من خارج ، ويكون ذلك ابصاراً ، وفي أكثر الأمر يسمون ذلك الخارج من العين شعاعاً . • وأما المحققون فيقولون أن البصر - أذا كان بينه وبين المبصر شفاف بالفعل ، وهو جسم لا لون له ، متوسط بينه وبين البصر - تأدّى شبيهه بتأدي الألوان بتوسط الضوء أذا أنعكس المضوء من شيء ذي لون فصبغ بلونه جسهاً آخر . وأن كان بينها فرق . بل هو اشبه بما يتخيل في المرآة . • (١) ويبرهن ابن سينا على بطلان الظن الأول ، وهو رأي افلاطون ، بينها أرسطو يرى الرأي الثاني الذي أخذ به ابن سينا .

ُ و وأما القوى المدركة من باطن : فبعضها قوى تدرك صور المحسوسات ، وبعضها قوى تدرك معاني المحسوسات . ومن المدركات ما يدرك ويفعل معاً ، ومنها ما يدرك ولا يفعل . ومنها ما يدرك ادراكاً أولياً ، ومنها ما يدرك ادراكاً ثانياً .

والفرق بين ادراك الصورة وادراك المعنى أن الصورة هي الشيء الذي تدركه النفس الباطنة والحس الظاهر معاً ، لكن الحس الظاهر يدركه أولا ويؤديه الى النفس ، مثل ادراك الشاة

لصورة الذئب ، أعني شكله وهيئته ولونه : فان نفس الشاة الباطنة تدركها ، ويدركها أولا حسّها الظاهر .

وأما المعنى فهو الشيء الذي تدركه النفس من المحسوس من غير أن يدركه الحسّ الظاهر اولا ، ثم ادراك الشاة معنى المضاد في الذنب، وهو المعنى الموجب لخوفها اياه وهربها عنه ، من غير أن يكون الحسّ يدرك ذلك ألبتة .

فالذي يدرك من الذئب أولا بالحسّ ثم القوى الباطنة : هو الصورة ، والذي تدركه القوى الباطنة دون الحسّ : فهو المعنى . ، (٢)

أما القوى المدركة الباطنة الحيوانية فمنها :

 ١ - قوة فنطاسيا - أي الحس المشترك ، وهي قوة تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة في الحواس الخمس التي تصل منها إلى الحس المشترك .

 ل - الخيال والصورة : وهي قوة تحفظ ما قبله الحسّ المشترك من الحواس الخمس وتبقى فيه بعد غيبة المحسوسات .

٣ ـ قوة تسمى متخيلة بالنسبة الى النفس الحيوانية ،
 ومفكرة بالنسبة الى النفس الانسانية . وهي قوة من شانها أن
 تركب بعض ما في الخيال مع بعض ، وتفصل بعضه عن
 بعض .

 إلا القوة الوهمية وهي قوة تدرك المعاني غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية ، كالقوة الحاكمة بأن الذئب مهروب منه ، وأن الولد معطوف عليه .

 القوة الحافظة ـ الذاكرة ، وهي قوة تحفظ ما ثدركه القوة الوهمية من المعاني غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية . ونسبة القوة الحافظة الى القوة الوهمية كنسبة الخيال الى الحس .

## ٢ ـ النفس الناطقة

أما النفس الناطقة ـ وهي خاصة بالانسان وحده دون سائر الحيوان\_فتنقسم قواها الى : قوة عالمة ، وقوة عاملة ، قوة نظرية ، وقوة عملية .

ه أما القوة النظرية فهي قوة من شأنها ان تنطبع بالصور

المجرَّدة عن المادة . فان كانت عبردة بذاتها ، فذاك ، وان لم تكن ، فانها تصيَّرها مجردة بتجريدها اياها ، حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء ه<sup>(۱)</sup>.

ولتوضيح هذا التعريف نحلّد معنى «القوة أولاً فنقول ان القوة تقال على ثلاثة معان :

 ١ ـ فيقال و قوة ، للاستعداد المطلق الذي لا يخرج منه شيء الى الفعل ، كقوة الطفل على الكتابة.

 لا \_ ويقال قوة لهذا الاستعداد اذا بدأ يتحقق ولكن بمجهود، مثل قوة الصبي \_ الذي ترعرع وعرف القلم والدواة وبسائط الحروف \_ على الكتابة .

٣ ـ ويقال قوة لهذا الاستعداد اذا تم بالآلة ، وحدث مع
 الآلة أيضاً كمال الاستعداد ، بأن يكون له أن يفعل متى شاء ،
 بلا حاجة الى الاكتساب .

والأولى تسمى قوة مطلقة وهيولانية ، والقوة الثانية تسمى قوة ممكنة ، والقوة الثالثة تسمى ملكة . وربما سميت الثانية ملكة ، والثالثة : كمال قوة .

والقوة النظرية تنقسم بحسب قسمة القوى هذه :

١ ـ فان كانت نسبتها الى الصور المجردة نسبة ما بالقوة المطلقة ، سميت عقلاً هيولانياً . وهي موجودة لكل شخص من النوع الانساني ، وسميت هيولانية تشبيها لها بالهيولى الأولى التي ليست هي بذاتها ذات صورة من الصور ، ولكنها موضوعة لكل صورة .

لا وال كانت تدرك بالمعقولات الأولى وهي المقدمات التي يقع بها التصديق بداهة لا باكتساب ، مثل اعتقادنا أن الكل أعظم من الجزء وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية لسميت عقلاً بالملكة .

وان كانت الصور المعقولة حاضرة فيها تطالعها
 وتعقلها بالفعل، وتعقل أنها تعقلها ، سميت حينئذ : عقلا
 مستفاداً ، لأن الصور تكون حينئذ مستفادة من خارج .

إ ـ واذا اشتد الاستعداد في بعض الناس حتى لا يحتاج
 أن يتصل بالعقل الفعال إلى كبير شيء والى تخريج وتعليم ،
 فان هذا يسمى عقلاً قدسياً ، و وهو من جنس العقل بالملكة ،

الا أنه رفيع جداً ، ليس عما يشترك فيه الناس كلهمه (٢). ٣ ـ ترتيب القوى في النفس

أما من حيث الترتيب فانها يرئس بعضها بعضاً ويخدم بعضها بعضاً . والعقل القدسي بمثابة رئيس لها يخدم الكل ، وهو الغاية القصوى ، ويتلوه العقل المستفاد ، ويخدمه العقل بالملكة ، وآخره العقل الهيولاني الذي يخدم العقل بالملكة بما فيه من الاستعداد .

والعقل العملي يخدم جميع هذه ، على أساس أن العقل العملي يدبر العلاقة بالبدن من أجل تكميل العقل النظري وتزكيته .

والوهم يخدم العقل العملي . ويخدم الوهم قوتان : قوة قبله هي جميع القوى الحيوانية ، وقوة بعده هي التي تحفظ ما أداه .

والمتخيلة تخدمها قونان مختلفنا المأخذ: فالقوة النزوعية تخدمها بالانتهاء لانها تبعث على التحريك، والقوة الخيالية تخدمها بقبول التركيب والفصل في صورها.

والقوة الخيالية تخدمها فنطاسيا ، وفنطاسيا تخدمها الحواس الخمس .

والقوة النزوعية يخدمها الشهوة والغضب .

والشهوة والغضب تخدمها القوة المحركة المنبثة في العضل.

والي ها هنا تنتهي القوى الحيوانية .

والقوى الحيوانية بالجملة تخدمها النباتية . وعلى رأس هذه توجد القوة المولدة ، وتخدمها النامية ، ثم الغاذية تخدمها جيعا . ثم القوى الطبيعية الأربع وهي : الهاضمة ، والجاذبة ، والدافعة . تخدم القوة الغاذية .

# ٤ \_وحدة النفس

لكن النفس ذات واحدة ، رغم أن لها قوى كثيرة . والنفس مبدأ هذه القوى كلها . والنفس توجد مع البدن ، لكن حدوثها ليس عن جسم ، بل عن جوهر هو صورة غير جسمية .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا: و النجاة ۽ ص ١٦٧ .

ويشير ابن سينا الى رأي أرسطو القائل بأن متعلق القوة النظرية هو القلب، وغمالفته لأفلاطون في ذلك. لكنه يشكك في رأي أرسطو أيضاً ، ويرى أن متعلقها هو بجوهر غير جسمي ، من نوع الجواهر السماوية. بيد أنه لم يوضح هذا الرأي . (١)

ويؤكد أيضاً في «عيون الحكمة» (ص ٤٦) أن «مدرك المعقولات، وهو النفس الانسانية، جوهر غير مخالط للمادة، بريء عن الأجسام، منفرد البذات بالقوام والفعل».

والأنفس الانسانية متفقة في النوع والمعنى . ذلك أن النفس قبل حلولها في البدن هي مجرد ماهية فقط ، وليس يمكن أن تغاير نفس نفساً بالعدد، وإذا كانت ماهية فهي لا تقبل اختلافاً ذاتياً. «ولا يجوز أن تكون واحدة الذات لأنه إذا حصل بدنان حصل في البدنين نفسان: فاما أن يكون قسمى تلك النفس الواحدة، فيكون الشيء الواحد الذي ليس له عظم وحجم منقسياً بالقوة \_وهذا ظاهر البطلان بالأصول المتقررة في الطبيعيات ، \_ واما أن تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين، وهذا لا يحتاج أيضاً إلى كثير تكلف في إبطاله. فقد صح إذن أن النفس تحدث كلما يحدث البدن الصالح لاستعمالها إياه، ويكون البدن الحادث مملكتها وألتها، ويكون في هيئة جوهر النفس الحادثة مع بدن ما ذلك البدن الذي استحق حدوثها من المبادىء الأولية ـ نزاع طبيعي إلى الاشتغال به، واستعماله والاهتمام بأحواله والانجذاب إليه، يخصها به، ويصرفها عن كل الأجسام غيره بالطبع لا بواسطته. فلا بد أنها وجدت متشخصة، وتلك الهيئات تكون مقتضية لاختصاصها بذلك البدن، ومناسبة لصلوح أحدهما للأخر، وان خفي علينا تلك الحال وتلك المناسبة، وتكون مبادىء الاستكمال متوقعة لها بوساطته وتزيد فيه بالطبع لا بوساطته.

وأما بعد مفارقة البدن فان الأنفس قد وجد كل واحد منها ذاتا منفردة باختلاف موادها التي كانت ، وباختلاف أزمنة حدوثها ، واختلاف هيئاتها التي بحسب أبدانها المختلفة لا محالة بأحوالها ٢٠٠٤.

لكن لا يتضح من هذا النص بجلاء حلّ مشكلة هل انفس أفراد الناس مختلفة ، أو واحدة ؟ وإذا كانت واحدة ،

فكيف توجد في أبدان مختلفة وتنتسب الى أفراد مختلفين ، وتستقل بمسؤكرليتها وحسابها ؟ !

# هـالنفس لا تموت بموت البدن ولا تقبل الفساد

ويقرر ابن سينا أن النفس ه لا تموت بموت البدن ، ولا تقبل الفساد أصلاً : أما أنها لا تموت بموت البدن ، فلان كل شيء يفسد بفساد شيء آخر فهو متعلق به نوعا من التعلق . وكل تعلق بشيء نوعاً من التعلق : فاما أن يكون تعلقه به تعلق المكافىء في الوجود ، واما أن يكون تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، واما أن يكون تعلقه به تعلق المتقدم عليه في الوجود الذي هو قبله بالذات ، لا بالزمان ه . ثم يفحص هذه الفروق الثلاثة فيقول :

ا ـ و فان كان تعلق النفس بالبدن تعلق المكافىء في الوجود ـ وذلك أمر ذاتي له ، لا عارض ـ فكل واحد منها مضاف الذات الى صاحبه ـ فليس لا النفس ولا البدن بجوهر . لكنهها جوهران . وان كان ذلك أمراً عرضياً ، لا ذاتياً ، فاذا فسد أحدهما بطل الأخر من الاضافة ، ولم تفسد الذات بفساده .

٢ ـ وان كان تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، فالبدن علة للنفس في الوجود حينئذ . والعلل أربع : فاما أن يكون البدن علة فاعلية للنفس معطية لها الوجود، واما أن يكون علة قابلية لها بسبيل التركيب كالعناصر للأبدان، أو بسبيل البساطة كالنحاس للصُّنِّم، وأما أن يكون علة صورية ، واما أن يكون علة كمالية . ومحال أن يكون علة فاعلية ، فان الجسم بما هو جسم لا يفعل شيئاً ، وانما يفعل بقواه ، ولو كان يفعل بذاته ، لا بقواه ، لكان كل جسم يفعل ذلك الفعل . ثم القوى الجسمانية كلها: اما أعراض، واما صور مادية. ومحال أن تفيد الاعراض أو الصور القائمة بالمواد وجود ذات قائمة بنفسها لا في مادة ، ووجود جوهر مطلق . ومحال أيضاً أن يكون علة قابلية . فقد بينا وبرهنًا أن النفس ليست منطبعة في البدن بوجه من الوجوه، فلا يكون إذن البدن متصوراً بصورة النفس ، لا بحسب البساطة ، ولا على سبيل التركيب : بأن تكون أجزاء من أجزاء البدن تتركب وتمتزج تركيباً ما ومزاجاً ما، فتنطبع فيها النفس ـ ومحال أن يكون علة صورية للنفس أو كمالية، فان الأولى أن يكون الأمر بالعكس. فاذن ليس تعلق النفس بالبدن تعلق معلول بعلة ذاتية . . .

<sup>(</sup>١) راجع ۽ النحاة ۽ ص ١٩١ ـ ١٩٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا و النجاة ، ص ١٨٤ .

٣ ـ وأما القسم الثالث . . . وهو ان يكون تعلق النفس بالجسم تعلُّق المتقدم في الوجود : فاما أن يكون التقدم مع ذلك . زمانياً ، فيستحيل ان يتعلق وجوده به وقد تقدمه في الزمان ، واما أن يكون التقدم في الذات ، لا في الزمان لأنه في الزمان لا يفارقه . وهذا النحو من التقدم هو أن تكون الذات المتقدمة كلما توجد يلزم أن يستفاد عنها ذات المتأخر في الوجود ، وحينئذ لا يوجد هذا المتقدم في الوجود اذا فرض المتقدم قد عدم ، لا أن فرض عدم المتأخر أو جب عدم المتقدم ، ولكن لأن المتأخر لا يجوز أن يكون عدم الا وقد عرض أولا بالطبع للمتقدم ما أعدمه ، فحينئذ عدم المتأخر . فليس فرض عدم التأخر يوجب عدم التقدم . ولكن فرض عدم التقدم نفسه ، لأنه انما افترض المتأخر معدوماً بعد أن عرض للمتقدم أن عدم في نفسه . واذا كان كذلك ، فيجب أن يكون السبب المعدم يعرض في جوهر النفس ، فيفسد معه البدن ، وأن لا يكون ألبتة البدن يفسد بسبب يخصه ، لكن فساد البدن يكون بسبب يخصه : من تغير المزاج أو التراكيب . فباطل أن تكون النفس تتعلق بالبدن تعلق المتقدم بالذات ثم يفسد البدن ألبتة بسبب في نفسه. فليس اذن بينهما هذا التعلق .

واذا كان الأمر على هذا ، فقد بطلت أنحاء التعلق كلها . وبقي أن لا تعلق للنفس في الوجود بالبدن ، بل تعلقها في الوجود بالمبادىء الأخر التي لا تستحيل ، ولا تبطل .

وأما أنها لا تقبل الفساد أصلا \_ فأقول أن سبباً آخر لا يعدم النفس ألبتة . وذلك أن كل شيء من شأنه أن يفسد بسبب ما ، ففيه قوة أن يفسد ، وقبل الفساد فيه فعل أن يقسد وفعل أن يتكون من جهة واحدة في شيء واحد \_ قوة أن يفسد وفعل أن يبقى : فأن معنى القوة مغاير لمعنى الفعل ، وأضافة هذه القوة مغايرة لاضافة هذا الفعل ، لأن أضافة ذلك الى الفساد ، وأضافة هذا الى البقاء . فأذن لأمرين مختلفين في الشيء يوجد هذان المعنيان . فنقول أن الأشياء المركبة والأشياء البسيطة التي هي قائمة في المرتبة ، يجوز أن يجتمع فيها فعل أن يبقى وقوة أن يفسد . وأما في الأشياء البسيطة المفارقة الذات ، فلا يجوز أن يجتمع هذا الامران ه .

ولما كانت اللفس بسيطة بساطة مطلقة فانها لا تقبل الانقسام الى قوة أن يفسد وفعل أن يبقى. فواضح من هذا أن جوهر النفس ليس فيه قوة أن يفسد. وبان إذن أن النفس لا تفسد البتة.

والبرهان ها هنا فيه مصادرة على المطلوب، لأن من قال

إن النفس بسيطة بساطة مطلقة؟ أليس من يقول هذا يقول مقدماً أن النفس لا تفسد ، اذ البسيط لا يفسد ، والمركب وحده هو الذي يفسد ؟

لقد استخدم ابن سينا هنا البرهان الذي أقامه أفلاطون (١٠) ، ولكن ليس له الحق في استخدامه لأنه لم يأخذ بالأساس الأفلاطوني لهذا البرهان ، وهو أن النفس مثال بالمعنى الأفلاطوني لهذا اللفظ . لقد كانت مقدماته أرسطية ، ولكن نتائجه أفلاطونية ، وهذا خلط غير مقبول ها هنا . لكن هذا شاهد آخر على الوضع الذي وجد الفلاسفة الاسلاميون فيه أنفسهم في الترجع بين أرسطو وبين أفلاطون .

وأخيراً في باب النفس يبطل ابن سينا مذهب التناسخ ، وكان قد قال به أفلاطون .

وابن سينا يفند التناسخ على أس أن تهيؤ الأبدان لتلقي النفوس يوجب افاضة النفوس عليها من العلل المفارقة ، وكل مزاج بدني يحدث ، يحدث معه نفس تخصه . فاذا فرضنا أن نفساً تناسختها أبدان ، كان للبدن المستنسخ نفسان : احداهما المستنسخة والثانية الحادثة معه . وفكان حينئذ لحيوان واحد نفسان . وهذا عال ، لأن النفس هي التي تدبر البدن وتتصرف فيه ، وكل حيوان يشعر بشيء واحد يدبر بدنه ويتصرف فيه ، (٧).

# التصوف النظري

وقد توَّج ابن سينا مذهبه العقلي بتصوف نظري يتمثل

١ ـ النمط التاسع من كتاب د الاشارات والتنبيهات ع
 ٢ ـ ثلاث قصص رمزية هي :

أ ـ رسالة والطير ، ـ نشرها ميرن في ليدن سنة ١٨٩٣ .

ب ـ وقصة سلامان وأبسال و ـ طبعت في مجموعة
 بعنوان : ابن سينا : وتسع رسائل في الحكمة والطبيعيات و
 ص ١٥٥٥ ـ ١٧٧ ، القاهرة سنة ١٩٠٨ .

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: وأفلاطون ص ١٩٥، ط، سنة ١٩٢٤، القاهرة.

 <sup>(</sup>۲) شرح الطوسي على «الأشارات والتنبيهات» ص٧٧٩، الفاهرة سنة ١٩٥٨.
 دار المعارف، وراجع العصل الحاص بابطال التناسخ في «النجاة» ص١٨٩٠.

### ١ ـ العشق والشوق

الأول هو أجل مبتهج ، لأنه مبتهج بذاته ، وهو أشد الأشياء ادراكاً لأشد الأشياء كمالاً . وهو بريء عن طبيعة الامكان والعدم اللذين هما منبعا الشر .

والعشق الحقيقي هو الابتهاج بتصور حضرة ذاتٍ ما.

والشوق هو الحركة الى تتميم هذا الابتهاج حين تكون الصورة الممشوقة حاضرة من وجه ، غائبة من وجه آخر . فهو نقص لا يليق بالكمال الحقيقي الذي هو كمال الأول .

ولهذا فان الأول يوصف بالعشق ، ولا يوصف بالشوق لأنه لا يمكن أن يغيب عنه شيء .

الأول عاشق لذاته ، ومعشوقه هو ذاته ومن ذاته ، كها أنه معشوق من أشياء غيره بحسب ادراك الغير له .

د ويتلوه المبتهجون به وبذواتهم ، من حيث هم مبتهجون به ، وهم الجواهر العقلية القدسية . وليس ينسب الى الأول الحق ولا الى التالين مِنْ خُلِص أولياته القديسين : شوق .

وبعد هاتین المرتبتین مرتبة العشاق المشتاقین: فهم، من حیث هم عشاق، قد نالوا نیلاً ما، فهم ملتذون. ومن حیث هم مشتاقون، فقد یکون الاصناف منهم آذی ما...

والنفوس البشرية ، اذا زالت الغبطة العليا في حياتها الدنيا ، كان أجل أحوالها أن تكون عاشقة مشتاقة ، لا تخلص عن علاقة الشوق ، اللهم الا في الحياة الأخرى .

ويتلو هذه النفوس نفوس أخرى بشرية ، مترددة بين جهتي الربوبية ، والسفالة على درجاتها مم يتلوها النفوس المغموسة في عالم الطبيعة المنحوسة ه(١٠).

وهكذا أثبت ابن سينا العشق للجواهر العاقلة ، والشوق لبعضها ، ونبّه على ثبوتها لباقي النفوس والقوى الجسمانية .

# ٢ \_ مقامات العارفين

وبعد هذا التمهيد يتكلم ابن سينا عن احوال اهل الكمال من النوع الانساني، وهو يسميهم ها هنا باسم

« العارفين » ، وقد خصهم بالنمط التاسع من « الاشارات والتنبيهات » وهذا الباب أجل ما في هذا الكتاب كها يقول فخر الدين الرازي في شرحه عليه « فانه رتب فيه علوم الصوفية ترتيباً ما سبقه اليه من قبله ولا لحقه فيه من بعده » . والحق ان ابن سينا في هذا النمط قد حلق تحليقات صوفية رائعة ، وان كان من الصعب ربطها بسائر مذهبه العقلي المشائي الصريح .

## يقول ابن سينا :

« ان للعارفين مقامات ودرجات يخصون بها وهم في حياتهم الدنيا ، دون غيرهم ، فكأنهم وهم في جلابيب من أبدانهم قد نضوها وتجردوا عنها ال عالم القدس . ولهم أمور خفية ، وأمور ظاهرة عنهم يستنكرها من ينكرها ، ويستكبرها من يعرفها . ونحن نقصها عليك «(۲).

يعني أن للعارفين وان كانوا لا يزالون في أبدانهم ، فانهم كيا لو كانوا خلعوا أبدانهم جانبا \_ كيا يقول أفلوطين في «التساعات» \_ وخلصت نفوسهم الى عالم القدس، ولهم أمور خفية هي مشاهداتهم لما يعجز عن مشاهدته سائر الناس، وأمور ظاهرة، هي ما يختصون به من كرامات، لا بقرً بها من لا يدركها، أما من يعرفها فيقدرها تقديراًكيراً.

ثم يشير بعد ذلك اشارة رمزية غريبة فيقول: و واذا قرع سمعك فيها يقوعه ، ويرد عليك فيها يسمعه ، قصة لسلامان وأبسال ـ فاعلم أن سلامان مَثلٌ ضرب لك ، وأن أبسال مثل ضرب لدرجتك في العرفان ، أن كنت من أهله . ثم حل الرمز ، أن أطقت ه .

ويشرح نصير الدين الطوسي قصة سلامان وأبسال هذه . فيقول انه وقعت له قصتان لسلامان وأبسال.

و احداها - وهي التي وقعت أولا الي - ذكر فيها أنه كان في قديم الدهر ملك ليونان والروم ومصر . وكان يصادقه حكيم ، فتح ، بتدبيره له ، جميع الأقاليم . وكان الملك يريد ابناً يقوم مقامه ، من غير أن يباشر امرأة . فدبر الحكيم حتى تولد من نطفته ، في غير رحم امرأة ، ابن له ، وسماه و سلامان ع . وأرضعته امرأة اسمها و ابسال ، ، وربته . وهو ، بعد بلوغه ، عشقها ولازمها . وهي دعته الى نفسها والى الانتذاذ بمعاشرتها .

ونهاه ابوه عنها وأمره بمفارقتها . فلم يطعه . وهربا معا

<sup>(﴿)</sup> ابن سينا: الاشارات والتنبيهات، ص٥٨٥ ـ ٧٨٧. (٢)

الى ما وراء بحر المغرب . وكان للملك آلة يطلع بها على الأقاليم وما فيها ويتصرف في أهلها . فاطلع بها عليهها ، ورق لها ، وأعطاهما ما عاشا به ، وأهملهها مدة .

ثم انه غضب من تمادي و سلامان و في ملازمة المرأة . فجعلها بحيث يشتاق كل الى صاحبه ولا يصل اليه مع أنه يراه . فتعذبا بذلك . وفطن سلامان به ، ورجع الى أبيه معتذراً . ونبهه أبوه على أنه لا يصل الى الملك الذي رشع له ، مع عشقه و ابسال و الفاجرة والفه لها .

فأخذ د سلامان ، و د ابسال ، كل منهما يد صاحبه ، وألقيا نفسيهما في البحر . فخلصته روحانية الماء بأمر الملك ، بعد أن أشرف على الهلاك .

وغرقت وأبـــال، واغتم و سلامان و . ففزع الملك الى الحكيم في أمره . فدعاه الحكيم وقال : أطعني ، أوصــــل ابـــال البك .

فأطاعه . وكان يريه صورتها ، فيتسلى بذلك رجاء وصالها ، الى أن صار مستعداً لمشاهدة صورة « الزهرة » ، فأراها الحكيم له بدعوته لها . فشغفته حباً ، وبقيت معه ابداً . فنفر عن خيال « ابسال » ، واستعد للملك بسبب مفارقتها ، فجلس على سرير الملك .

وبنى الحكيم الهرمين ، باعانة الملك : واحد للملك ، وواحد لنفسه . ووضعت هذه القصة ، مع جنتيهما ، فيهما . ولم يتمكن احد من اخراجها ، غير أرسطو ، فانه أخرجها بتعليم أفلاطون ، وسدّ الباب .

وانتشرت القصة ، ونقلها حنين بن اسحق من اليوناني . الى العربي ۽ .

ويعلق الطوسي على هذه القصة فيقول :

و وهذه قصة اخترعها أحد من عوام الحكماء ، ينسب كلام الشيخ اليه ، على وضع لا يتعلق بالطبع ، وهي غير مطابقة لذلك ، لأنها تقتضي أن يكون الملك هو : العقل الفعّال ، والحكيم هو : الفيض الذي يفيض عليه عا فوقه ، و سلامان ، هو النفس الناطقة ، فانه أفاضها من غير تعلق بالجسمانيات ، و « ابسال ، هي القوة البدنية الحيوانية التي بها تستكمل النفس وتألفها . وعشق « سلامان ، لـ « ابسال » : ميله إلى اللذات البدنية . ونسبة «ابسال» إلى الفجور: تعلقها بغير النفس المتعيّنة بماجتها ، بعد مفارقة النفس . وهربها إلى ما

وراء بحر المغرب: انغماسها بالشوق مع الحرمان وهما متىلاقيان: بقاء ميل النفس، مع فتور القوى عن أفعالها بعد سن الانحطاط. ورجوع وسلامان و لابيه: التفطن للكمال، والندامة على الاشتغال بالباطل. والقاء نفسيها في الملاك: أما البدن فلانحلال القوى والمزاج، وأما النفس فلمشايعتها اياه. وخلاص وسلامان و: بقاؤه بعد البدن. واطلاعه على صورة والزهرة و: التذاذه بالابتهاج بالكمالات العقلية وجلوسه على سرير الملك: وصوله الى كماله الحقيقي. والهرمان الباقيان على مرور الدهر: الصورة والمادة الجسميتان.

فهذا تأويل القصة . و وسلامان ، مطابق لما عنى الشيخ . وأما و أبسال ، فغير مطابق ، لأنه أراد به درجة العراف في العرفان، فها هنا مثل لما يعوقه عن العرفان والكمال ، فبهذا الوجه ليست هذه القصة مناسبة لما ذكره الشيخ . وذلك يدل على قصور فهم واضعها عن الوصول إلى فهم غرضه منها ».

وتعليق الطوسي الأخير هذا ليس وجيهاً، لأن المقصود منها هو الصراع بين النفس الناطقة الكاملة ، وبين النفس الشهوانية . ووسلامان عمثل الأولى، ود ابسال عمثل الثانية أدق تمثيل . فلماذا يريد الطوسي أن يفهم من كليهها أنه يدل على درجة العارف في العرفان ، وأن كليهها من العارفين الكاملين؟!

ثم كيف يقول الطوسي نفسه ان هذه القصة نقلها حنين اسحق من اليوناني إلى العربي، وقد عاش قبل ابن سينا بقرن ونصف، ثم يزعم بعد ذلك أنها و تدل على قصور فهم واضعها عن الوصول إلى فهم غرضه منها ٤ ـ غرض من ؟ غرض ابن سينا ؟ وكيف وهي سابقة عليه على الأقل بأكثر من مائة وخسين سنة ؟! لهذا لا نفهم كيف وقع نصير الدين الطوسي في هذه الزلة.

ثم يسوق نصير الدين الطوسي القصة الثانية فيقول: ووأما القصة الثانية \_ وهي التي وقعت إلى بعد عشرين سنة من اتمام الشرح \_ فهي منسوبة إلى الشيخ ( = ابن سينا ) ، وكأنها هي التي أشار الشيخ إليها، فإن أبا عبيد الجوزجاني أورد في فهرست تصانيف الشيخ ذكر وقصة سلامان وأبساله: لهه.

وحاصل القصة: أن وسلامان، ووابسال، كانا أخوين شقيقين. وكان أبسال أصغرهما سناً. وقد تربي بين يدي

أخيه. ونشأ صبيح الوجه، عاقلاً، منادباً، عالماً، عفيفاً، شجاعاً، وقد عشقته امرأة وسلامان، وقالت لـوسلامان،: الخلطه باهلك ليتعلم منه اولادك. فأشار عليه سلامان بذلك، وأبي أبسال عن مخالطة النساء. فقال له سلامان: إن امرأي لك بمنزلة أم. فدخل عليها، وأكرمته، وأظهرت عليه بعد حين، في خلوة ـ عشقها له. فانقبض أبسال من ذلك ودرت أنه لا يطاوعها.

فقالت لـــــلامان : زوج أخاك بأختي ، فأملكه بها . وقالت لاختها : إني ما زوجتك بأبسال ليكون لك خاصة دوني ، بل لكي أساهمك فيه . وقالت لابسال ان أختي بكر حيّية ، لا تدخل عليها نهاراً ، ولا تكلمها إلا بعد أن تستأنس بك .

وليلة الزفاف ، باتت امرأة سلامان في فراش أختها . ودخل أبسال عليها فلم تمتلك نفسها ، فبادرت تضم صدرها إلى صدره . فارتاب ابسال وقال في نفسه : إن الأبكار الخفرات لا يفعلن مثل ذلك .

وقد تُعتَّمَتُ السهاء في الوقت بغيم مظلم . فلاح فيه برق ، أبصر بضوته وجهها، فازعجها ( = طردها ) ، وخرج من عندها ، وعزم على مفارقتها .

وقال لــــلامان : إني أريد أن أفتح لك البلاد ، فإني قادر على ذلك . وأخذ جيشاً وحارب أنماً ، وفتح البلاد لأخيه براً وبحراً ، شرقاً وغرباً ، من غير منّة عليه . وكان أول ذي قرنين استولى على وجه الأرض .

ولما رجع إلى وطنه وحسب أنها نسيته ، عادت إلى المعاشقة ، وقصدت معانقته ، فأبى وازعجها ( = طردها ) .

وظهر لهم عدو . فوجه سلامان أبسال إليه في جيوشه . وفرقت المرأة في رؤ وساء الجيش أموالاً ليرفضوه ( = يتخلوا عنه ) في المعركة . ففعلوا ، وظفر به الأعداء ، وتركوه جريحاً وبه دماء ، وحسبوه حيتاً . فعطفت عليه مرضعة من حيوانات الوحش ، وألقمته حلمة ثديها ، واغتذى بذلك ، إلى أن انتعش وعوفي .

ونرجع إلى سلامان وقد أحاط به الأعداء وأذلوه ، وهو حزين من فقد أخيه . فأدركه أبسال وأخذ الجيش والعدة ، وكر على الأعداء وبدّدهم وأسر عظيمهم ، وسوّى الملك لأخيه .

ثم واطأت<sup>(1)</sup> المرأة طابخه وطاعمه ، وأعطتهما مالًا ، فسقياه السم .

وكان صدّيقاً كبيراً: نسباً، وعلماً، وعملًا.

واغتم من موته أخوه ، واعتزل ملكه ، وفوض ( الأمر ) إلى بعض معاهديه . وناجى ربه ، فأرحى إليه جلية الحال . فسقى المرأة والطابخ والطاعم ـ ثلاثتهم ـ ما سقوا أخاه ، ودرجوا(٢) .

فهذاما اشتملت عليه القصة .

وتأويله : أن و سلامان ، مثل النفس الناطقة.

ودابسال، مُثُلُّ للعقل النظري المترقي إلى أن حصل عقلًا مستفاداً، وهو درجته في العرفان إن كان يترقى إلى الكمال.

وامرأة «سلامان»: القوة البدنية الأمارة بالشهوة والغضب، المتحدة بالنفس، صائرة شخصاً من الناس.

وعشقها لـ «أبسال»: ميلها إلى تسخير العقل، كها سخّرت سائر القوى، ليكون مؤتمراً بها في تحصيل مآربها الفانية.

واباؤه: انجذاب العقل إلى عالمه.

وأخنها التي ملكتها : القوة العملية ، المسماة بالعقل العملي ، المطيع للعقل النظري ، وهو النفس المطمئنة .

وتلبيسها نفسها بدل أختها: تسويل النفس الأمارة مطالبها الخسيسة، وترويجها على أنها مصالح حقيقية.

والبرق اللامع من الغيم المظلم : هو الحطفة الإتمية التي تسنح في أثناء الاشتغال بالأمور الفانية ، وهي جذبة من جذبات الحق .

وإزعاجه للمرأة : اعراض العقل عن الهوى .

وفتحه البلاد لأخيه : اطلاع النفس بالقوة النظرية على الجبروت والملكوت ، وترقيها إلى العالم الإلهي ، وقدرتها بالقوة العملية على حسن تدبيرها في مصالح بدنها ، وفي نظم أمور المنازل والمدن . ولذلك سماه بـ الول ذي قرنين ، : فإنه لقب لمن كان يملك الخافقين .

<sup>(</sup>١) الى: اتفقت معها في مؤامرة

<sup>(</sup>٢) = ملكوا.

ورفض الجيش له : انقطاع القوى الحسّية ، والخيالية ، والوهمية ـ عنها عند عروجها إلى الملأ الأعلى ، وفتور تلك القوى لعدم التفاته إليها .

وتغذيته بلبن الوحش: إفاضة الكمال إليه عها فوقه من المفارقات لهذا العالم .

واختلال حال سلامان لفقده ابسال : اضطراب النفس عند اهمالها تدبيرها ، شغلًا بما تحتها .

ورجوعه إلى أخيه : التفات العقل إلى انتظام مصالحه في تدبيره البدن .

والطابخ : هو القوة الغضبية المشتعلة عند طلب الانتقام .

والطاعم : هو القوة الشهوية الجاذبة لما يحتاج إليه البدن .

وتواطؤهم على هلاك «ابسال»: إشارة إلى اضمحلال العقل في أرذل العمر، مع استعمال النفس الأمارة إياهما، لازدياد الاحتياج بسبب الضعف والعجز.

واهلاك وسلامان، اياهم ترك النفس استعمال القوى البدنية، آخر العمر، وزوال هيجان الغضب والشهوة، وانكسار غاذيتها.

واعتزاله الملك وتفويضه إلى غيره : انقطاع تدبيره عن البدن ، وصيرورة البدن تحت تصرف غيره .

وهذا التاويل مطابق لما ذكره الشيخ ( = ابن سينا ) . ومما يؤيد هذه القصة أنه ذكر في رسالة و في القضاء والقدر ي : قصه و سلامان وابسال ي ، وذكر فيها حديث لمعان البرق من الغيم المظلم الذي أظهر لـ وأبسال ي وجه امرأة وسلامان ه حتى أعرض عنها .

فهذا ما اتضح لنا من أمر هذه القصة . وما أوردت القصة بعبارة الشيخ ، لئلا يطول الكتاب ١١٥٠ .

ونلاحظ على ما أورده نصير الدين الطوسي في شرحه هذا من كلام على 1 قصة سلامان وإبـــال 1 ما يل :

١ \_ أولًا أنه يقول انه وجد في فهرست مؤلفات ابن سينا .

(1) ابن سينا: «الاشارات والنبيهات» مع شرح نصير الدين الطوسي ص٧٩٣ ـ
 ٧٩٩. القاهرة سنة ١٩٥٨ ـ وقد صححنا النص في كثير من المراضع .

الذي وضعه تلميذه أبو عبيد الجوزجاني أنه ذكر من بين مصنفات ابن سينا : وقصة سلامان وأبسال ، له ـ أي لابن سينا . غير أننا لم نجد في فهرست أبي عبيد الجوزجاني لكتب ابن سينا ، كيا أورده البيهقي (٢) ( المتوفى سنة ٥٦٠ هـ) والقفطي (٣) وابن أبي أصبيعة ـ أي ذكر ولقصة سلامان وأبسال ، من بين فهرست أبي عبيد الجوزجاني . فهل هذا الفهرست كيا أوردته هذه المصادر الثلاثة ناقص ؟

٢ ـ سنرى ـ حين الكلام عن وقصة حي بن يقظان علابن طفيل أن ابن طفيل يجعل سلامان وأبسال من سكان جزيرة قريبة من الجزيرة التي ولد بها حي بن يقظان ، ثم يصورهما بعد ذلك تصويراً بعبداً عن التصوير الوارد في قصة ابن سينا كها أوردها الطوسي . ولهذا فإن كلام ابن طفيل لا يفيدنا شيئاً فيها يتعلق بحقيقة قصة و سلامان وأبسال ، كها تصورها ابن سينا . ولهذا ليس علينا إلا الاعتماد على ما ذكره الطوسي في شرحه على و الإشارات والتنبيهات ، وأوردناه ...

# أحوال العارفين

ولتوضيح من هو « العارف » يضع ابن سينا تمييزات مهمة بين طلاب الحق :

فيميز بين العارف والزاهد والعابد:

أ ـ فالزاهد هو المعرض عن مناع الدنيا وطيّباتها .

ب \_ والعابد هو المواظب على فعل العبادات : من القيام والصيام ونحوهما .

حــ وأما العارف فهو المنصوف بفكره إلى قدس الجبروت ، مستديماً لشروق نور الحق في سره .

والعارف ويريد الحق الأول لا لشيء غيره ، ولا يؤثر شيئاً على عرفانه . وتعبّده له فقط ، ولأنه مستحق للعبادة ، ولأنها نسبة شريفة إليه ـ لا لرغبة أو رهبة ، وإن كانتا ، فيكون المرغوب فيه أو المرهوب منه هو الداعي، وفيه المطلوب، ويكون الحق ليس الغاية ، بل الواسطة إلى شيء غيره هو

<sup>(</sup>٢) البيهقي: وتتمة صوان الحكمة وص ٥٩ ـ ٦٠، دمشق سنة ١٩٤٦.

رًا) القفطي: واخبار العلماه بأخبار الحكماد، نشرة لبرت، سنة ١٩٠٣.

<sup>(</sup>٤) ابن أيُّ أصبيعة : وعيون الأنباء في طبقات الأطباء؛ ص٠٤٤، بيروت صنة .

الغاية ، وهو المطلوب دونه ،(١).

ومعنى هذا الكلام أن العارف تتعلق إرادته بالحق لذات الحق ، ولا يؤثر شيئاً على عرفانه ، إلا الحق ، إذ الحق مؤثر على عرفان العارف ، وذلك لأن غير العارف يؤثر شيئاً غير الحق وهو نيل الثواب والنجاة من العقاب . أما العارف فلا يتعلق إلا بالحق وحده دون أي هدف آخر .

أما من يجعل الحق واسطة في تحصيل شيء ، فإنه لم يطعم لذة البهجة به ، وما مثله بالقياس إلى العارفين إلا كمثل الصبيان بالقياس إلى المختين. وزهد غير العارف زهد على كره ، فعلى الرغم من أنه في صورة الزاهد إلا أنه أحرص الخلق على اللذات الحسية ، و فإن التارك شيئًا ليستأجل أضعافه أقرب إلى الطمع منه إلى القناعة ، كها قال الطوسي في شرحه (٢) . و وإنما يعبد الله تعالى ويطبعه ، ليخوله في الأخرة شبعه منها ، فيبعث إلى : مطعم شهي ، وشرب هي ، ومنكح بهي ، أما العارف وهو و المستبصر بهداية القدس في شجون الإيثار ، فقد عرف اللذة الحق ، وولى وجهه سمتها ، كها قال ابن سينا . (٢)

وأولى درجات حركات العارفين: الارادة ، وهي و ما يعتري المستبصر باليقين البرهاني ، أو الساكن النفسي الى المقد الايماني - من الرغبة في اعتلاق العروة الوثقى ، فيتحرك سيره الى القدس ، لينال من روح الاتصال . وما دامت درجته هذه ، فهو مريد . . .

والمريد بمتاج الى الرياضة . د والرياضة متوجهة الى ثلاثة أغراض :

الأول: تنحية ما دون الحق عن مستّن الايثار(1).

والثاني: تطويع النفس الأمّارة \_ للنفس المطمئنة، لتنجذب قوى التخيّل والوهم الى النوهمات المناسبة للأمر القدسي ، منصرفة عن التوهمات المناسبة للأمر السفلي .

والثالث : تلطيف السرّ للتنبه .

والأول يعين عليه الزهد الحقيقي .

والثاني تعين عليه عدة أشياء: العبادة المشفوعة بالفكرة، ثم الألحان المستخدمة لقوى النفس الموقعة لما لحن به من الكلام موقع القبول من الأوهام. ثم نفس الكلام الواعظ من قائل ذكى بعبارة بليغة ونغمة رخيمة وسمت رشيد.

وأما الغرض الثالث فيعين عليه: الفكر اللطيف، والعشق العفيف الذي يأمر فيه شمائل المعشوق وليس سلطان الشهوة». ( الكتاب نفسه ص ٨٢٠ - ٨٢٧).

فرياضة النفس هي نهيها عن هواها ، وصرفها الى طاعة مولاها وذلك بالالتفات الى الحق الأول وحده لتنقطع اليه ، وتنصرف عها عداه ، فيصير ذلك ملكة لها . لأن الغرض النهائي من الرياضة هو نيل الكمال الحقيقي ، بيد أن ذلك بتوقف على حصول الاستعداد لذلك ، وزوال الموانع داحلية كانت أو خارجية . فالرياضة تتجه الى : ازالــة الموانــع الخارجية ، وتطويع النفس الأمارة بالسوء لسلطان النفس المطمئنة ، حتى يتحول التخيل عن الجانب السفلي الى الجانب القدسي ، ثم تلطيف السر للتنبه بمعنى تهيئة باطن النفس كي تتمثل فيه الصور العقلية بسرعة ، وينفعل عن الأمور الالهية . المهيِّجة للشوق والوجد بسهولة . وعما يعين المريد على ذلك : العبادة المقرونة بالفكر ، والألحان التي ترقق النفس فتصرفها عن استعمال القوى الحيوانية ، والكلام الواعظ أي الذي يفيد النفس التصديق بما ينبغي أن يفعل ، خصوصاً اذا اقترن بكون القائل ذكياً ، بليغ العبارة ، رخيم الصوت . ويعين على تلطيف السرّ للتنبه: الفكر اللطيف، والعشق العفيف الذي يجعل النفس لينة رقيقة ذات وجد، معرضة عها سوى المعشوق ، لا سلطان للشهوة عليها .

فإذا ما ترقى المريد في رياضته حتى يبلغ حداً معيّناً دعنت له خلسات من اطلاع نور الحق عليه، لذيذة كانها بروق تومض إليه ثم تخمد عنه ـ وهو المسمّى عندهم أوقاتاً.

وكل وقت يكتنفه وجدان : وجد اليه ، ووجد عليه . لأن الأول حزن في استبطاء الوجد، والآخر أسف على فواته .

وثم انه لتكثر عليه هذه الغواشي ، اذا أمعن في الارتياض .

ثم انه ليوغل في ذلك حتى يغشاه في غير الارتياض . فكلها لمح منه شيئاً ، عاج منه الى جناب القدس ، يتذكر من أمره امراً ، فغشيه غاش، فيكاد برى الحق في كل شيء .

<sup>(</sup>١) ابن سينا: والاشارات والتنبيهات، ص٨١٠ ـ ٨١٥.

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه ص ٨١٧، هامش.

<sup>(</sup>٣) الكتاب نفسه ص ٨١٨

<sup>(</sup>٤) مستَّن الايثاره: طريقة التفضيل والاختيار

ولعله الى هذا الحد تستعلي عليه غواشيه ، ويزول هو عن سكينته ، فيتنبّه جليسه لاستيفازه ( = لاستنهاضه ) عن قراره .

فاذا طالت عليه الرياضة ، لم تستفزه غائية ، وهدى للتلبيس فيه ه(١) . وذلك أنه اذا باغته الأمر العظيم و فقد تستفزه لكون الناس غافلة عن هجومه غير متأهبة له ، فينهزم دفعة . أما اذا توالى ، واستمر إلف الانسان به ، زال عنه الاستغزاز ، لأن النفس قد تتأهب لتلقيه ، اذ هي متوقعة لعوده . والعارف ينكر من نفسه الاستغزاز المذكور ، لاستنكافه عن التراثي بالكمال فلذلك يؤثر كتمان ما يرد عليه ، ويستعمل التلبيس فيه » كما شرح الطوسي .(٢)

لكن السالك تبلغ به الرياضة بعد ذلك و مبلغا ينقلب له وقته سكينة : فيصير المخطوف مألوفاً ، والوميض شهابا بيناً ، وتحصل له معارف مستقرة ، كانها صحبة مستمرة ، ويستمتع فيها ببهجته . فاذا انقلب عنها ، انقلب حسران آسفا . ولعله الى هذا الحد يظهر عليه ما به . فاذا تغلغل في هذه المعارفة ، قل ظهوره عليه ، فكان هو وهو غائب حاضراً ، وهوظاعن مقياً . ولعله الى هذا الحد الها يتيسر له هذه المعارفة أحياناً ، ثم يتوقف أمره الى مشيئته ، بل كلها لاحظ شيئا لاحظ غيره ، وان لم تكن ملاحظته للاعتبار . فيسنع له تعريج عن عالم الزور الى عالم الخق ، يستقر به ويحتف حوله الغافلون . »

واذا تمت رياضته واستغنى عنها لبلوغه مطلوبه وهو الاتصال الدائم بالحق ، و صار سرّه مرآة مجلوّة ، محاذيا بها شطر الحق، ودرّت عليه اللذات العُلّ، وفرح بنفسه لما بها من اثر الحق ، وكان له نظر الى الحق ، ونظر الى نفسه ، وكان بعد متردداً ، بسبب اتجاه نظره مرة الى الحق ، ومرة الى ذاته المبتهجة بالحق .

و ثم انه ليغيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط ٥أي لا پرى ما سوى الله ، وهنا تتم الغية عن النفس . و وان
لحظ نفسه فمن حيث هي لاحظة ، لا من حيث هي بزينتها .
 وهناك يحق الوصول ٥ - أي أن ملاحظته لنفسه بالمجاز ، لا بالحقيقة ، لأنه متوجه بكليته الى الحق .

ويلخص الطوسي هذه الدرجات كلها في تسع :

الثلاثة الأولى منها تشتمل على مراتب بداية السلوك وهي : أول الاتصال ، ويسمى به والوقت ٤ ، التمكن ، بحيث يحصل في غير حال الارتياض ، الاستقرار الذي يزول معه الاستقرار .

والثلاثة التي بعدها تشتمل على مراتب وسطى هي: الزدياد الاتصال ، وقد عبر عنه بصورة الوقت ثانية ، وتمكن هذه الحال حتى يلتبس أثر الحصول بأثر عدم الحصول ، واستقرارها بحيث يحصل متى شاء ، لا في وقت دون وقت .

والثلاثة الأخيرة تشتمل على مراتب المنتهى ، وهي : حصول الاتصال مع عدم المشيئة ، واستقراره مع عدم الرياضة ، وثبوته مع عدم ملاحظة النفس .

ثم ان ابن سينا بعد أن فرغ من ذكر درجات السلوك وانتهى الى درجات الوصول ، أراد أن ينبّ على نقصان جميع الدرجات قبل درجة الوصول .

وينتهي إلى تقرير حقيقة العرفان، فيقول إن العرفان مبتدىء من تفريق، ونقض، وترك ورفض. أما التفريق فمن ذات العارف وما عسى أن يشغله عن الحق، أما النقض فاطراح الشواغل. أما الترك فالتخلص من الشواغل ابتغاء توخي الكمال لأجل ذاته. وأما الرفض فهو أن يرفض ذاته بالكلية .

## وتلك درجات التزكية .

ويتلوها بدرجات التحلية . و وبيان درجاتها بالاجال ـ كها يشرح الطوسي ـ أن العارف اذا انقطع عن نفسه ، واتصل بالحق ، رأى كل قدرة مستفرقة في قدرته المتعلقة بجميع المقدورات ، وكل علم مستفرقاً في علمه الذي لا يعز عنه شيء من الموجودات ، وكل ارادة مستفرقاً في ارادته التي يمتنع أن يتأبي عليها شيء من الممكنات: بل كل وجود، وكل كمال وجود فهو صادر عنه، فائض من لدنه ـ صار الحق حينئذ بصره الذي به يبصر، وسمعه الذي به يسمع ، وقدرته التي نفصار العارف حينئذ متخلقاً بأخلاق الله تعالى بالحقيقة. وهذا معنى قوله: والعرفان ممعن في جميع صفات : هو جمع صفات الحق للذات المربدة بالصدق ثم انه بعد ذلك يعاين كون هذه الصفات وما يجري عجراها: متكثرة بالقياس إلى الكثرة ،

<sup>(</sup>١) ابن سينا : و الاشارات والتنبيهات ؛ ص ٨٧٨ ـ ٨٧٩ .

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه هامش ص ۸۳۰ .

متحدة بالقياس إلى مبدئها الواحد. فإن علمه الذاتي هو بعينه قدرته الذاتية، وهي بعينها إرادته، وكذلك سائرها، إذ لا وجود ذاتياً لغيره: فلا صفات مغايرة للذات، ولا ذات موضوعة بالصفات، بل الكل شيء واحد، كما قال عزّ من قائل: وإنما الله إله واحد، فهو لا شيء غيره، وهذا معنى قوله: وفتنه إلى الواحد، وهناك لا يبقى واصف ولا موسوف، ولا سالك ولا مسلوك، ولا عارف ولا معروف، وهو مقام الوقوف، (١).

ثم يبلغ ابن سينا أوج التمجيد للعارف بعبارات تحلق في سهاء الوجد الصوفي عالا نكاد نجد له مثيلاً عند أكابر الصوفية الواصلين ، مع أن سلوك ابن سينا في الحياة على الضد تماما من سلوك الصوفية السالكين ، وذلك في الفصول من ٢١ الى ٧٧ من هذا النمط التاسع من و الاشارات والتنبيهات ،

يقول ابن سينا :

 و العارف هش بش ، بسام ، يبجل الصغير : من تواضعه ، كما يبجل الكبير ، وينبسط من الخامل ، مثلها ينبسط من النبيه .

وكيف لا يهش ، وهو فرحان بالحق ، وبكل شيء فانه يرى منه الحق ؟ !

وكيف لا يسوّي ، والجميع عنده سواسية ؟ ! . . .

العارف له أحوال لا يحتمل فيها الهمس من الحفيف ، فضلا عن سائر الشواغل الخالجة وهي في أوقات انزعاجه بسره الى الحق ، اذا تاح حجاب من نفسه ، أو من حركة سره قبل الوصول . فاما عند الوصول : فاما شغل له بالحق عن كل شيء ، واما سعة للجانبين بسعة القوة . وكذلك عند الانصراف في لباس الكرامة . فهو أهشّ خلق الله ببهجته .

المارف لا يعنيه التجسس والتحسّس ، ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر ، كها تعتريه الرحمة : فانه مستبصر بسرّ الله في القدر .

واذا أمر بالمعروف ، أمر برفق ناصح ، لا بعنف مغيّر . واذا جمّ ( = عظم ) المعروف ، فربما غار عليه من غير أهله .

العارف شجاع ، وكيف لا وهو بمعزل عن تقيَّة الموت ؟

وجواد، وكيف لا، وهو بمعزل عن محبة الباطل! وصفّاح للذنوب، وكيف لا، ونفسه أكبر من أن تجرحها ذات بشر!.

ونسّاء للأحقاد ، وكيف لا ، وذكره مشغول بالحق ! العارفون قد يختلفون في الهمم ، بحسب ما يختلف فيهم من الخواطر ، على حكم ما يختلف عندهم من دواعى العبر .

وربما استوى عند العارف القشف (٢٠) ، والترف . بل ربما آثر القشف . وكذلك ربما استوى عنده النفل والعطر ، بل ربما آثر النفل ، وذلك عندما يكون الهاجس بباله ، استحقار ما خلا الحق .

وربما أصغى الى الزينة، وأحب من كل جنس عقيلته، وكره الخداج والسقط، وذلك عندما يعتبر عادته من صحبة الأحوال الظاهرة.

فهو يرتاد البهاء في كل شيء ، لانه مزية حظوة من العناية الأولى ، وأقرب الى أن يكون من قبيل ما عكف عليه بهواه .

وقد يختلف هذا في عارفين ، وقد يختلف في عارف بحسب وقتين.

والعارف ربما ذهل فيها يصار به اليه ، فغفل عن كل شيء ، فهو في حكم من لا يكلف وكيف ، والتكليف لمن يعقل التكليف حال ما يعقله ، ولمن اجترح ( = كسب ) بخطيئته ان لم يفعل التكليف؟!

وذلك لأن والعارف ربما ذهل - كها يشرح الطوسي - في حالة اتصاله بعالم القدس عن هذا العالم ، فغفل عن كل ما في هذا العالم ، وصدر عنه اخلال بالتكاليف الشرعية . فهو لا يصبر بذلك متاثهاً، لأنه في حكم من لا يكلف، لان التكليف لا يتعلق إلا بمن يعقل التكليف، في وقت تعقله ذلك، أو بمن يتأثم بترك التكاليف، ان لم يكن يعقل التكليف، كالناثمين والغافلين، والصبيان الذين هم في حكم المكلفين،

ويختم ابن سينا هذه الصفحات الملتهبة بشواظ من جنبات القدس بقوله :

 <sup>(</sup>٧) قشف الرجل: إذا لوَّحت الشمس أو الفقر، فنغير وأصابه قشف.
 والمتقشف: الذي يتبلغ بالقوت وبالمرقع ، التفل ضد العطر ، عقيلة كل شيء : أكرمه ، إلحداج: النقصان ، السقط : ردي، المتاع .

<sup>(</sup>١) من شرح الطوسي على و الأشارات والتنبيهات ، ص ٨٣٩ ـ ٨٤١ هامش .

و جل جناب الحق عن أن يكون شريعة(١) لكل وارد ،
 أو يطلع عليه الا واحد بعد واحد(٢) ، اذ ما أقل عدد الواصلين
 الى الحق !

#### الخلاصة

والخلاصة أن مذهب ابن سينا يعد أوسع نتاج في الفكر الفلسفي في الاسلام. وقد حاول فيه المزج بين فلسفة أرسطو وهو قد تمثلها خبر تمثيل و وقسمات متناثرة من فلسفة أفلاطون ، لكن الاتجاه السائد في مذهبه هو الفلسفة المشائية . ولئن كان اقل التزاماً بنصوص أرسطو من ابن رشد ، وبالتالي أقل فهها لها منه ، فإن ذلك كان أيضا ميزة من جهة أخرى من حيث أنه أفسح له المجال ليستقل احيانا بفكره الخاص صحيح أن تجديداته أو محاولات الاصالة لديه قد أخفقت بوجه عام ، ولم تكن و فلسفته الشرقية ، غير أمل لم يتمكن من تحقيقه بالفعل ، لكنه استطاع على كل حال \_ في موسوعته الفلسفية الكبرى و الشفاء ، أن يقدم أوفي دائرة معارف فلسفية عرفتها العصور الوسطى .

أما تأثيره سواء في العالم الاسلامي ، والعالم اللاتيني الأوروبي في العصر الوسيط ، فقد كان هائلًا لأن عرضه للفلسفة الأرسطية عرضاً ملخصاً واضحاً مثيراً للمشاكل كان خير مصدر لدراسة الفلسفة وعلوم الأوائل بعامة .

ومن هنا سنجد في العالم الاسلامي سلسلة تمتد من القرن الخامس الى القرن الحادي عشر الهجري تتأثر بفلسفته أو تستلهمها أو توسّع جوانب بدأها. ويكفي في ذلك أن نذكر أسياء السهروردي المقتول ( المتوفى سنة ٥٨٧ هـ / ١٩٩١ م ) وفخر الدين الرازي ( المتوفى سنة ٦٠٣ هـ / ١٣٠٩ م ) وملرا الشيرازي ( المتوفى سنة ٦٠٣ هـ / ١٣٧٤ م ) وملارا الشيرازي ( المتوفى سنة ١٠٥٠ هـ / ١٣٧٤ م ) .

# ابن طفيــــل

#### . ا . حبات

هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن أحمد بن

(٢) ابن سينا بشرح الطوسي : و الاشارات والتنبيهات ، ص ٨٤٣ ـ ٨٥١ .

طُفَيْل القيسي. فكأنه يرجع إذن إلى أصل عربي خالص هو بنو قيس، قيس بن عيلان بن مُضر من العرب المستعربة الشمالية. وينسب أيضاً فيقال الأندلسي، والقرطمي، والأشبيل، ويكني أحياناً ـ وهو الأقل ـ أبو جعفر.

ولد في وادي آش ، وتسمى اليوم Guadix على مسافة ٧٥ كم في الشمال الشرقي من قرطبة ، قال عنها أبو عبد الله عمد بن عبد الله بن عبد المنعم الحميري في و الروض المعطار ٥ ( نشرة ليفي برفنصال ، القاهرة سنة ١٩٣٧) إنها و مدينة بالأندلس قريبة من غرناطة ، كبيرة خطيرة تطرد حولها المياه والإنهار ، ينحط نهرها من جبل شُكير . وهو شرقيها وهي على ضفته ، ولها عليه أرحاء لاصقة بسورها ، وهي كثيرة التوت والاعناب وأصناف الثمار والزيتون ، والقطن بها كثير ، وكان بها حامات . . . ٥ ( ص ١٩٢) .

ولا نعرف تاريخ ميلاده ، وإنما الارجح أنه ولد في السنوات العشر الأولى من القرن الثاني عشر الميلادي، (أي بين سنة ١٩٥ إلى سنة ٥٠٥ هجرية) .

ولا نعرف أيضاً شيوخه ولا أين تلقى العلم ، غير أن مراكز العلم في ذلك الوقت كانت على الأخص. قرطبة وأسبيلية . غير أن عبد الواحد المراكشي في كتابه و المعجب في تلخيص اخبار المغرب ع - وهو أوسع مصادرنا عن حياة ابن طفيل \_يقول إنه و قرأ على جماعة من المتحققين بعلم الفلسفة ، منهم أبو بكر بن الصائغ المعروف بابن باجه وغيره ع . (ص عن ابن باجه ، إذ ذكر صراحة في وحي بن يقظان » وهو يشير ذلك عن ابن باجه ، إذ ذكر صراحة في وحي بن يقظان » وهو يشير الى ابن باجه ، إذ ذكر صراحة في وحي بن يقظان » وهو يشير الى ابن باجه ، ونحن لم نَلْق شخصه » (ص 18 ، من طبعة الى ابن باجة ) ونحن لم نَلْق شخصه » (ص 18 ، من طبعة دمشق سنة 1970 = ص 17 من طبعة القاهرة سنة 1970 ) . في شك قد تأثر به من الناحية الفلسفية تأثراً بارزاً .

ولا بد أنه قد درس العلوم الدينية ، والفقه بخاصة ، لأن تلميذه البطروجي ( راجع Munk : د أمشاج من الفلسفة اليهودية والعربية ، ص ٥١٨ ) يذكر أن أبن طفيل كان قاضياً . وكذلك درس العلوم العقلية ، والطب . وقد مارس مهنة الطب في غرناطة زمناً لا ندري على التحقيق متى .

واشتغل كاتباً لعامل غرناطة في تاريخ لا نستطيع تحديده.

<sup>(</sup>١) الشريعة : مكان ورود الذين يطلبون الشرب والسقاية .

وفي صنة 384 هـ ( سنة 1105 م ) كتب لأبي سعيد ابن عبد المؤمن لما كان والياً على سبتة وطنجة ( راجع : و روض القرطاس 2 لابن أبي زرع ، جـ1 ، ص 177 ـ ص 17٧ نشرة Thomberg).

ولكن الفترة الهامة في حياة ابن طفيل هي تلك التي أمضاها بحضرة أبي يعقوب يوسف بن أبي محمد عبد المؤمن بن على القيسى ، سلطان الموحدِّين ، وكان عالى الثقافة ، ذا حظ من العلوم العقلية إلى جانب معرفته التامة بأخبار العـرس. قال عنه ابن خلكان (جـ ٦ ص ١٣٤، القاهرة سنة 198۸): ( (كان ) أعرف الناس كيف تكلمت العرب ، وأحفظهم لأيامها في الجاهلية والإسلام ، صرف عنايته إلى ذلك ، ولقى فضلاء أشبيلية أيام ولايته ، ويمال إنه كان يحفظ صحيح البخاري . وكان شديد الملوكية ، بعيد الهمَّة ، سخياً جواداً استغنى الناس في أيامه ، وكان يجفظ القرآن الكريم مع جملة من الفقه . ثم طمح إلى علم الحكمة ، وبدأ من ذلك بعلم الطب: وجمع من كتب الحكمة شيئاً كثيراً . وكان بمن صحبه من العلماء بهذا الشأن : أبو بكر محمد بن الطفيل . . . ولم يزل يجمع إليه العلماء من كل فن من جميع الأقطار ، ومن جلتهم أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الاندلسي ۽ .

ماذا كان يشتغل ابن طفيل بحضرة السلطان أبي يعقوب يوسف؟ ينفرد ابن أبي زرع (دروض القرطاس، جـ ١ ص ١٣٥ س ٦ من أسفل ؛ نشرة Thornberg) من بين المؤرخين بالقول بأن ابن طفيل كان وزيراً لأبي يعقوب يوسف . ومن هنا يشك في صحة هذا الخبر ، لأنه لا تلميذه البطروجي ، ولا سائر المؤرخين الذين أرخوا للدولة أبي يعقوب يوسف قد ذكروا أنه كان من بين وزرائه ابن طفيل .

أما أنه كان طبيبه الأول فهو خبر أكثر تحقيقاً ، ولمل طبه واطلاعه على العلوم العقلية هما اللذان قرباه من السلطان أي يعقوب ما دام هذا كان مشاركاً في الحكمة مقرًباً لاهلها. ويظهر أنه نال حظوة كبيرة لديه ، وأبلغ شاهد على ذلك أنه هو الذي قدّم ابن رشد الى السلطان . وتدّل رواية ابن رشد لهذا التقدم على مدى المكانة العظيمة التي كانت لابن طفيل عند السلطان أبي يعقوب يوسف. وقد رواها عبد الواحد المراكشي في «المُعْجِب في تلخيص أخبار المغرب» (ص ٢٤٧ وما يليها. القاهرة سنة ١٩٤٩) فقال: وولم يزل أبو بكر هذا يجلب إليه القاهرة سنة ١٩٤٩)

(يعني إلى أبي يعقوب يوسف) العلماء من جميع الاقطار، وينبهه عليهم، ويحضه على إكرامهم والتنويه بهم. وهو الذي نبهه على أبي الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد. فمنه حينتلز عرفوه، ونبه قدره عندهم.

ه أخبرن تلميذه الفقيه الأستاذ أبو بكر بندود بنجيي الفرطبي ، قال : سمعت الحكيم أبا الوليد ( ابن رشد ) يقول غير مرة : : لما دخلتُ على أمير المؤمنين أبي يعقوب وجدتُه هو وأبو بكر بن طفيل ليس معها غيرهما . فأخذ أبو بكر يثني عليُّ ويذكر بيتي وسَلَغي، ويضم ـ بفضله ـ إلى ذلك أشياء لا يبلغها قدري . فكان أول ما فاتحني به أميرُ المؤمنين ـ بعد أن سألني عن اسمى واسم أبي ونسبى - أن قال لي : ما رأيُّهم في السياء - يعني ا الفلاسفة ـ أقديمة هي أم حادثة ؟ فأدركني الحياء والخوف . فأخذت أتعلُّل وأنكر اشتغالي بعلم الفلسفة . ولم أكن أدري ما قرّر معه ابن طفيل . ففهم أميرُ المؤمنين مني الرُّوع والحياء . فالتفت إلى ابن طفيل وجعل يتكلم على المسألة التي سألنى عنها ، ويذكر ما قاله أرسطو طاليس وأفلاطون وجميع الفلاسفة ويورد مع ذلك احتجاج أهل الإسلام عليهم. فرأيت منه غزارة حفظ لم أظنها في أحد من المشتغلين جذا الشأن المتفرغين له . ولم يزل ينشطني حتى تكلمت . فعرف ما عندي من ذلك . فلها انصرفت أمر لي بمال وخلعة سنية ومركب .

وأخبرني تلميذه المتقدم الذكر (أبو بكر بندود بن يجيى القرطبي) عنه قال: استدعاني أبو بكر بن طفيل يوماً فقال لي: سمعت اليوم أمير المؤمنين يتشكى من قلق عبارة أرسطوطاليس، أو عبارة المترجين عنه ويذكر غموض أغراضه، ويقول: لو وقع لهذه الكتب من يلخصها ويقرّب أغراضها بعد أن يفهمها فها جيداً لقرب ماخذها على الناس؛ فإن كان فيك فضل قوة لذلك فافعل، وإن لارجو أن تفي به، لما أعلمه من جودة ذهنك وصفاء قريجتك وقوة نزوعك إلى الصناعة. وما يمنعني من ذلك إلا ما تعلمه من كبرة سني واشتغالي بالخدمة وصرف عنايتي إلى ما هو أهم عندي. قال أبو الوليد: فكان هذا الدي حملني على تلخيص ما لخصته من كتب الحكيم أرسطوطاليس،

وهذه الرواية \_ وهي صحيحة لأنها منقولة مباشرة عن تلميذ ابن رشد ـ تدل أولاً على المكانة العظيمة التي كانت لابن طفيل عند أبي يوسف يعقوب ، وعلى مدى مشاركة هذا في علم الفلسفة ، وعلى الباعث لابن رشد على تلخيص وشرح كتب أرسطو طاليس تلخيصاً وشرحاً سيكون لها في دراسة الفلسفة

في أوروبا ابتداء من أول القرن الثالث عشر حتى القرن السادس عشر أكبر الأثر

ويحاول جوتييه ( د ابن طفيل: حياته ومؤلفاته ، ص ١٧ - ١٧ ، باريس سنة ١٩٠٩) أن يحدّد تاريخ هاتين المقابلتين بين ابن رشد وبين السلطان أبي يعقوب وابن طفيل ، فينتهي إلى أنها لا بد أن تكوناوقعتا في النصف الثاني من سنة ١١٦٨ م ( ٦٦٥ هـ ) أو النصف الأول من سنة ١١٦٩ ( ٥٦٠ هـ ) وكانت سن ابن رشد ٤٢ سنة ، بينها كانت سن ابن طفيل ٦٣ أو ٦٨ سنة .

وظل ابن طفيل في بلاط السلطان أبي يعقوب يوسف ، طبيباً أول ، وربما وزيراً أو ما أشبه هذا ، إلى أن علت سنه فتخل عن وظيفة الطب لمحميه أبن رشد في سنة ٧٧٥ هـ (١١٨٢ م) الذي صار طبيباً أول للسلطان أبي يعقوب يوسف ولما توفي أبو يعقوب في ١٣ يونية سنة ١٨٨٤ م (٧ رجب سنة ٥٨٠ هـ) قام بالأمر بعده ولده أبو يوسف يعقوب ، فأبقى على مكانة أبن طفيل في حضرته كيا كان في عهد أبيه ، أعني وزيراً إن صح هذا الخير ، وعلى الأقل من كبار حاشيته .

وتوفي ابن طفيل في سنة ٥٨١ هـ (سنة ١١٨٥ م) في مدينة مراكش ، ودفن هناك ، واشترك السلطان أبو يوسف يعقوب في تشييع جنازته (وراجع ابن أبي زرع ، وروض القرطاس؛ ص ١٣٥، ابن الخطيب: ومركز الإحاطة، مخطوط المكتبة الأهلية في باريس برقم ٣٣٤٧ ورقة ٣٤٥ في أسفل الهامش).

## • • •

كان ابن طفيل شاعراً ؛ وشعره متوسط الجودة ، روى طرفاً منه المراكشي في و المعجب ، نقلاً عن ابنه يحيى (ص ٢٤٠ ـ ص ٢٤٠ . طبع القاهرة سنة ١٩٤٩)؛ كذلك نشر له جرثيه جومت قصيدة سياسية في العدد الأول من ومجلة معهد الدراسات الإسلامية في مدريد».

مؤلفات ابن طفيل:

وله مؤلفات في الطب: ذكر لسان الدين ابن الخطيب (راجع فهرس الغزيري جـ ٢ ص ٧٦ عمود ٢ س ٣٣ ـ س ٣٤) أنه ألف كتاباً في الطب في مجلدين . وذكر ابن أبي أصيبعة أن لابن رشد كتاباً عنوانه: ومراجعات ومباحث بين أبي بكر بن الطفيل وبين ابن رشد في رسمه للدواء في كتابه الموسوم

بالكليات » ( و طبقات الأطباء » جـ ٢ ص ٧٨ س ٤ ـ س ه . نشرة مُلّر ، القاهرة سنة ١٨٨٦ م ) . ويذكر لسان الدين ابن الخطيب في و مركز الإحاطة » ( مخطوط باراي ورقة ٤٤ لب ) أن لابن طفيل د أرجوزة في الطب ».

بيد أننا لا نعلم عن هذا النظام الذي قيل إن ابن طفيل ابتدعه وخالف به نظام بطليموس غير هذه الإشارات الغامضة التي لا تدل على شيء واضح . لهذا فمن الخير الإمساك عن كل افتراض في هذا الصدد والزعم بأنه سبق كوبرنيقوس وجاليليو ، فهذا افتراض جزاني ليس له أي أساس .

. ج.

## حي بن يقظان

لم يبق إذن إلا الجانب الفلسفي في فكر ابن طفيل هو الجدير حقاً بالعناية والتقدير . بيد أنه لم يبق لنا من آثاره في الفلسفة غير كتاب واحد هو وحي ابن يقظان ، .

وقد ذكر عبد الواحد المراكشي أن له رسالة و في النفس رأيتها بخطه رحمه الله . وكان قد صرف عنايته في آخر عمره إلى العلم الإلمي ونبذ ما سواه ع . بيد أن هذه الرسالة فقدت ، وإن كان جوتييه يشكك في رواية المراكشي هنا ويقول لعله اختلط عليه الأمر فخلط بين رسالة وحي بن يقظان ه وبين ما نفسها ولعله لم يقرأ من المخطوط الذي رآه بخط المؤلف غير الفصول المتعلقة بالنفس . بيد أننا لا نرى مع جوتييه هذا الرأي . أولاً لأن المراكشي ذكر حي بن يقظان فقال : و فمن رسائله الطبيعيات رسالة سماها رسالة حي بن يقظان غرضه فيها بيان مبدأ النوع الإنساني على مذهبهم ، وهي رسالة لطيفة فيها بيان مبدأ النوع الإنساني على مذهبهم ، وهي رسالة لطيفة الجرم كبيرة الفائدة في ذلك الفن» ـ ولا يقدح في روايته عدم الجرم كبيرة الفائدة في ذلك الفن» ـ ولا يقدح في روايته عدم

الدقة في تلخيص موضوع حي بن يقظان . وثانياً لأن المراكشي ربما رأى هذه الرسالة في النفس التي بخط المؤلف لدى ابنه الذي كان المراكشي يعرفه معرفة جيدة وعنه روى بعض شعره بحدينة مراكش سنة ٣٠٣ هـ ، ولا بد أن يكون ابنه يجيى هذا هو الذي دله على هذه الرسالة ، ولا يمكن طبعاً أن يخطى الابن فلا يميزها من رسالة ، حى بن يقظان » .

بقي إذن أن نعثر عليها ذات يوم ، إن لم تكن قد فقدت إلى غير رجعة !

والمخطوطات المعروفة لرسالة (حي بن يقظان ) هي : ١ ـ مخطوط مكتبة بودلي في أكسفورد وتاريخ نسخه ٧٠٣

٢ غطوط المكتبة الأهلية في مدينة الجزائر ، وتاريخ
 نسخه سنة ١١٨٠ ( ١٧٦٦ م ) .

٣ ـ مخطوط المتحف البريطاني رقم ٩٧٨ ( ١٠ )

 ٤ - مخطوط دار الكتب المصرية ، وقد نسب خطأ إلى ابن سبعين وتحت عنوان و أسرار الحكمة المشرقية ، ، ط ١ ج ٦
 ص ٨٨ .

غطوط الأسكوريال، وبه خرم، وأثرت فيه الرطوية فتلاصقت أوراقه. وكان الغزيري وفي فهرست الأسكوريال، قد أخطأ فذكر أنه رسالة في النفس التي ذكرها المراكشي، والواقع أنه وحي بن يقظان ، بعينه. ورقم في طـ
 ٢ : ١٩٩١ (٣).

٦ ـ لاند برج ـ بريل برقم ٥٣٣.

٧ ـ تيمور بدار الكتب المصرية برقم ١٩ حكمة منسوباً
 إلى ابن سبعين تحت عنوان : «مرقاة الـزلفى والمشرب الأصفى».

٨ ـ تيمور بدار الكتب المصرية برقم ١٤٩ تصوف .
 وطبعاته هي :

١- بوكوك سنة ١٦٧١ في أكسفورد مع ترجمة لاتينية ،
 طبعة ثانية سنة ١٧٠٠ م ؛

٢- طبع في مصر سنة ١٢٩٩ هـ ( سنة ١٨٨١ ـ سنة ١٨٨٨ م ) أربع مرات إحداها في مطبعة الوطن في ٦٠ ص ، والثانية في مطبعة وادي النيل في ٤١ ص.

٣ ـ طبع في إستانبول سنة ١٢٩٩ هـ مرتين .

٤ ـ وأول نشرة نقدية هي التي قام بها ليون جوتبيه Léon
 في الجزائر سنة ١٩٠٠ في ١٣٣ صفحة نص عربي +
 ١٢٢ ترجمة فرنسية ومقدمة في ١٦ صفحة . ولا تزال حتى الآن أفضل طبعة .

مطبعة في دمشق سنة ١٩٣٥ في ١٤١ ص مع مقدمة في ٣٨ ص للدكتور جميل صليبا وكامل عياد وهذه المقدمة تلخيص لكتباب ليون جبوتييه عن ١ ابن طفيل حياته ومؤلفاته ٤ . وقد استعين فيها أيضاً بمخطوط في مكتبة الشيخ عمد الطنطاوي في دمشق ، تاريخها ١٢٨٤ عنوانها : ٩ مرقاة الزلفي والمشرب الأصفى ٤ تماماً مثل خطوط تيمور .

 ٦ ـ طبعة في القاهرة سنة ١٩٥٧ قام بها أحمد أمين ،
 لكنها أسوأ من الطبعات السالفة بكثير ولم يرجع فيها إلى أي مخطوط .

الترجمات :

١ ـ ترجمة بوكوك إلى اللاتينية مع النص العربي، أكسفورد
 ١٦٧١ ؛

٢- ترجمة Ashwell إلى الإنكليزية عن الترجمة اللاتينية .

٣\_ ترجمة Georges Keith إلى الإنكليزية عن الترجمة
 اللاتينية.

٤ ـ ترجمة Simon Ockley وكان مدرساً للغة العربية في أكسفورد، ترجمها إلى الإنجليزية، لندن سنة ١٧٠٨ م. وأعاد نشر هذه الترجمة E.V. Oyck في القاهرة سنة ١٩٠٥. وهذه الترجمة عن النص العربي.

ترجمة هولندية ، ، قام بها .S.D.B ، أمستردام سنة . ١٦٧٧ .

 ٦ـ ترجمة J. Georg Pritius إلى الألمانية عن الترجمة اللاتينية ، فرانكفورت سنة ١٧٧٦ .

ل ترجمة J. G. Eichhon إلى الألمانية ، برلين سنة
 ١٧٨٣ عن النص العربي .

٨ ـ ترجمة P. Brönnle إلى الإنكليزية عن النص العربي ، لندن سنة ١٩٠٤ ، وأعاد النظر فيها وطبعها من جديد
 ٨ ـ ١٤٢٥ ، لندن سنة ١٩٢٩ ، وعن ترجمة برونله ترجمها

ابن طفيل

إلى الألمانية A. M. Heinck في روستُوك سنة ١٩٠٧ .

إ ـ وترجمها إلى الأسبانية Pons Boigues سرقسطة سنة ١٩٠٠ وذلك عن الأصل العربي .

١٠ ـ وترجمها أيضاً إلى الإسبانية عن النص العربي أنخل جونثالث بلنئيه Gonzalez Palencia Angel سنة ١٩٣٦

## خلاصة وحى بن يقظان ،

يتخيل ابن طفيل أن أحداً سأله أن يبثه ما تيسر بثه من أسرار الحكمة المشرقية التي ذكرها ابن سينا ودعا الى طلبها . وهذا أمرً لا يمكن أن يقوم به إلا من وصل إلى رتبة من الكشف تتجلى فيها حقائق الأشياء ذوقاً ، لا على سبيل الإدراك النظري المستخرج بالأقيسة وتقديم المقدمات وإنتاج النتائج. والأقدمون من الفلاسفة لم يبلغوا هذه المرتبة، لا ابن باجة الذي دعا إليها، ولا ابن سينا وإن لَّم إليها، ولا الفاراب الذي جعل همه في المنطق ، ولا الغزالي الذي كان يدور حسب الأحوال عند المخاطبين : 1 يربط في موضع ، ويحلُّ في آخر ، ويكفر بأشياء ثم ينتحلها ، ، فضلًا عن أنه حتى كتبه المضنون بها على غير ا أهلها ولا تتضمن عظيم زيادة \_ في الكشف \_ على ما هو مبثوث في كتبه المشهورة ، .

ويود ابن طفيل أن يبث صاحبه لمحة يسيرة على سبيل التشويق والحث على دخول الطريق. وكما أن افلاطون لم يستطع أن يعبر باللغة المعتادة المنطقية عن الحقائق العليا إلَّا بالرموز والأمثال فاستعمل الأساطير، كذلك يلجأ ابن طفيل إلى قصة رمزية ، يعبر بها عن بعض الحقائق التي سنحت له ، فانشأ قصة حي بن يقظان .

وحى بن يقظان إنسان ولد في جزيرة من جزائر الهند ثحت خط الاستواء . كيف ولد ؟ هناك فرضان : فرض يجعله . يولد من أبوين شأن أي إنسان آخر ، وفرض يجعله يتولد من الطين مباشرة .

فعلى حسب الفرض الأول كان بإزاء تلك الجزيرة جزيرة أخرى عظيمة متسعة الأكناف ، يملكها رجل من أهلها شديد الأنفة والغيرة ، وكانت له أخت ذات جمال وحسن باهر ، فمنعها الأزواج لأنه لم يجد لها كفؤاً . وكان له قريب يسمى يقظان فتزوجها سرأ ثم إنها حملت منه ووضعت طفلًا . فلما خافت أن يفتضح أمرها وضعته في تابوت وخرجت به الى ساحل البحر ، ثم قذفت به في اليم ، فدفعه إلى تلك الجزيرة

حيث ألقى به في أجمة ملتفة الشجر ، عذبة التربة ، ثم أخذ الماء في النقص وبقى التابوت في ذلك الموضع. واشتد الجوع بذلك الطفل وهو لا يزال في داخل التابوت فبكى واستغاث ، فوقع صوته في أذن ظبية فقدت ولدها الذي كان قد خرج من كناسه فحمله العقاب . فتتبعت الظبية الصوت وقد تخيلته صوت ولدها ، حتى وصلت إلى التابوت ، ففحصت عنه بأظلافها ، وهو يئن في داخله ، حتى طار عن التابوت لوح من أعلاه . فحنت الظبية عليه والقمته حلمتها واروته لبنا ساتغاً . وما زالت تتعهده وتدفع عنه الأذي .

ذلك هو الفرض الأول: يقول به الذين يرون أن ولادة الانسان لا بدأن تكون من أبوين . وأما الذين يقولون بالفرض الثاني ، أي بإمكان التولد من الطين فإنهم قالوا إن بطناً من أرض تلك الجزيرة تخمّرت فيه طينة على مرّ السنين حتى امتزج فيها الحار بالبارد والرطب باليابس امتزاج تكافؤ وتعادل في القوى . وكانت هذه الطينة المتخمرة كبيرة يفضل بعضها بعضاً في اغتدال المزاج والتهيؤ لتكوين الأمشاج . وكان الوسط منها أعدل ما فيها وأتمها مشابهة بمزاج الإنسان. فتمخضت تلك الطينة وحدث فيها شبه نفاخات الغليان وحدث في وسطها نفاخة صغيرة منقسمة بقسمين بينها حجاب رقيق ، ممتلئة بجسم لطيف هوائي في غاية من الاعتدال اللائق به ، فتعلق به عند ذلك الروح الذي هو من أمر الله وتشبث به تشبثاً يعسر انفصاله عنه عند الحس وعند العقل. وهذا الروح دائم الفيضان من عند الله ، وهو بمنزلة نور الشمس الذي هو دائم الفيضان على العالم. والروح فياض أبدأ على جميع الموجودات . فلما تعلق هذا الروح بتلك القرارة خضعت له جميع القوى فتكون بازاء تلك القرارة نفاخة أخرى منقسمة الى ثلاث قرارات ، بينها حجب لطيفة . وسكن في هذه البطون الثلاثة المنقسمة من واحد طائفة من تلك القوى . ثم تكوّنت بإزاء هذه القرارة من الجهة المقابلة للفرارة الثانية نفاخة ثالثة مملوءة جسياً هوائياً إلا أنه أغلظ من الأولين.

وهكذا يستمر ابن طفيل في بيان كيفية إيجاد ساثر الأعضاء من قلب ودماغ وكبد ، حتى تم خلقه وتمت أعضاؤه. ثم استغاث ذلك الطفل عند فناء مادة غذائه واشتداد جوعه ، فلبته ظبية فقدت ولدها وقامت بتربيته. وهنا بعود الاتفاق بين أصحاب كلا الفرضين فقالوا إنها قامت بغذاء الطفل أحسن قيام . وكانت معه لا تبعد عنه إلا لضرورة الرعى وألف الطفل تلك الظبية حتى كان بحيث إذا هي أبطأت عنه اشتد مكاؤه فطارت إليه.

ولم يكن بتلك الجزيرة شيء من السباع فتربي الطفل ونما حتى تم له عامان وتدرج في المشي ، وظهرت اسنانه فكانت الظبية تحمله إلى مواضع فيها شجر مشمر فكانت تطعمه ما تساقط من شمراتها الحلوة النضيجة ، واذا جن الليل صرفته إلى مكانه الأول .

وحاكى الطفل نغمة الظبية بصوته ، وكذلك كان يحاكي جميع ما يسمعه من أصوات الطير وأنواع سائر الحيوان ، فألفته الوحوش وألفها . وثبتت في نفسه امثلة الأشياء بعد مغيبها عن مشاهدته ، فحدث له نزوع إلى بعضها ، وكراهية لبعضها .

غير أنه رأى أن جميع الحيوان مكسو بالوبر أو الشعر أو الريش ، ورأى منها ما هو سريع العدو وقوي البطش ، ورأى ما لها من الأسلحة التي تدافع بها عن نفسها مثل القرون والأنياب والمخالب . ففكر في ذلك كله ، وطال همه وقد قارب سبعة أعوام . هنالك اتخذ من أوراق الشجر العريضة شيئاً شبه حزام على وسطه علق به تلك الأشجار . ونازعته نفسه إلى اتخذ ذنب من أذناب الوحوش المبتة ، إلا أنه كان يرى أحياء الوحوش تنخنس (= تنقبض، تتأخر) ، إلى أن صادف نسراً ميتاً فأقدم عليه وقطع جناحيه وذنبه وفتح ريشها وسواهما وسلخ عنه سائر جلده، وفصله على قطعتين ربط إحداهما على ظهره ، والاخرى على سرته وما تحتها وعلق الذنب من خلفه ، وعلى الجناحين على عضديه ، فأكسه ذلك شداً ودفئاً ومهابة في نفوس الوحوش .

ولم يفارق أثناء هذا كله الظبة التي أرضعته وربته إلى أن أصابها الهزال ثم أدركها الموت، فسكنت حركاتها بالجملة ، وتعطلت جميع أفعالها . فلها رآها الصبي على تلك الحالة جزع جزعاً شديدا ، وكادت نفسه تفيض أسفاً عليها . فكان يناديها فلا تجيبه . وحاول استطلاع سبب ما جرى لها فلم يهتد . فظل يفتش في كل أعضائها الى ان اهتدى أخيراً الى عضو في الجانب الإيسر من الصدر هو القلب . فجرده فرآه مصمتاً من كل جهة ، فظل يقلبه ويفحصه فلم يعثر فيه على آفة . فاعتقد أن الساكن في ذلك البيت قد ارتحل قبل انهدامه وتركه بحاله . فتبين له أن الجسد كله خسيس لا قدر له بالإضافة إلى ذلك الشيء الذي سكنه مدة ثم ارتحل . هنالك فكر : ما هو ذلك الراحل ؟ وماذا ربطه بالجسد ؟ وما السبب الذي أزعجه إن كان خرج كارهاً ؟ .

وتشتت فكره في هذا كله ، وسلا عن السبب ، وعلم أن

أمه التي عطفت عليه وأرضعته إنما كانت ذلك الشيء المرتحل، وعنه كانت تصدر تلك الأفعال كلها .

وفي خلال ذلك نتن ذلك الجسد فزادت نفرته منه وود ألا يراه . ثم إنه سنح لنظره غرابان يقتتلان حتى صرع أحدهما الاخرمية . ثم جعل الحي يبحث في الارض حتى حفر حفرة ، فوارى فيها ذلك الميت ، بالتراب . فاهتدى إلى أن يصنع بأمه صنيع الغراب بزميله ، فحفر حفرة وألقى فيها جسد أمه وحثا عليه التراب .

وبقي زمناً يتصفح أنواع الحيوان والنبات ويطوف بساحل تلك الجزيرة فاتفق له أن كان يرى في بعض الأحيان ناراً تنقدح في أجمة قصب أجوف نتيجة احتكاك بعضها ببعض فلما بصر بها وقف متعجباً . ومد يده إليها ، فلما باشرها أحرقت يده . فاهتدى الى أن يأخذ قبساً لم تستول النار على جميعه ، فأخذ بطرفه السليم والنار في طرفه الآخر ، وحمله إلى داره وكان قد خلا في جحر استحسنه للسكنى . ثم ما زال يمد تلك النار بالحشيش والحطب ويتعهدها ليلاً ونهاراً استحساناً لها وزاد أنسه بها ، واعتقد أنها أفضل الأشياء التي لديه .

هنالك ظن أن الشيء الذي ارتحل من قلب أمه الطبة لا بد أنه من جوهر النار أو من شيء يجانسه. وأكدذلك في نفسه ما كان يراه من حرارة الحي وبرودة الميت وراح يحقق هذا الفرض، فعمد إلى بعض الوحوش وشقه حتى وصل الى القلب، فقصد إلى الجهة اليسرى منه وشقها، فرأى ذلك الفراغ عملوءاً بهواه بخاري يشبه الضباب الأبيض، فأدخل أصبعه فيه فوجده من الحرارة في حر كاد يحرقه. ومات ذلك الحيوان على الفور. فصح أن ذلك البخار الحار هو الذي كان يحرك هذا الحيوان، وأن في كل شخص من أشخاص الحيوانات مثل ذلك، ومتى انفصل من الحيوان مات.

ونزع إلى البحث عن سائر أعضاء الحيوان وترتيبها وأوضاعها ، وكيانها وكيفية ارتباط بعضها ببعض وكيف تستمد من هذا البخار الحارحي تستمر لها الحياة به . فقام بتشريح الحيوانات الأحياء والأموات ولم يزل ينعم النظر فيها ويميل الفكر حتى بلغ في ذلك مبلغ كبار الطبيعيين . فتبين له أن كل شخص من أشخاص الحيوان ، وإن كان كثيراً بأعضائه ، وتفنن حواسه وحركاته فإنه واحد بذلك الروح الذي مبلؤه من قرار واحد ، وانقسامه في سائر الأعضاء منبعث منه ، وأن جميع الأعضاء إنما هي خادمة له ، وأن منزلة ذلك الروح في تصريف المحساء إنما هي خادمة له ، وأن منزلة ذلك الروح في تصريف الحسلاح التام . والروح

الحيواني واحد اذا عمل بآلة العين كان فعله إبصاراً ، وإذا عمل بآلة اللسان كان عمل بآلة اللسان كان فعله شياً ، وإذا عمل بآلة اللسان كان فعله ذرقاً وهكذا . فإن خرج هذا الروح من الجسد ، أو فني أو تحلل بوجه من الوجوه ، تعطل الجسد كله وصار إلى حالة الموت .

وفي خلال ذلك تفنن في وجوه الحيلة ، فاكتسى بجلود الحيوانات التي كان يشرّحها ، واحتذى بها ، واتخذ الحيوط من الأشعار ومن القصب وكل نبات ذي خيط . وكان في الجزيرة خيل برية ومحر وحشية فاتخذ منها ما يصلح له . وأتم بذلك واحداً وعشرين عاماً .

ثم إنه بعد ذلك أخذ في مأخذ آخر ، فتصفح عالم الكون والفساد من الحيوان على اختلاف أنواعه والنبات والمعادن وأصناف الحجارة والتراب والماء والبخار الغ ، فاكتشف خواصها وأحوالها .

ثم اتجه إلى مأخذ آخر ، إذ ان نظره في سائر الأحياء من الجمادات والأحياء دعاه الى إدراك أن حقيقة وجود كل واحد منها مركبة من الجسمية ومعنى آخر زائد على الجسمية . فلاحت له صورة الأجسام على اختلافها ، وهو أول ما لاح له من العالم الروحاني ، إذ هي صُور لا تدرك بالحس ، وإنما تُذرك بضرب من النظر العقلي . ولاح له أن الروح الحيواني لا بدله أيضاً من معنى زائد على الجسمية ، وذلك المعنى هو صورته ، وعقله الذي انفصل به عن سائر الأجسام ، وهو النفس الحيوانية . ثم أدرك في النبات النفس النباتية ، وفي الجماد المادة والصورة .

ونظر في ارتباط الموجودات فعلم بالضرورة أن كل حادث لا بدّ له من عُدِث وتتبُّع الصور التي كان قد عاينها من قبل صورة صورة فرأى أنها كلها حادثة وأيضاً لا بدّ لها من فاعل . ولاح له مثل ذلك في جميع الصور ، فتبين له أن الأفعال الصادرة عنها ليست في الحقيقة لها ، وإنما هي لفاعل يفعل بها الأفعال المسوية .

فلها لاح له من أمر هذا الفاعل ما لاح على الإجال دون تفصيل ، حدث له شوق حثيث إلى معرفته على التفصيل فتصفع جميع الاجسام فوجدها تحتاج كلها إلى فاعل مختار . وانتقل فكره إلى الاجسام السماوية ، وكان قد بلغ ثمانية وعشرين عاماً . فعلم أن السهاء وما فيها من الكواكب أجسام لانها ذوات طول وعرض وعمق . فظل يتصفحها ويتصفح حركاتها فوقف على أن الفلك بجملته وما يحتوي عليه كشيء

واحد متصل بعضه ببعض ، وأن جميع الأجسام كالأرض والماء والهواء والنبات والحيوان كلها في ضمنه ، وكأنه حيوان كبير ، وما فيه من ضروب الأفلاك هي بمنزلة أعضاء الحيوان ، وأن ما في داخله من عالم الكون والفساد بمنزلة ما في جوف الحيوان من أصناف الفضول والرطوبات .

فلها تبين له أن الكون كله كشخص واحد في الحقيقة وأنه عتاج الى فاعل مختار تساءل : هل هو شيء حدث بعد أن لم يكن ، وخرج الى الوجود بعد العدم ؟ أو هو لمر كان موجوداً فيها سلف ولم يسبقه العدم بوجه من الوجوه ؟ .

رأى أنه إن اعتقد قِدَم العالم وأن العدم لم يسبقه وأنه لم يزل كها هو فإنه يلزم عن ذلك أن حركته قديمة لا نهاية لها من جهة الابتداء ، وكل حركة فلا بد لها من محرك ضرورةً ، وعلى ذلك لا بد أن يكون المحرك لامتناهياً ، ويلزم لذلك أن يكون بريئاً عن المادة .

وإن اعتقد حدوث العالم وخروجه إلى الوجود بعد العدم يلزم عن ذلك ضرورة أنه لا يمكن أن يخرج إلى الوجود بنفسه ، وأنه لا بد له من فاعل يخرجه إلى الوجود ، وأن ذلك الفاعل لا يمكن أن يدرك بالحواس ، وأنه لو كان جسماً من الاجسام لاحتاج إلى محدث وتسلسل ذلك إلى غير نهاية . وإذن فلا بدللعالم من فاعل بريء عن المادة .

فانتهى نظره بكلا الطريقين إلى نفس النتيجة ، ولم يضره في ذلك تشككه في قدم العالم أو حدوثه ، وصح له على الوجهين جمعاً وجود فاعل غير جسم ولا متصل بجسم ولا منفصل عنه ولا داخل فيه ولا خارج عنه . وانتهت به المعرفة إلى هذا الحد وهو في الحامسة والثلاثين ، ورسخ في قلبه من أمر الفاعل ما شغله عن الفكر في كل شيء إلا فيه ، وذهل عها كان فيه من تصفح الموجودات والبحث عنها ، حتى صار بحيث لا يقع بصره على شيء إلا ويرى فيه أثر الصنعة ، فينتقل بفكره على الفور إلى الصانع ويترك المصنوع حتى اشتد شوقه إليه وانزعج المهد بالكلية عن العالم المحسوس وتعلق بالعالم المعقول .

ثم نظر في حواسه ، فرأى أن ذاته هذه ليست هذه المتجسمة التي يدركها بحواسه ، فهان عنده جسمه وجعل يتفكر في تلك الذات الشريفة التي أدرك بها ذلك الموجود الشريف الواجب الوجود . وتبن له أن كمال ذاته ولذتها إنما هو بمشاهدة ذلك الموجود الواجب الوجود على الدوام مشاهدة بالفعل أبداً ، حتى لا يعرض عنه طرفة عين . وراى أن كماله

في التشبه بواجب الوجود ، والتشبه العالي هو الذي تحصل به المشاهدة الصرفة والاستغراق المحض الذي لا التفات فيه بوجه من الوجود إلا إلى الموجود الواجب الوجود . وذلك يتم بأن يلازم الفكرة في ذلك الموجود الواجب الوجود ، ثم يقطع علائق المحسوسات ، حتى تغيب عن ذكره وفكره جميع الذوات ، فلا يرى ثم إلا الواحد الحى القيوم .

وبعد أن حلق ابن طفيل ببطله حي بن يقظان هذا التحليق، عاد به إلى العالم المحسوس، وهو في سن الخمسين، ليصحب الساله.

ذلك أنه كان هناك جزيرة قريبة من تلك التي ولد بها حي ، وهذه الجزيرة انتقلت البها ملة من الملل الصحيحة الماخوذة عن بعض الأنبياء . وكان قد نشأ بتلك الجزيرة فتيان من أهل الفضل والرغبة في الخبريسمى أحدهما أبسال والآخر علامان . وكانا مؤمنين بتلك الملة ، إلا أن أبسال كان أشد غوصاً على الباطن ، وأكثر عثوراً على المعاني الروحانية وأطمع في التأويل ، بينها كان سلامان أكثر تمسكاً بالظاهر وأبعد عن التصوف والتأمل . وكان في تلك الشريعة أقوال تحمل على العزلة والانفراد، وأخرى تحمل على المعاشرة ، وملازمة الجماعة . فتعلق أبسال بطلب العزلة ، بينها تعلق سلامان بملازمة الجماعة .

وكان أبسال قد سمع عن الجزيرة التي نشأ بها حي بن يقظان ، فارتحل اليها وكأن يطوف بتلك الجزيرة فلا يرى أحداً ، إلى أن اتفق ذات مرة أن خرج حي بن يقظان الالتماس غذائه ، وأبسال قد ألمَّ بتلك الجهة ، فوقع بصر كل واحد منهما على الآخر ، فأما أبسال فلم يشك في أنه من العباد المنقطعين وصل إلى تلك الجزيرة لطلب العزلة عن الناس. وأما حيّ فلم يدر من هو ، لأنه لم يره على صورة شيء من الحيوان الذي عرفه . فوقف يتعجب من أبسال . وولى أبسال هارباً منه خيفة أن يشغله عن عزلته . فاقتفى حي بن يقظان أثره لما كان في طباعه من البحث عن حقائق الأشياء. فشرع أبسال في الصلاة والفراءة فجعل حيّ يقترب منه قليلًا قليلًا حتى دنا منه بحيث يسمع قراءته وتسبيحه ، فسمع صوتاً حسناً وحروفاً منظمة لم يعهد مثلها في شيء من أصناف الحيوان. فلما أحس به أبسال فرَّ منه ، فلحق به حيّ وأظهر البشر والفرح ، وكان ابسال قد مهر في كثير من الألسن ، فظل يتكلم بكل لسان يعرفه فلم يستطع إفهامه شيئاً ، وحي بن يقظان في ذلك كله يتعجب عما يسمع ويرى: ثم أنس كلّ منها بالأخر، ورجا أبسال

أن يعلمه الكلام والعلم والدين ليكون له بذلك أجر عند الله وزلفي. فشرع في تعليمه الكلام بأن كان يشير به إلى أعبان الموجودات وينطق بأسمائها ويكرر ذلك عليه ، حتى جعله يتكلم في أقرب مدة . وهنالك سأله أبال عن شأنه ومن أين صار إلى تلك الجزيرة فأعلمه حيَّ أنه لا يدري لنفسه ابتداء ولا أباً ولا أماً أكثر من الظبية التي ربته ، ووصف له شأنه كله وكيف ترقى بالمعرفة حتى انتهى إلى درجة الوصول. فلما سمع منه أبسال وصف تلك الحقائق والذوات المفارقة لعالم الحس ووصف ذات الله ، لم يشك أبسال في أن جميع الأشياء التي وردت في شريعته من أمر اللَّه عز وجل ، وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وجنته وناره ، هي أمثلة هذه التي شاهدها حي بن يقظان ، فانفتح بصره ، وتطابق عنده المعقول والمنقول . فتحقق عنده أنَّ حي بن يقظان من أولياء الله. فالتزم خدمته وجعل حي يستفصحه عن أمره ، فجعل أبسال يصف له شأن الجزيرة وما فيها من الناس ، ووصف له جميع ما ورد في الشريعة من وصف العالم الإلهي والجنة والنار والبعث والنشور والحشر والحساب والميزان والصراط. ففهم حي بن يقظان هذا كله ولم ير فيه شيئاً على خلاف ما شاهده في مقامه الكريم . فعلم أن الذي وصف ذلك وجاء به محقٌّ في وصفه ، صادق في قوله ، رسول من عند ربه فآمن به وصدقه وشهد برسالته . ثم جعل يسأله عما جاء به هذا الدين من الفرائض والعبادات فوصف له الصلاة والزكاة والصيام والحج وما أشبهها من الأعمال الظاهرة ، فتلقى ذلك والتزمه ، وأخذ نفسه بأدائه ، إلا أنه بقى فى نفسه أمران كان يتعجب منها ولا يدري وجه الحكمة فيهما : لِمَ ضَرِبَ الرسولُ الأمثال للناس في أكثر ما وصفه من أمر العالم، وأضرب عن المكاشفة حتى وقع الناس في التجسيم ؟ والثاني : لم اقتصر على هذه الفرائض وأباح الاقتناء للأموال والتوسع في المآكل حتى يفرغ الناس للاشتغال بالباطل والإعراض عن الحق؟ وكان رأيه هو ، أي حيّ بن يقظان ، ألا يتناول أحدُ شيئاً إلا ما يقيم به الرمق . وأما الأموال فلم تكن لها عنده معنى . وكان يرى ما في الشرع من الأحكام في أمر الأموال : كالزكاة وتشعبهاوالبيوع والرّبا والحدود والعقوبات يرى في ذلك كله تطويلا وكان يستغرب ذلك كله . فاشتد إشفاق حي بن يقظان على الناس وطمع أن تكون نجاتهم على يديه . وفاوض أبسال في الرحيل معا إلى جزيرته .

واتفق أن ضلّت سفينة ووصلت إلى هناك ، فركباها وسارت بها إلى جزيرة أبسال . وكان على رأسها حينئذ سلامان صاحب أبسال . فشرع حى في تعليم أهلها ، فجعلوا

ينقبضون منه ويدبرون عنه . فيئس من إصلاحهم وانقطع رجاؤه من صلاحهم . وتصفح طبقات الناس فرأى كل حزب عما لديهم فرحين وأما الحكمة فلا سبيل لهم إليها ، وأن أكثرهم بمنزلة الحيوان غير الناطق . فانصرف إلى سلامان وأصحابه فاعتذر عها تكلم به معهم ، وتبرأ إليهم منه وأعلمهم أنه قد رأى مثل رأيهم واهتدى بمثل هديهم وأوصاهم بملازمة ما هم عليه من التزام حدود الشرع والأعمال الظاهرة ، والاقتداء بالسلف الصالح ، والترك لمحدثات الأمور . ثم تلطف هو وأبسال في العودة إلى جزيرتها وطلب حي بن يقظان مقامه الكريم واقتدى به أبسال ، وعبدا الله بتلك الجزيرة حتى أتاهما

. . .

هذه خلاصة قصة وحي بن يقظان ، سردناها أحياناً بحروفها .

والغاية الرئيسية التي استهدفها منها ابن طفيل هي بيان اتفاق العقل والنقل ، أي اتفاق الدين والفلسفة . وحي بن يقظان هو رمز العقل الإنساني المتحرر من كل سلطة ومن كل معرفة سابقة ، ومع ذلك يهتدي إلى نفس الحقائق التي أن بها الدين الإسلامي . فالدين حق ، والحق لا يتعدد ، ولهذا اتفق الدين والفلسفة . وأبسال رمز لرجل الدين المتعمق المتأول الغواص على المعاني الروحانية ، وسلامان رمز لرجل الدين المتعلق بالظاهر ، المتجنب للتأويل المتوقف عند الأعمال الظاهرة والمعاني القريبة .

أما الجمهور فلا يعي إلا الظاهر والحرفي ولا يدرك من معاني الدين شيئاً. وواضح من هذا أن ابن طفيل يرتب الناس هذه المراتب الأربع: فأعلاها مرتبة الفيلسوف، ويتلوها مرتبة عالم الدين البصير بالمعاني الروحانية، أي الصوفي، ويتلوها مرتبة رجل الدين المتعلق بالظاهر وهو الفقيه، وأدناها مرتبة الجمهور من الناس.

\* \* \*

أما عن تأثير وقصة حي بن يقظان ، في أوروبا فهناك مسألتان تثيران الحيرة . أولاهما أن الأب اليسوعي جرثيان Baltazar Gracian نشر في سنة ١٦٥٠ ـ سنة ١٦٥٣ كتاباً بعنوان El Criticon والنصف الأول منه يشبه تماماً وحي بن يقظان ، فهل كان ذلك عرضاً واتفاقاً ؟ هذا مستبعدلشدة الشبه بين كليها . لكن كيف عرف جريئان بقصة حي بن يقظان ؟ إن ترجمة بوكوك لم تظهر إلاسنة ١٦٨١ وكذلك لم ينشر

النص العربي إلا في سنة ١٦٨١ فكيف عرف جرثيان : وهو لم يكن يعرف العربية ، بقصة حي بن يقظان ؟ تلك مشكلة لا تزال حتى اليوم دون حل .

ومشكلة ثانية هي: هناك مشابه بين وحي بن يقظان ه وبين قصة روينصن كروزو Robinson Crusoe تأليف Daniel تأليف Robinson Crusoe بكن تشابهها أقل كثيراً من التشابه بين قصة وحي ابن يقطان والكريتكون El Criticon لجرئيان. وقصة روينصن كروزو نشرت سنة 1۷۱۹ أي بعد ظهور ترجمة بوكوك. وتأثر بها في الفكرة العامة فحسب، لأن اتجاه ابن طفيل مختلف تمام الاختلاف عن اتجاه دانيل دي فو كها يتبين من تلخيصنا هذا لقصة حي بن يقظان.

ومن الذين أعجبوا بقصة وحي بن يقظان ، ليبنتس الفيلسوف المشهور ، فقد أطراها إطراء بالغاً (Leibnitii Opera الفيلسوف المشهور ، فقد أطراها إطراء بالغاً omnia, ed. Dutens, t. II, P. 245. Genève, 1768 قرأها في ترجمة بوكوك اللاتينية .

ومنذ منتصف القرن التاسع عشر والدراسات حولها في أوروبا تتوالى في غير انقطاع وبمختلف اللغات حتى الآن ، حتى ليمكن أن نقرر في اطمئنان أن قصة « حي بن يقظان ، كانت أوفر الكتب العربية حظاً من التقدير والعناية والتأثير في أوروبا في العصر الحديث .

المراجع

- A. BADAWI: Hist. de la Phil. en Islam, t. II, pp. 718-735.

أبنيانو

# Nicolas Abbagnano

فيلسوف وجودي ايطالي معاصر، وصاحب دمعجم في الفلسفة، جيد، وللا في ١٥٠ يوليو سنة ١٩٠١ في سلرنو Salerno. وتلقى العلم في نابلي. وصار أستاذاً لتاريخ الفلسفة في جامعة تورينو منذ سنة ١٩٣٩، وتبدو بواكير نزعته الوجودية في أول انتاجه، وهو كتاب والينابيح اللاعقلية للتفكير، (نابل سنة ١٩٧٣) وفيه يؤكد، ضد المثالية ، وان الفكر ليس كل شيء، بل يوجد خارجه ما يكون جوهره الحقيقي وهو النشاط الحر الخلاق، الذي هو

تورينو سنة ١٩٤١.

ج٢: والفلسفة الحديثة حتى كنت، في ٤٨٨ ص، تورينو، سنة ١٩٤٨.

ج٣: فلسفة القرنين التاسع عشر والعشرين، في ٧٤٠ ٧٤٠ ص، تورينو، سنة ١٩٥٠.

والشاني: هـو: ومعجم الفلسفة، في ٩٠٦ ص. تورينو سنة ١٩٦١ ومن هذا الانتاج الضخم الشامل لكل ميادين الفلسفة تاريخاً ومذاهب، نجتزىء ها هنا بعض آرائه في الوجودية، وخاصة ما دعاه هو بوجوديته الايجابية في مقابل الوجوديات الاخرى التي يراها سلبية.

يبدأ أبنيانو بنقد ما يصفه بالوجودية السلبية فيقول:

ومن أجل تحديد خصائص فلسفة ما، لا يكفى عرض معانيها الأثيرة لديها. فلا يكفى مثلًا ان يقال ان الوجودية هي فلسفة القلق، أو الاخفاق أو الغثيان. ذلك ان هناك وجوديات أخرى موضوعها المفضل هو والوجود، أو «القيمة» أو «السر» misterio (بالمعنى اللاهوتي) دون أن يكون أي من هذه الموضوعات كافياً لتحديد الحركة كلها. ان الحكم على أية فلسفة ينبغي أن ينحى جانباً، بقدر معتدل، الموضوعات التي جعلتها شعبية شائعة أو التي جعلت منها بدعاً (موضة)، وهي موضوعات وان كانت قد أثارت الخيال أو أصطدمت بمعتقدات عميقة الجذور، فإنها لا يمكن أن تعد دائبًا الأساس لحكم متزن عليها. والطريقة الاكثر مباشرة والأقل تحكيًا من اجل تحديد طابع فلسفة ما وخصائصها ـ هي أن نضع نصب أعيننا البحث في الكيفية التي بها قصدت ومارست بالفعل: التفلسف. وعلى سبيل المثال يمكن أن نقول ان والروحية، تقصد وتمارس الفلسفة بوصفها استبطانأ أى بوصفها بحثأ وتحليلا ولمعطيات الشعوره. ، وان الوضعية المنطقية تقصد وتمارس الفلسفة بوصفها وتحليلًا للغة، (المشتركة أو العلمية) ، الخ. وبالمثل يمكن ان نقول ان الوجودية تقصد وتمارس التفلسف بوصفه تحليلًا اللوجوده. ولتحديد معنى والوجوده يكفى في البداية أن نقول انه مجموع المواقف التي يوجد فيها الانسان، أو تلك التي يوجد فيها عادة أو في غالب الأحوال، ومثل هذا التحليل يجرى كما يجرى في أي مجال آخر يجري فيه التحليل: أي باستخدام اللغة العادية أو العلمية \_ بقدر واسع مع تصحيحها أو إكمالها، عند

عماد الفكر وواقعه الحقيقي، (الكتاب نفسه، ص ٩٠).

وتأكدت هذه النزعة فيها بعد، باطلاعه على مؤلفات هسرل وكيركجور ويسيرز، وخصوصاً هيدجر. وكانت ثمرة هذا الاطلاع كتابه بعنوان وتركيب الوجود» (تورينو سنة ١٩٣٩) وهو يقول عن نفسه في مقال يترجم فيه حياته انه بعنوان ومبدأ الميتافيزيمةاه (سنة ١٩٣٥) قدمت له فلسفة الوجود عند كيركجور وهيدجر العناصر الكفيلة بتحقيق المطلب الذي راوده وبأن عدم اخضاع مبدأ الميتافيزيقا لأي تفسير ذي نزعة موضوعية وذاتية وأي تفسير راسخ ثابت يربطه بتركيب الانسان بما هوكذلك، و(الميتافيزيقيا والتجربة مقال في كتاب والفلاسفة والإيطاليون المعاصرون، ص ١٤ كومر سنة ١٩٤٠).

وكانت مؤلفاته قد توالت منذ كتابه الأول، هكذا:

١\_ دمشكلة الفن، سنة ١٩٢٥.

٢- والمثالية . الجديدة: الانكليزية والامبركية، سنة . ١٩٢٧.

٣ـ وفلسفة اميل مايرسون، سنة ١٩٢٧.

٤- دوليم الأوكامي، سنة ١٩٣١.

٥- وفكرة الزمان عند أرسطو، سنة ١٩٣٣.

٩- والفيزياء الجديدة: أسس نظرية في العلم، سنة ١٩٣٤.

٧- دمبدأ الميتافيزيقا، سنة ١٩٣٥.

أما كتبه في الوجودية فهي:

١- والمدخل الى الوجودية، ط ١ في ٢١٦ ص،
 ميلانو سنة ١٩٤٢.

 ٢- الوجودية الايجابية، في ٤٨ ص، تورينو سنة ١٩٤٨.

٣ـ والامكان والحرية، في ٢٥٠ ص، تورينو سنة. ١٩٥٦.

والى جانب ذلك ينبغي أن نذكر له عملين كبيرين: الاول هو: وتاريخ الفلسفة، في ثلاثة اجزاء:

ج1: «الفلسفة القديمة والوسطى، في ٥٧٢ ص،

الاقتضاء، بعناصر لغوية مستمدة من التقاليد الفلسفية أو عناصر جديدة ثمرة التفكير تبتدع لهذا الغرض. لكن تحليل أي موقف وجودي يقتضي أنَّ يؤخذ في الاعتبار كلُّ العناصر التي تدخل في تركيبه، أعنى: ليس فقط الانسان المفرد في احواله المميزة لوجوده وفعله، بل وأيضاً سائر الناس والاشياء، وبالجملة: والعالم، بوجه عام، لأنه فقط فيها يتعلق بهذا المجموع من العوامل يمكن فهم أحوال الوجود الخاصة بالانسان المفرد. وبعبارة أخرى: ان الموقف يمثل الانسان دائبًا في علاقة مع الأناس الأخرين ومع الأشياء ومع (بالقدر الذي به هذا التعبير صحيح) نفسه . ولهذا فإن التحليل الوجودي هو تحليل للعلاقات التي تتركز حول الانسان، ولكنها مع ذلك تذهب الى مابعده لأنها تربطه (على انحاء ينبغي تحديدها) بموجودات اخرى وأشياء أخرى. لكن الكلام عن العلاقات يعني الكلام عن أحوال Condizioni أي أن موضوع علاقات إنما يملك خصائص أو صفات في نطاق هذه العلاقات التي تحدد أحواله بمعنى أنها تجعل من الممكن وجوده بما هو. وفي هـذه النقطة بالذات تبدو الأداة الرئيسية للتحليل الوجودى: وأعنى بها: فكرة الممكن Possible . ان من يدخل في علاقة وجودية، من حيث انه مشروط سِدْه العلاقة، هو محكن، ومحكن فقط. وبعبارة أخرى: الوجود، من حيث هو حال كينونته في موقف، هو وجود ممكن. والخاصية المميزة له هي أنه امكان وجود، أو ، بهذه المثابة، هوتوقع anticipazione ومشروع progettazione. وبعده الزماني الاساسي هو اذن (الزمان) المستقبل، ولا يقصد بذلك المستقبل غير المعين، الذي فيه أو به كل شيء ممكن، بل المستقبل المحدد بواسطة الماضى الذي يسمح وحده بتعيين الامكانيات التي تقترح مشروعات. ان المساضى يحدد المستقبسل، أي يحدد الامكانيات التي تقترح للانسان، في المواقف الخاصة، على شكل سابق التوقع لتنبؤات أو مشروعات.

وعلى أساس فكرة والمكن هذه تصور أبنيانو كل المذاهب الوجودية. فقال ان تيارات الوجودية يمكن ان تفسر على اساس فكرة الممكن. والممكن عنده يفسر بمعنين: الأول هو أن المكن هو والمنظور السلبي الذي يصحب كل ما يمكن أن يكونه أو يقترحه الانسان والذي يجعل وهما خطراً، وفي النهاية عدماً: كلّ مبادرة في العالم. وكيركجور، والذي كان أول فيلسوف في العصر الحديث

أكد فكرة الممكن، هو أيضاً أشد من الّع في تركيب الجانب الاعدامي للممكن، مبيّناً كيف أنه يقرض ويدمر كل منظور أو قدرة انسانية وكيف يفسر كل تقدير ومهارة بواسطة لعبة الحظ والصدفة والامكانيات غير المتوقعة. ولمذا يرى كبركجورد أن كل من يركبه القلق (وهو الشعور بالممكن) يميل الى اعتقاد أن كل امكانية في العالم عدم ويريغ الى التوجه الى الله ووهو الذي كل شيء بالنسبة اليه ممكن، وباستثناء الاختيار الديني الذي اقترحه كيركجور، فإن نفس التفسير للممكن نجده عند هيدجر ويسهرز وسارتر، فإنهم يرون أن كل ما يقترح للانسان كيرمكان، فإنه ما دام محدداً بالموقف الذي فيه يقترح، نقول ان هذا الموقف ويرتد فيه وفي النهاية ببدو مستحيلاً حقاً.

وأما التفسير الثاني فهو الذي يفضي بفكرة المكن الى معنى وما هو بالقوة بالمعنى الارسطوطالي لهذا التعبير. وجذا المعنى يفقد الممكن جانبه السلبي الباعث على الهم، لأن كل ما هو بالقوة يقدّر له أن يكون بالفعل. وهذا التحويل للممكن من مقولة لعدم الثبات وعدم اليقين، الى مقولة للثبات واليقين يتم بتعليق الامكانيات الوجودية على حقيقة واقعية مطلقة (الوجود، والقيمة، الخ) منها تستمد ثباتها ويقينها وضمان تحقيقها الذي لن يتخلف. وعن هذا الطريق تتحول الامكانيات الوجودية الى منظورات وردية للنجاح فيها لا يضبع سدى أي شيء عما يجعل الانسان هو هو. أو تضبع أية قيمة من قيمه الاساسية، ما دام قد ارتبط بها ضمان مطلق وعاليه.

ولا يأخذ ابنيانو بأي واحد من هذين التفسيرين، لأن الأول يؤدي الى العدم والضياع، بينها الثاني يؤدي الى تبرير متأخر للتجربة الانسانية وهو اشادة بالأنية (الوجود الانساني) أكثر منه فهياً لها. لأن القول بأن كل الامكانيات الانسانية مقدر لها أن تتحقق \_ هذا القول ما هو إلا تغطية لشقاء الانسان واخفاقه بشعار لفظي مثل والوجود، أو والقيمة، إن كلا الموقفين: موقف من يقول ان الامكانيات الانسانية مصيرها الاخفاق، وموقف أولئك الذين يقولون ان مصيرها النجاح \_ يترك الانسان بدون دفاع وبدون وسائل لمواجهة المواقف: فالأول يتركه للقلق، واليأس، والغثيان، والثاني يتركه للمعرقة الوهمية والخرافات والأساطر.

لكن لو لم يكن إلا هذان التفسيران للممكن، لصح الحكم على الوجودية حكمًا سلبياً. لكن أبنيانو يؤمن بأن للوجودية تأثيراً عظيمًا في تحرير الانسان. لهذا يقول: وإن آمنت دائماً وأؤمن باستمرار بأنه يوجد اختيار ثالث في تفسير مقولة الممكن التي تقوم عليها الوجودية. وهذا التفسير (الثالث) يقوم في اتخاذ مقولة الممكن نفسها بكل معناها واستخدامها استخداما محكما متماسكا وبالاستخدام المحكم المتماسك، أقصد الاستخدام الذي لا بحول \_ سرياً \_ هذه المقولة إلى عكسها، أي الذي لا يحول الممكن الى ضرورى أو الى محال (الذي هو الضروري السلبي). وأقصد «بكل معناها» ذلك المعنى الذي يشكل كملا وجهى الممكن ويتجنب تضحية الواحد لحساب الأخر. والحق أن المنظور المقترح للامكانية ليس تحقيقاً حتمياً ولا استحالة جذرية، بل هو بالأحرى بحث يتوجه نحو تقرير حدود الامكان وشروطه ودرجة الضمان النسبي أو الجزئي الذي يمكن أن يقدّمه. وأصرّح الآن بأنه على هذا الأساس يمكن إثارة السؤال حول قيمة (الفلسفة) الوجودية أو وظيفتها في الفلسفة المناضلة. وهذا السؤال لن يكون له معنى بازاء الموضوعات التي جعلت الوجودية شعبية شائعة والتي عدت في كثير من الاحيان هي حقيقة الوجودية. اذ لا يمكن ان نسأل أي موقف ايجابي يمكن أن يتخذه الانسان تجاه القلق، والاخفاق، والغثيان، الخ. أو تجاه التمجيد الأخلاقي أو النازع منزع التصوف مما هو من خصائص النوع الثاني من الوجودية. ذلك أن كل هذه المواقف هي مواقف نهائية تؤدى اليها تفسيرات معينة للوجود. لكن يمكن، بل يجب أن نسأل ما هي الطرق التي بقيت مفتوحة أمام الانسان اذا فهم وجوده، بأنه وجود محكن، أي اذا استخدمت بطريقة محكمة الاداة التصورية concetturale التي وضعتها الوجودية تحت تصرف البحث الفلسفيء.

ماذا يحدث لوفهمناالمكن بهذا المعنى الثالث؟.

يحدث أولاً أن تكون الوجودية دافعاً الى البحث في كل ميدان ووسيلة للتحقيق والضبط، فتتطور الوجودية الى وضعية جذرية، تتجنب رد معطيات التجربة الى معطيات حسية.

ويحدث ثانياً ان يتناول البحث الوجودي الامكانيات الوجودية في طابعها الفردي، العيني من حيث هي مفروضة

في مواقف معينة محددة ، والاحوال الـطبيعية والتـاريخية والاجتماعية التي يمكن فيها تعرّف هذه الامكانيات.

وثالثاً: ينبغي على الوجودية أن تقطع الجسور القائمة بينها وبين المذهب الروحى ، والمثالية وكل شكل من الشكال الد intimismo وهي مذاهب أو نزعات وقفت منها الوجودية موقف المصالحة والتوفيق compromesso. وعليها أن تلح في توكيد الطابع الدنيوي للبحث الفلسفي، أي في توكيد البحث في الأحوال الاجتماعية والتاريخية للانسان. لكن السؤال الذي ينبغي أن يوجه إلى أبنيانو هو: وماذا يبقى إذن من الوجودية بالمغنى المفهوم حتى الآن؟.

# مسراجيع

- G. Giannini: L'esistenzialismo positivo di N. Abbgnano. Brescia, 1956
- N. Abbagnano Scritti scelti Torino, 1967.

(ويحتوي على دراسة عنه وعلى ثبت بمؤلفاته وما كتب عنه)
- A. M. Simina: La notion de Liberté dans l'existent ialisme positif de N. Abbagnono. Fribourg, 1962.

## أبو البركات

هو أوحد الزمان أبو البركات بن ملكا البغدادي، كان يهودياً ثم أسلم، وأقام في بغداد. وكان في خدمة المستنجد بالله. درس الطب على أبي الحسن سعيد بن هبة الله بن الحسين، وكان من كبار الأطباء، فصار أبو البركات من أجل تلاميذه. وكان السبب في إسلامه وأنه دخل يوماً إلى الخليفة (= المستنجد بالله) فقام جميع من حضر إلا قاضي القضاة، فانه كان حاضراً ولم ير أن يقوم مع الجماعة لكونه (أي أبا البركات) ذمياً (من أهل الكتاب). فقال: يا أمير المؤمنين إن كان القاضي لم يوافق الجماعة لكونه يرى أني على غير ملته فأنا أسلم بين يدي مولانا، ولا أتركه ينتقصني بهذا. وأسلم، (ابن أبي أصيبعة من ص٣٥- ٣٧٦، بيروت). ولما أسلم صار عبية

وأصابه العمى في آخر عمره، فكان يمل على جمال الدين بن فضلان. ووعاش تسعين سنة شمسية، وأصابه

الجذام فعالج نفسه فصح، وعمي فبقي أعمى مدة، (تتمة صوان الحكمة وللبيهقي ص ١٥٢ طبع دمشق ١٩٤٦) وذكر ابن أبي اصيبعة ( الموضع نفسه) أنه عاش ثمانين سنة، وقد عاش في القرن السادس الهجري ولا ندري متى توفي على وجه التحديد.

وله كتب في الطب، وفي الفلسفة، ونذكر من هذه الأخيرة:

١ ـ كتاب والمعتبر في الحكمة، في ثلاثة أجزاء ضخمة، طبع في حيدر أباد، وهو من أجل وأوضح ما كتب في فروع الفلسفة كلها. ويتسم بوضوح العرض، ودقة التحليل، واستقصاء المشاكل.

٧ ـ ومقالة في العقل وماهيته».

### مراجع

ـ وعيون الأنباء في طبقات الأطباء، لابن أبي أصيبعة ص ٣٧٤- ٣٧٦، طبع بيروت.

- وتتمة صوان الحكمة، للبيهتي ونشرة كرد على بعنوان: وتاريخ حكهاء الاسلام، ص ١٥٧ - ١٥٤. دمشق سنة ١٩٤٦.

ـ وأخبار الحكماء، للقفطى

- ونكت الهميان، الصفدي

ـ ووفيات الأعيان، لابن خلكان.

Salomon Pines: «Etudes sur Awhad al-Zaman..» in REJ, CIII (1938) P. 4-64; CIV (1938), 1-33; «Nouvélles Etudes...» REJ, 1953.

# أبوخيه

كلمة يونانية ἐποχή (= وقف ، مهلة توقف ) استعملها الشكاك اليونانيون اصطلاحاً للدلالة على وقف أو تعليق الحكم على الأمور المادية منها والمعنوية بسبب عجز الانسان عن الوصول الى معرفة صحيحة أو يقينية . وبهذا المعنى استعملها الشكاك من رجال الاكاديمية الافلاطونية الجديدة ، خصوصاً اركسلاوس وكرنيادس (راجع كتابنا: «كرنيادس القورينائي» بنغازي سنة ١٩٧٧) كما استعملها الشكاك الخلص خصوصاً انسيداموس وسكستوس امبريكوس الذي عرف الابوخيه بأنها وحالة سكون عقلي فيها لا توجب شيئاً ولا تنفيه، وهي حال

من شانها أن تؤدي إلى راحة البال النفسية والطمأنينة السلبية، (والأتركسياء).

ولا نعلم أول من استعملها من هؤلاء الشكاك: فالبعض يقول إنه فورون، مؤسس مدرسة الشك في الفلسفة اليونانية للدلالة على استحالة ادراك حقيقة الأشياء، والبعض يذهب الى أن اركسلاوس هو أول من استعملها في جدله مع الروافيين.

وقد ميز كرنيادس ببن الابوخيه الكلية والابوخيه الجزئية ، وقرر أن على الحكيم أن يتمسك بالابوخيه الكلية ، أي بتعليق الحكم على أي شيء كان ، لا عن أشياء دون أخرى .

والابوخيه عندهم جميعاً تتناول العلم كها تتناول السلوك العملي : فالتعليق يجب أن يتناول الاحكام الحاصة بالعلم ، وتلك المتعلقة بالاخلاق ، وخصوصاً في هذه ما يتعلق بالخير الاسمى .

وفي القرن الحالي ، جاء هسرل فاستخدم هذا اللفظ بمعنى مختلف تماماً عن معناه عند. الشكاك اليونانيين. اذ استعمله لما يدعو اليه من و تعليق الحكم فيها يتعلق بالمضمون المذهبي لكل فلسفة معطاة ، واجراء كل براهيننا داخل اطار هذا التعليق للحكم » ( راجع كتابه : « افكار في ظاهريات محضة وفلسفة ظاهرياتية » ١٩١٣).

والابوخيه الظاهرياتية هي التغيير الجذري للوضع الطبيعي ، و فغي الوضع الطبيعي يكون الوعي ( أو الشعور ) تجاه العالم من حيث هو واقع موجود هناك. ويتقييدنا بهذا الوضع نعلق لله أو نضع بين أقواس » \_ ليس فقط الأراء المتعلقة بالواقع ، والتأثير في الواقع ، بل وأيضاً نعلق حقيقة وجودنا». وهسرل يسمي الابوخيه باسم ه الوضع بين أقواس » لوجود الاشياء في الخارج \_ الى الوصول الى و الأنا المتعالي»، أي الذات التي تضع كل تجربة محنة ، أعني الى تقرير أن و كل أي الذات التي تضع كل تجربة عحنة ، أعني الى تقرير أن و كل ما يوجد وله قيمة في داخل ما يوجد وله قيمة في داخل معوري الحاص» ( والتأملات الديكارتية ) ص 19).

ومن هنا لا تقارن الابوخيه الطاهرباتية بالشك الديكاري ، لأن هذا يفضي الى استنباط وجود الذات ، ولا بتعليق الحكم عموماً كما عند الشكاك ، بل هي من نوع آخر غتلف تماماً .

# أبو سليمان المنطقى السجستان

مفكر مسلم ، من اصحاب النزعة الانسانية ، وصاحب حلقة من المفكرين والأدباء في القرن الرابع الهجري .

لا يعرف تاريخ ميلاده ولا تاريخ وفاته بالدقة ، لكن الأرجح أنه ولد في العقد الثالث من القرن الرابع ، وعاش بعد سنة ٣٩١ هـ.

ونشأ في أقليم سجستان ،(أقليم في جنوبي ايران يتاخم باكستان على المحيط الهندي ) .

وصحب أبا جعفر بن بابويه ، ملك سجستان ، ثم ورد بغداد ، واتصل بالمشتغلين بعلوم الاوائل - أي العلوم المنقولة من اليونان - وعلى رأسهم يحيى بن عدي، فتتلمذ على هذا الاخير ، الذي كان أستاذ جماعة من المشتغلين بالفلسفة وعلوم الاوائل في بغداد ، نذكر منهم : ابن زرعة ، وابن الحمار، وابن السمح، ومسكويه، ونظيف القس الرومي، وعيسى ابن علي، وأبا الحسن العامري.

وبعد أن تمكن من علوم الأوائل ، لازم بيته حيث اجتمع اليه نفر من طلاب هذه العلوم . وهذه الحلقة كانت تضم نخبة عتازة من المشاركين في الفكر والفلسفة والأدب، ذكسر أسياءهم، أبو حيان التوحيدي، وكان هو من ابرزهم (راجع مقدمتنا لنشرتنا لـ دصوان الحكمة» (ص ٢٨ - ٢٩)، طهران سنة ١٩٧٤) وكانت الموضوعات التي تدور حولها أحاديث أبي سليمان معهم تدور خصوصاً حول الفلسفة ، وقد سجل طائفة من هذه الأحاديث أبو حيان التوحيدي في كتاب سجل طائفة من هذه الأحاديث أبو حيان التوحيدي في كتاب دالمقابسات، أما مؤلفات أبي سليمان فقليلة، نذكر منها:

١ ـ و صوان الحكمة ٤ ، وقد نشرناه في طهران سنة
 ١٩٧٤ .

٢ ومقالة في أن الاجرام السماوية ذوات أنفس ناطقة ع
 وقد نشرناه ضمن نشرتنا لـ و صوان الحكمة ع.

٣ ـ و مقالة في المحرك الأول و ـ نشرناه في نفس الكتاب .

 ٤ ـ مقالة في الكمال الخاص بنوع الانسان ع ـ وقد نشرناه في الكتاب المذكور .

ه \_ وكلام في المنطق.

٦ ـ مسائل عدة سئل عنها وجواباته لها .

٧ ـ و رسالة في السياسة ، .

وقد تعرض أبو سليمان لمسألة العلاقة بين الفلسفة والدين ، وخلاصة رأيه في هذا الشأن :

أ ـ ان الدين شيء والفلسفة شيء آخر ، اذ الدين يقوم
 على الوحي ، بينها تقوم الفلسفة على العقل . والوحي يقرر في
 ثقة واطمئنان ، بينها العقل لا يستطيع القطع بشيء .

ب ـ لا حاجة بالشريعة الى الفلسفة بكل فروعها : من
 منطق وطب ورياضيات .

جد الدين لا يسمح بالسؤال عن دام ، ودكيف، لأنه قائم على التقرير القطعي، فلا على لتشكيك أو تعليل أو اعتراض.

والعقل عند أبي سليمان ينقسم الى نفس الاقسام التي نجدها عند الكندي والفارابي ، اذ ينقسم العقل الى أقسام ثلاثة :

أ ـ العقل الفعّال ، وهو في نسبة الفاعل ، وهو الأول
 بالنسبة الى سائر العقول .

بـ العقل الهيولاني، وهو في نسبة المفعول، وهو
 الأخير في سلسلة العقول.

جــ وبينها العقل المستفاد، وهو في نسبة الفعل والقوة معاً. والى جانب الحس والعقل ، يقول أبو سليمان بما يسميه و البديه يه أي الوجدان intuition . ويقول ان و البديه يه تحكي الجزء الإلهي بالاشخاص ، وتزيد على ما يغوص عليه القياس » .

ويخلع أبو سليمان على العقل من النعوت ما يخلعه أفلوطين على ١٠ النوس Nous فيصف العقل بأنه قوة الهية ، ويقول ان و العقل هو خليفة الله ، وهو القابل للفيض الخالص الذي لا شوب فيه ولا قذى ع .

ويبحث أبو سليمان في معاني النفس ، والطبيعة ، والزمان والدهر . والدهر عنده اما مطلق ، واما نسبي . فالمطلق هو الديمومة والازلية والابدية ، وليس له بدء ولا نهاية ، ويطلق على القديم الازلي الابدي . أما الدهر النسبي

- 3) Schiller als Historiker und Philosoph (posth.), Leiptig, 1884.
- 4) Gesammelte philosophische Abhandlungen, Leipzig, 1889.

لكن اسمه يقترن أساسا بكتابه وموجز تاريخ الفلسفةه:

وهذا التاريخ العام للفلسفة يتسم بالوضوح في العرض، وخصوصا بوفرة المراجع ودقة إيرادها، مما أصبح النموذج لهذا اللون من كتب تاريخ الفلسفة. ولا تزال قيمته الكبرى حتى الأن في وفرة المراجع ودقتها وإحاطتها.

وقد تعاقب عليه المجدّدون له حتى الطبعة الثانية عشرة في خسة مجلدات في سنة ١٩٢٣ ـ سنة ١٩٢٨ . ويجري الآن إعداد طبعة جديدة في ثمانية مجلدات (عشرة أجزاء).

### مراجع

- F. A. Lange: Friedrich Ueberweg, in Altp. Monatsschrift, 1871.
- M. Brasch: Fr. Ueberweg, in Gesammelte Philosohphische Abhandlungen, Leipzig 1889.

## الأبيقورية

لم تعوزنا الأخبار كثيراً عن زعباء المدرسة الابيقورية، كيالم تعوزنا كذلك الكتب التي خلفها الابيقوريون، اللهم إلا فيها يتعلق بزعيم هذه المدرسة: فعم أننا نعرف حياته بالدقة، فإن كثيراً عا كتبه قد ضاع، مع أنه هو الذي وضع الفلسفة الأبيقورية كلها، ولم يكد الاتباع يضيفون شيئاً يعتد به إلى ما فعله الرئيس. أما ابيقور فقد ولد في شامس سنة ٣٤١ - ٣٤٢ ق. م، وتربي تربية ذاتية وهو يفخر بهذا كثيراً، ولو أننا لا نستطيع أن نيتقف بنفسه، ويعرف كثيراً من المذاهب السابقة أن يتثقف بنفسه، ويعرف كثيراً من المذاهب السابقة بالقدر الذي يقضي به منطق فلسفته، والغاية من الفلسفة عنده. ثم انتقل إلى اثينا، وهناك أقام مدرسة في حديقته المشهورة باسم وحديقة ابيقوره. وظل يدرس بها حوالى ست وثلاثين سنة وتوفي سنة ٧٧٠ ق. م، أما أتباعه ست وثلاثين سنة وتوفي سنة ٧٠٠ ق. م، أما أتباعه

فهو الذي يتعلق بفعل في وقت محدود له بداية ونهاية . وواضح ان أبا سليمان تأثر في هذا بافلوطين وبرقلس .

### مسراجسع

عبد الرحمن بدوي: « صوان الحكمة وثلاث رسائل تأليف أي سليمان المنطقي السجستاني » ، مع مقدمة طويلة ( ص ٥ ـ ص ٧٤ ) . طهران ، سنة ١٩٧٤ .

 دالفهرست، لابن النديم، ص ٢٦٤، نشرة فلوجل.
 د طبقات الاسم، لصاعد الاندلسي، ص ٧١، طبعة شيخو.

- وارخبار الحكماء، للقفطى ص ٢٨٢، نشرة لبرت.

ـ و عيون الأنباء في طبقات الأطباء ۽ جـ ١ ص ٣٢١ ـ ٣٢٢ ، نشرة أ. ملّر.

# أبيرفج

## Friedrich Ueberweg

مؤرخ للفلسفة ألماني. ولـد في Leichingen (قرب ني سنة ١٨٧٦، وتوفي في كينجسبرج سنة ١٨٧٦.

تعلم في جيتنجن Göttingen ثم في برلين حيث كان تلميذا لترندلنبورج وبينيكه Beneke وحصل على اجازته الجامعية من جامعة هله Halle سنة ١٨٥٠ وأصبح مدرسا للفلسفة في بون في سنة ١٨٥٧، ثم في كينجسبرج سنة ١٨٦٢، وصار فيها أستاذا في سنة ١٨٦٨.

## ومن أشهر مؤلفاته:

- System der Logik und Geschichte der logischen Lehren, Bonn, 1857
- "Ueber Idealismus, Realismus und Idealrealismus", in Zeitschrift für Philosophie und Philosophische Kritik, 1859.
- 2) Ueber die Echtheit und die Zeitfolge der platonischen Schriften. Wien, 1861.

فليسوا مشهورين، لأنهم جميعاً لم يفعلوا شيئاً يعتد به في إقامة الفلسفة الأبيقورية. والشخصية التي تستحق الذكر وحدها من بين هؤلاء الأبيقوريين شخصية متأخرة جداً، وهي شخصية الشاعر اللاتيني المشهور لوكرتيوس.

معنى الفلسفة وتقسيمها: لئن كان الرواقيون قد جعلوا الأحلاق هي الأساس في كبل مذهب فلسفى، وجعلوا الجزءين الأخرين من التقسيم الثلاثي التقليدي، خاضعين خضوعاً كبيراً للجزء الأول وهو الأخلاق، فإن أبيقور وأتباعه قد غالوا في هذا الاتجاه إلى أقصى حد؛ فأنكروا على الإنسان حق الاشتغال بالعلم من أجل العلم، لأن العلم من أجل العلم لا يفيد شيئاً إذا لم يكن تحته عمل أو إذا لم يكن مؤدياً إلى السعادة عن طريق العمل والتطبيق. ولهذا نجد أبيقور ينكر على الفيلسوف أن يشتغل بالرياضيات وبالتاريخ وبالموسيقى؛ فهو يقول عن الرياضيات، من ناحية، أنها تستنتج باستمرار من مصادرات كاذبة ومفهومات غير صحيحة؛ كما أنها من ناحية أخرى غير مفيدة إطلاقاً. ويقول عن التاريخ والعلوم العامة: إنها تملأ الذهن بمعلومات لا فائدة فيها، لأنها لا تؤدي إلى شيء من العمل، وهذا فيها يتصل بالعلوم بوجه عام، وكذلك الحال أيضاً في الفلسفة بوجه أخص، فها قد خلا من العمل، أو لم يؤد إليه، أو لم يكن مرتبأ نحوه، لا فائدة فيه للفيلسوف. فالمنطق بالمعنى التقليدي لا فائدة فيه بالنسبة إلى الأبيقوري لأنه بحث عن نظرية لا تؤدي مطلقاً إلى وضع السلوك الإنساني، بحيث يؤدي إلى السعادة. ولهذافإنهم لم يعنوا بالمنطق، وإنما عنوا بشيء آخر قريب من المنطق هو نظرية المعرفة وسموه القانونΚανων، وهو. بحث يتعلق بمصادر المعرفة وكيفية تمييز الصحيح من المعارف والكاذب. أما الطبيعيات فلا فائدة فيها إلا من حيث أنها تعطي الطمأنينة التي ينشدها المرء في سلوكه الأخلاقي بأن تدفع عنه كل هذه الأوهام التي تمتليء بها كحياة الناس، فتفسد هذه الحياة سواء أكانت هذه الأوهام أوهاماً علمية أم أوهاماً دينية، فمهمتها إذن مرتبة نحو العمسل. فلم يبق من الفلسفة بالمعنى الحقيقى إلا الأخلاق. ومع أن أبيقور قد عنى عناية كبيرة بالطبيعيات، وعنى كذلك باللاهـوت، فإن ذلـك إنما كـان من أجل تحصيل هذه الطمأنينة التي ينشدها الأبيقوري. ومع ذلك فمن الخبر، ونحن نعرض المذهب الأبيقوري، أنَّ نقسمه

إلى الأقسام الثلاثة التقليدية وهي: المنطق \_ ونقصد به هنا نظرية المعرفة أو القانون كما يسميه الابيقوريون \_ ثم الـطبيعيات ويـدخل تحتها اللاهـوت، وأخيراً الأخـلاق الابيقورية.

القانون أو نظرية المعرفة: إذا كان الرواقيون مع جعلوا من الأخلاق مثلاً أعلى أقرب ما يكون إلى السعادة العقلية الخالصة مقلاً أعلى أقرب ما يكون إلى السعادة العقلية الخالصة مقلاً إلى جعل الأساس في كل معرفة هو الإحساس، فمن الأحرى أن يكون هؤلاء الذين نظروا إلى السعادة بحسبانها اللذة فحسب، قد نظروا إلى مصدر المعرفة على أنه الإحساس وحده، بل كان عليهم، أن يفرعوا الرواقيين بكثير، فيجعلوا كل معرفة أخرى غير المعرفة الحسية وهماً وبطلاناً، وأن يتوسعوا ما شاؤ وا في هذه النظرية الحسية في نظرتهم إلى المعرفة. ومكذا نجد أن الأبيقوريين قد جعلوا المقياس والمصدر في المعرفة الصحيحة هو الإحساس، في باب المعرفة، كيا جعلوا المقياس همو اللذة والخلو من الألم، في باب المعرفة، كيا جعلوا المقياس همو اللذة والخلو من الألم، في باب

يقول أبيقور: إذ الأصل في كل معرفة هو الحس، فعن طريقه وحده تتم المعرفة، والحس لا يخطىء، وإنما الذي يحدث هو أنه تأتي إلى الحواس عن الشيء الواحد صور متعددة، والناس تختلف في التقاطها لهذه الصور، فهذا يلتقط صورة، وذاك يلتقط اخرى وهكذا. . . مع أن الموضوع واحد باستمرار؛ ومن هنا ينشأ الاختلاف فيها بين الناس بعضهم وبعض، فالأصل إذن هو الحس دائيًا، وإنما يأتي الاختلاف من الصور الصادرة إلى الحواس عن الموضوعات. وهنا لا بد أن ينتهي الأبيقوري إلى ما انتهى إليه بروتاغوراس فيقول: إن كل معرفة تتعلق بكل إنسان على حدة. ولكن أبيقور يتخلص من هذا اللازم أو النتيجة بأن يقول: إن المعرفة يجب في هذه الحالة أن ينظر إليها على أساس اختلاف مدلولات الحس بالنسبة إلى الموضوعات. ولكن ذلك لا يوضح المشكلة الحقيقية، وهي أنه إذا كانت تأتي لكل إنسان صورة خاصة فلا بد تبعاً هٰذا أن يختلف الناس بعضهم عن بعض، وتكون كل حقيقة متعلقة بكل على حدة، فان يقال بعد ذلك: إن أصل الاختلاف هو في الخارج لا في الحواس، ليس من شأنه أن ينفي اللازم الأصلي، وهو اختلاف الناس بعضهم مع بعض، مع حق كُلُ أن يؤمن بما قال به حسه.

والواقع أن الخطأ إنما يأتي بعد أن تصل الصور إلى الحواس، فيحكم الإنسان عليها حينئذ بأنها موافقة لحقيقة الموضوع الخارجي أو غير موافقة، والخطأ هو في الواقع من الموضوع ذاته لا من الحس المدرك للموضوع، لأن الخطأ الموضوع الواحد بعضها عن بعض، وإدراك الحواس بعد ذلك غذه الصور من حيث إنها مختلفة عند كل إنسان عن الأخر. وبعبارة أوضح الخطأ في هذه الحالة ليس في الإحساس من حيث إنه يحس، لأنه إنما يحس فقط الصورة الصادرة إليه من الموضوع الخارجي، وإنما الخطأ نفسه هو الموضوع الواحد بحسب تعدد الأفراد المدركين لهذا الموضوع.

فيأي العقل بعد ذلك أو الحكم، فيقول: إن الصورة التي أتت إلى حسه هي الصورة المطابقة لحقيقة الموضوع الخارجي، ومن حيث ان الصور قد تعددت وكان الحكم اللازم لكل حس يؤمن أن الصورة التي أدركها بد من الاختلاف إذن فيها بين الناس بعضهم وبعض بد من الاختلاف إذن فيها بين الناس بعضهم وبعض أما الحس كحس، فلا يمكن أن يخطىء أبداً. وذلك لانه إذا لم يكن الحس هو الذي لا يخطىء، فيا الحكم إذن في الحظا وعدم الخطا؟ إن قلنا إنه العقل، فلا يمكن أن يمكن ذلك صحيحاً، لأن العقل إنما يمكم تبعاً لمدلولات الحس فالأصل هو الإحساس، وبالتالي لا يمكون حكماً على فالأصل وبهذا يتأيد أن الإحساس هو الأصل في كل معرفة، وأن الاحساس لا يخطىء، وإنما اخطأ ينشأ من اختلاف الصور الصادرة عن الموضوعات الواحدة بعضها مع بعض بحسب إدراكات الأفراد.

فالإدراك الحسي تبعاً لهذا هو الأصل، وبعد ذلك يأتي تكوين المدركات أو التصورات، والتصور يتم بان يضم الإنسان مجموعة من الإحساسات أو المدركات الحسية بعضها إلى بعض عن طريق التذكر، ثم يكون من الجميع تصوراً واحداً. فكان مصدر التصور في الواقع الذاكرة، وليس التصور شيئاً عالياً على المدركات الحسية وإنحا خلاصة أو شارة أو مدلول به تجمع الإدراكات الحسية المختلفة الخاصة بشيء واحد هو تصوره، وهكذا نجد أن الأصل أيضاً في التصور هو الحس، وبعد التصور اي

باجتماع جملة تصورات بعضها مع بعض يكون الحكم، والحكم يسميه أبيقور باسم الظن أو δόξα ولا يريد أن يتحدث عن اليقين المطلق، لأن هذه الأشياء لا تحتمل اليقين، كما أنه ليس من المطلوب دائمًا اليقين. ولئن كان المذهب لا بد أن ينتهي في الواقع إلى القول بالنسبية في المعرفة، وإلى الشك، فإن أبيقور ينكر هذا الشك كـل الإنكار، ينكره على أساس منطقى من ناحية، وعلى اساس عملي من ناحية أخرى: فهو ينكر من الناحية النظرية على الشكَّاك قولهم: إنهم يعلمون أنهم لا يعلمون؛ فهمذا تناقض في القول يكفى لـدحض الأصل. ومن الناحية الأخرى العملية، يلاحظ أبيقور أنه بغير المعرفة أياً كانت درجتها من اليقين، لا يمكن الإنسان مطلقاً أن يسلك وأن يعمل؛ فلكى يكون ثمة عمل لا بد من القول بأن المعرفة ممكنة، ولما كنا قد رأينا أن المعرفة اليقينية المطلقة غير ممكنة فالذي يجب أن يقال حينئذ هو أن المعرفة المكنة هي المعرفة الظنية.

الطبيعيات: وهذه الحسية التي تسود نظرية المعرفة هي أيضاً التي تسود نظرية أبيقور في الطبيعيات وما بعد ا الطبيعة. فهو يقول مع الرواقيين: إن الشيء الحقيقي هو الذي يفعل وينفعل، ولا شيء عما لا يفعل ولاينفعل بحقيقي. ولكنه ينظر كذلك ـ كها فعل الرواقيون أيضاً من قبل ـ إلى هذا الذي يفعل وينفعل على أنه الجسم فحسب ولذا ينكر أن يكون ثمة وجود غير الوجود المادى المحسوس المنفعل الفاعل. وينظر إلى الصفات بحسبانها أشياء ثانوية غير حقيقية الوجود، ويقسمها إلى قسمين: قسم لا أهمية له إطلاقاً، وقسم عرضي له بعض القيمة الوجودية. ولكي يفسر الحركة ولكي يفسر صفة أخرى قال بها في الأجسام وهي صفة الثقل، كان عليه أن يفترض إلى جانب الجسم: الخلاء، فإنه لم يفهم مصدراً للتمييز بين الأجسام الثقيلة والحفيفة غير الخبلاء، تحسبان أن الأجسام الثقيلة هي القليلة الخلاء والأجسام الخفيفة هي الكثيرة الخلاء. والحركة لا يمكن أن تتم كذلك عند أبيقور إلا اذا افترضنا الخلاء، ومن حيث ان الحركة موجودة يشهد عليها الحس فلا بد من أن نفترض الأساس الـذي تقوم عليـه وهو الخلاء. وعن طريق هاتين الفكرتين: فكرة الجسم وفكرة الخلاء، أقام أبيقور مذهبه في الوجود وفي الطبيعة. أما الجسم فيقول عنه أبيقور إنه يمكن أن ينحل، ولكن هذا الانحلال أو التقسيم لا يمكن أن يستمر إلى غير نهاية، بل

لا بد من الوقوف عند حد، وإلا لما أمكن أن يوجد شيء. فقال بأجسام فردة هي الذرات وهي الأصل في الكون ولا تقبل الانقسام. وهخذا وجد أبيقور في مذاهب الطبيعين القدماء مصدراً لفلسفته الطبيعية، إذ اعتنق مذهب ديمقريطس ولكن بطريقة نخالفة بعض الشيء لما فعله. فديمقريطس قد نظر إلى الحلاء والملاء على أنها يدلان على اللاوجود والوجود، أما أبيقور فلم يرتفع الى هذا المستوى الميافيزيقي، بل اقتصر على النظر إلى الحلاء من المدائة من ناحية فيزيائية طبيعية سطحية فنظر إلى الحلاء على أنه الحلو من المادة، ولم يستطع بعد ذلك أن يتخلص من المشاكل الكثيرة التي يثيرها هذا التصور للخلاء.

أما أوصاف الذرات فهي تماماً أوصاف الذرات عند ديمقريطس، أعني أنها أوصاف كمية: فلا تختلف الذرة عن الذرة الأخرى إلا في الشكل والمقدار والثقل، وعن طريق هذا الاختلاف وبتجمع الذرات المختلفة بعضها مع بعض تتكون الأجسام، إلا أن أبيقور في تفسيره لحركة الذرات قد خالف أستاذه ديمقريطس نخالفة قد قضت على الأسس الحقيقية لهذا المذهب الآلي في تفسير الأشياء. فقد قال أبيقور إن الذرات تتحرك إلى أسفل باستمرار، لأن كل ما له ثقل يسقط نحو أسفل، وبدلاً من أن يقول مع أرسطو إلى أسفل، ونسي في هذا أنه يتحدث عن سقوطها في الحلاء، وفي الحلاء لا يمكن الإنسان أن يتحدث عن أعلى وأسفل. وهذا ثناقض لم يستطع أبيقور أن يحدث عن أعلى وأسفل. وهذا ثناقض لم يستطع أبيقور أن يجله، ولا أن يفسره تفسيراً من شأنه أن يزيل هذا التناقض.

وصعوبة أخرى نشأت عن هذا النصور لحركة الذرات في الخلاء وهي أن هذه الذرات عند أبيقور ما دامت تسقط في الخلاء فلا بد أن تسقط بسرعة واحدة لأنها في الخلاء، وهي إذن لم تصطدم بعضها مع بعض وتكون من ذلك دوامات كها قبال ديمقريطس من أجل تفسير نشأة الكون، وإنما ستضطر هذه المذرات إلى أن نفسر نشأة الأشياء وتكوينها من اجتماع الذرات، فاضطر من أجل هذا إلى إدخال فكرة جديدة كانت في الواقع تُغرة كبيرة في هذا المذهب الأقي. ونعني بهذه الفكرة: فكرة الانحراف Clinamen.

مع بعض من أجل تكوين الأجسام، لا بد من افتراض أن في الذرات قدرة خاصة على الانحراف عن مسقطها الطبيعي. وعن طريق هذا الانحراف، تجتمع بعضها مع بعض من أجل تكوين الأجسام. كما اضطر أبيقور إلى القول بهذا الانحراف من ناحية أخرى من أجل تفسير الحرية الإنسانية بمعنى إمكان قول نعم أو لا، وقد أكد أبيقور هذه الحرية بخلاف الرواقين، ولم يستطع أن يجد لما مصدراً غير هذه القدرة التي يجدها الإنسان على الانحراف عن الطريق الأصلي. وبهذا أدخل أبيقور في مذهبه الألي فكرة روحية في الواقع، لان هذا الانحراف صادر عن طبيعة الذرات نفسها، وصادر عنها لا بطريقة ضرورية \_ وإلا لكان ذلك تناقضاً في الحدود أن يقال انحراف بالضرورة \_ وإنما هذا الميل بأني من جانب الذرات كم المياء.

الإلهات: والغاية التي يرمي إليها الأبيقوريون من وراء هذه الطبيعيات هي أن يزيلوا عن الإنسان كل الأوهام والآراء السابقة التي من شأنها ان تمكر صفو الحياة السعيدة، فكأنها في الواقع متصلة إتصالاً تاماً بمسالتين دينيتين رئيسيتين: المسألة الأولى مسألة الأخمة من حيث أما المدين وما يتصل بالله ببوجه عام فقد لاحظ الأبيقوريون، وأبيقور على رأسهم، ان عدم الإيمان بالدين الشعبي المألوف والمعتقدات الدينية عموماً أسلم بكثير من الإيمان بها، حتى ان الذي يؤمن بها هو الذي يرتكب لخطيئة دينية في الواقع، بينها الذي لا يؤمن بها هو الذي يسلك سبيل الصواب. ويذهب لوكرتيوس إلى أبعد من يسلك سبيل الصواب. ويذهب لوكرتيوس إلى أبعد من الانسان ومهمة الفلسفة الأولى أن تتخلص نهائياً من كل الانسان ومهمة الفلسفة الأولى أن تتخلص نهائياً من كل دين، لأن الدين هو ينبوع كل شر.

أما العناية الإلهية، فبالقدر الذي أثبتها به الرواقيون قال الأبيقوريون إنها وهم من الأوهام، ولا تتفق مع مقام الألوهية: فأين هذه العناية الإلهية في عالم حظ الشر فيه أكبر بآلاف المرات من حظ الخير، ومصير الخير أسوأ بكثير جداً من مصير الشرير؟ وأين العناية الإلهية في عالم جزء ضثيل جداً منه هو الذي يصلح لسكنى الإنسان؟ وأين العناية الإلهية وقد تركت الطبيعة الإنسان خلواً من كل سلاح، بل كان الجيوان الأعزل الأكبر؟ وأين العناية سلاح، بل كان الجيوان الإعزل الأكبر؟ وأين العناية

الإلهية، وهي لا يمكن أن توجد إلا إذا كان الله يتأثر هو الأخر بكل ما يتأثر به البشر، إذ معنى العناية الإلهية أن الله يعني بأحوال الناس، ويتأثر بالتالي لكل ما يصيبهم من شر أو خير، فإذا كانت الحال على هذا النحو، فكيف يتفق هذا مع ما يليق بالله من سعادة، إذ سيكون في هذه الحالة عرضة للتأثر بالألام والشرور؟ وكيف يتفق هذا من ناحية أخرى مع ما يليق بالله من ديمومة وثبات، وهذه الأشياء من شأنها أن تحدث فيه تغيراً باستمرار؟ فسواء نظرنا إذاً إلى المسألة من ناحية ما بجري في واقع الطبيعة، أو نظرنا إليها من ناحية ما يليق بمقام الألوهية، فكل شيء يؤذن قطعاً بعدم وجود العناية الإلهية، ولهذا يجب أن ننكر إنكاراً تاماً كل عناية إلهية في هذًا الكون، وكان لا بد لله قبل أن بخلق العالم، وأن يضع فيه عنايته، أن يجد مثالًا لهذه العناية، في الطبيعة، ولكن الطبيعة غير عاقلة وتسير على قوانين مطرَّدة لا تخضع للهوى. فكان على الله إذن وهو يخلق هذا العالم أو ينظمه أن يسيره على مثال الطبيعة العمياء، فلا مجال إذن للقول بالعناية الإلهية في الكون.

إلا أنه يجب ألا يستنتج من هذا أن أبيقور كان منكراً لوجود الله أو الآلهة. فليس بصحيح في الواقع ما يذهب إليه كثير من المؤرخين من أن أبيقور اضطر إلى القول بوجود الإلهة مسايرة للمعتقدات الشعبية. لأنشا نجد، كما يلاحظ تسلر، أن أبيقور يتحدث بلهجة المؤمن الواثق من وجود الالهة. كما أنه لم يكن ثمة داع له إلى مسايرة الأخلاق الشعبية خوفاً من تـأثير الجمهـور، لأن الإلحاد في عصره لم يكن شيئاً يلقى مقاومة أو اضطهاداً ، فليس ثمة من دافع له إلى أن يسلك هذا السبيل الملتوي ويكون مؤمناً تقيُّة لا تُقيُّ. وإنما آمن أبيقور بالآلهة على نحو خاص يتفق مع مذهبه في المعرفة وفي الطبيعة، ودعاه إلى هذا الإيمان أولاً أنه وجد هناك معتقداً عاماً بين الناس بأن الألهة موجودون، ومثل هذا المعتقد العام ـ الذي يمكن أن نلاحظه في جميع الناس عن طريق الملاحظة الحسية تقريباً \_ من شأن هذا المعتقد أن يجعل له أساساً من الواقع؛ فمن هذه الناحية النظرية \_ وأبيقور يتصور الألهة، تبعاً لهذا، وكأنهم موجودون في نفوس الناس أو في الهواء على شكل صور أثيرية يدركها الناس ـ فمن هذه الناحية النظرية إذن قال أبيقور بوجود الألهة. ودعته إلى القول بها مرة أخرى نظرة جمالية أخلاقية، فقد وجـد الإنسانُ في حاجة إلى أن يجسِّم أماله وأمانيه في صورة مثالية عليا،

وهذه الصورة المثالية العليا لا حرج في أن نسميها الله أو الألهة. فلكي يكون هناك جمالً كامل في العالم، ولكي يتأثر الإنسان مثلًا أعلى للفضيلة والحياة السعيدة، فعليه أن ينظر إلى الألحة بحسبانهم موجودين، وكأنهم هم هذه الصورة العليا للفضيلة والجمال، وإن كانت في الواقع من خلق الأماني والأمل، أكثر من أن تكون من خلق الواقع والعقل. وإذا كانت الحال كذلك فسيضطر الأبيقوري إلى أن ينظر إلى الألهة نظرة إنسانية صرفة، فيصورهم على صورة الإنسان تماماً لأن الإنسان لا يستطيع أن يتصور الألهة \_ وهي من خلق أمانيه وآماله \_ إلا علَى هذا النحو الإنسان، ولأن هذا النحو الإنساني هو أجمل صورة توجد في الطبيعة. ولهذا يجب أن ينظر إلى الألهة على صورة إنسانية بل ويجب أن يضاف إلى الألمة كل ما يضاف إلى الناس من صفات، حتى فيها يتعلق بصفات المأكل والمشرب والملبس. ولكننا نستطيع أن نستخلص صفتين رئيستين للألمة: الأولى صفة الدوام، والثانية صفة السعادة. فالألهة متصفون أولاً بالدوام، ولكى يكونوا كذلك كان لا بد لتركيبهم الجسماني من أن يكون على نحو مخالف للنحو الإنسان الصرف، لأن الجسمانية الإنسانية قابلة، بل ومن شأنها الفناء؛ فلكي يكون جسم الألهة متفقاً مع ما يليق بهم من دوام، كان علينا أن نتصور أجسامهم وكأنها أجسام أثيرية لا تخضع في الواقع للتغير، وكان علينا من ناحية أخرى أن لا نتصورهم في مكان عادي يخضع دائمًا للحركات والتغير، وإنما يجب علينا أن نودعهم في مكان قد خلا من معالم الفناء، مكان يسميه الأبيقوريون باسم دما بين العوالم، وفي هذا المكان يحيا الألهة حياتهم الدائمة، وهذه الحياة الدائمة هي حياة سعادة، والسعادة هنا هي الخلو المطلق من كل ألم، أي أنها هي الطمأنينة السلبية أو الأتركسيا، التي سنجد أنها تمثل المثل الأعلى للأخلاق الأبيقورية.

ومثل هذه الطمأنية تجعل من غير المكن أن يتأثر الألهة بشيء، ولهذا أنكر العناية الإلهية من ناحيتهم، لأن العناية معناها الاهتمام والاهتمام مصدره الهم، والهم هو التأثر، فالعناية الإلهية تقتضي التأثر. ولما كان الألهة يحيون حياة سعيدة أي خالية من كل تأثر، كان لا بد إذن أن تسلب عنهم فكرة العناية، فهم يحيون وحدهم في عزلة غير تسلب عنهم فكرة العناية، فهم يحيون وحدهم في عزلة غير أبهن لشأن من شؤون هذا العالم، وهو أقرب ما يكون إلى

الصور المأمولة التي يضع فيها الإنسان أجمل ما يتصوره عن الحياة السعيدة.

وهنا يلاحظ أن نظرة الأبيقوريين في الله تختلف جدً الاختلاف عن نظرة الرواقيين إليه، سواء من ناحية العلو: فإن الأبيقوريين لم يقولوا إن الألمة حالة في الكون بعكس ما يقوله الرواقيون، ومن ناحية العناية الحالة في الكون: فهذه ينكرها الأبيقوريون كل الإنكار وينكرون بالتالي كل ما تجره من ميل إلى التنبؤ بالمستقبل ثم إيمان بقيمة الصلاة. وفي هذا نرى الأبيقوريين عملين لنزعة الإلحاد التي توجد دائمًا في دور المدنية في كل حضارة، مهما كان المظهر الخارجي الذي يتخذه الإيمان الديني، ومهما كان المظهر التصور الذي يكون لدى المرء بالنسبة إلى الله، فالإلحاد في المدا الدور ضروري والأبيقوريون قد عبروا عنه هنا أجلى تعبير.

الأخلاق الأبيقورية: لئن كنا قد رأينا في الطبيعيات عند الأبيقورين أن الأصل هو الفرد، فكذلك الحال في التاحيه الأخلاقية، نجد أن الأصل هو مقياس الفرد. ولكنهم لا يقفون عند هذا الحد كها لم يقفوا عنده في الطبيعيات، بل يقولون إن وراء هذه المقاييس الحسية الخالصة مقاييس عالية روحية، تشرتب المقاييس الحسية بالنسبة إليها وتكون خاضعة لها.

يقول أبيقور: إن مقياس الخير هو اللذة ومفارقة الألم، وهذا شيء لا حاجة بنا إلى البرهنة عليه، فالطبيعة في كل أنواع سلوكها تكشف عنه. وإذا كنا في حاجة إلى البرهنة، فيكفي أن نشاهد سلوك الإنسان في كل أدوار حياته من ميلاده حتى الموت، فإنا سنجد قطعاً أن الإنسان يرمي دائيًا إلى تحصيل اللذة وتجنب الألم. فالأصل إذا في كل أخلاق خيرة أن تتجه نحو تحصيل اللذة والابتعاد عن الألم.

إلا أن أبيقور فرق، وكذلك الأبيقوريون، بين أنواع عدة من اللذة والألم. فهو لا ينظر إلى اللذة بحسبانها اللذة الحسية الصرفة، التي يجدها الإنسان في الإحساس المباشر بما هو ملائم في اللحظة والزمن المينين بل يفاضل بين اللذات بعضها وبعض، وبين الآلام بعضها وبعض، فيجعل بعض الآلام أفضل من بعض اللذات، لأن في أحتمال هذه الآلام ما يؤدي إلى لذة أكبر، ولأن في تجنب

هذه اللذات ما يؤدي إلى تجنب آلام أكبر، لأن كل لذة وكل ألم لا بد لهما من أثر مترتب، والأثر المترتب قد يفضى إلى شيء من نفس النوع، أو إلى شيء مضاد، وبدرجة قد تكوُّن أقل وقد تكونَّ أكثر في كلتا الحالتين؛ أعنى من هذا كله أن كل ألم يجب ألا يتجنب لأنه ألم في ذاته، كما أن كل لذة يجب ألا تطلب لأنها لذة في ذاتها، إنما يجب أن نحسب حساباً إلى جانب الألام واللذات في ذاتها، للذات والألام المترتبة عليها، فإذا كنا نجد لـذة تنتـج ألماً تأثرنا به أشد بكثير من تنعُّمنا وتملينا باللذة الأولى، كان علينا أن نتجنب هذه اللذة حرصاً على تجنب ألم أكبر؛ وإذا كان بعض الآلام من شأنه أن يفضى إلى لذة درجتها أكبر من درجة الألم المنتج لها؛ كان علينا أن نعان هذا الألم حرصاً على تحصيل هذه اللذة الكبرى. وهكذا نجد أنه لا بد من المفاضلة بين اللذات بعضها مع بعض، لأنه ليس من اللذة أن نحصُّل كل لذة، وليس مما يدعو إلى تجنب الألم أن نتجنب كل ألم. فإذا فاضلنا بين اللذات بعضها وبعض، والألام بعضها وبعض، واللذات والألام هي الأخرى بعضها وبعض، وجدنا في النهاية أن اللذة الحقيقية لا يستطيع الإنسان أن يحصلها إلا في الحالة التي يخلو فيها من كل الانفعالات، فكأننا سننتهى إلى جعل اللذة الحقيقية هي الخلو من الأنفعال. وهكذا نجد أن المذهب اللذِّي عند أبيقور يختلف كل الاختلاف عن المذهب اللذِّي عند القورينائيين: فهؤلاء كانوا يطلبون اللذة كائناً ما كان نوعها أو درجتها أو النتائج المترتبة عليها، ولم يكونوا ينظرون إلى اللذات بوصفها تكوِّن كبلًا واحداً متصلًا بلذات الإنساذ، بل كانوا ينظرون إلى هذه اللذات كأشياء مفردة مستقلة بعضها عن بعض، وكأن لحظات الحياة الإنسانية المتتابعة مستقلة بعضها عن بعض؛ حتى ليعطى الإنسان؛ أو ليجب عليه أن يعطى، كل لحظة استقلالها وقيامها بذاتها، ولا داعي إذاً للنظر إلى ما يترتب عليها مما يجري في لحظات تالية. أما الأبيقوريون فعلى العكس من ذلك ينظرون إلى لحظات الحياة الإنسانية المتتابعة بحسبانها تكوُّن وحدة، فيضطرون بالتالي إلى جعل اللحظات المكونة للحياة تعتمد الواحدة منها على الأخرى، وبالتالي يجب أن نراعي اللحظة التالية ونحن ننظر إلى اللحظة السابقة. وإذا كانت الحال على هذا النحو فقد يكون ما تتصف به لحظة مستقلة عن غيرها ومنظور إليها بوصفها وحدة مستقلة، مخالفاً كل المخالفة لما يجب أن ننظر به إلى هذه 194

اللحظة بوصفها جزءاً من كل. فإذا نظرنا إلى هذه المسألة من الناحية الأخلاقية وجدنا أن لحظة ما منظوراً إليها بوصفها مستقلة، قد تكون منعوتة بنعت اللذة ولكنها لو نظرنا إليها بوصفها جزءاً في حياة كاملة، وجدنا أنها تنصف بصفة الشر والألم. لأن النتائج التي تترتب عليها إذا ما قيستإلى ما فيها رُجَح الأَلُم اللَّذَة؛ فكانت مصدراً للشر والألم، أي كانت بالتآلى متصفة، وبدرجة أكبر، بصفة الألم. فالفارق إذا بين الأبيقوريين والقورينائين هو الفارق بين من ينظر إلى الحياة الأخلاقية على أنه كل مكون من لحظات متصلة متوقفة بعضها على بعض، وبين من ينظر إلى الحياة الإنسانية كلحيظات مستقلة بعضها عن بعض، فمن المنطقى إذن أن يقول القورينائي إن اللذة أو السعادة الحقيقية هي في تحصيل كل لذة كاثنة ما كانت، وكاثناً ما كانت النتائج المترتبة عليها. وكان من المنطقى كذلك أن يقول الأبيقوري إن اللذة يجب أن تحصل من حبث نتائجها وبوصفها حلقة في سلسلة متصلة حلقاتها بعضها ببعض، وبالتالي خاضعة للتقويم وللترتيب التصاعدي. وهنا ينتهي الأبيقوريون إلى القول بتصاعد بين اللذات: فهناك لذات حسية صرفة من ناحية، وهناك من ناحية أخرى لذات باطنة، الأولى لذات إيجابية تتصف بأنها على حال من اللذة الإيجابية، والأخرى لذات سلبية ليس لها معنى آخر إلا أنها خلو من كل انفعال وتأثر ـ ولهذا كان من الأحرى أن تسمى اللذات الأولى باسم اللذة بمعناها الحقيقي، وتسمى الثانية باسم الطمأنينة السلبية أو الأتركسيا. وإذا كانت الحياة، منظوراً إليها في مجموعها، ستنتهى بنا قطعاً إلى القول بأن هذه الصفات الأخيرة أي الأتركسيا أعلى مقاماً لأنها أكثر دواماً من الأولى: فالمقام الأول هو للأخلاق السلبية، والذي يليه للاخلاق الإيجابية. وذلك لأن اللذة لا يمكن أن تتحقق في واقع الحياة إلا إذا افترضنا للحياة امتداداً إلى غير نهاية، ولما كانًا هذا مستحيلًا فإن كل لذة في الواقع إذا كانت إيجابية فستكون مصدراً للشر والألم، لأنها لن تنتهى مطلقاً إلى أن تشبع إشباعاً حقيقياً. فأبيقور يتفق مع أفلاطون في أن اللذَّة مصدرها دائمًا ألم تنبع منه، أي أن كل لذة تفترض أَلَمَا مَزَاوِجًا لِهَا. وإذا كانت الحال كذلك، فاللذات الإيجابية تفترض ضرورة آلاماً، بينها اللذات السلبية أو الأتركسيا لا تفترض المأ، كما أنها لا تفترض تنعماً إيجابياً، وإنما هي

تفترض باستمرار الخلو من كل ألم أعنى أنها أفضل بكثير منّ

اللذات الإيجابية، لأنها لا تتضمن على وجه العموم أي ألم، غير أن المنا الحقيقي في الاخلاق الابيقورية أنها تقوم على اللذات وأن هذه اللذات الإيجابية هي الاساس، وهي التي يجب أن يحرص الإنسان كل الحرص على المسلما في أخلاقه، حتى ان أبيقور يقول مراراً ويزيد عليه تلميذه مطرودورس إن مصدر كل لذة هو البطن؛ وقد يكون المقصود بهذا أن الطعام أو الغذاء هو الأساس الأول أو الضروري لكل حياة سعيلة، وليس معنى هذا في الأن نفسه أنه هو كل السعادة، لأن أساس أي شيء ليس هو كل هذا الشيء ولكننا نبجد أقوالاً صريحة جداً الإبيقور وتلامذته تدل على أنهم يرمون دائماً إلى تحصيل اللذات الإيجابية الحسية المباشرة. وعلى حال ما للذات الباطنية والانفعالات السلبية.

فالأصل إذاً في كل فعل اخلاقي أن يتجه إلى تحصيل اللذة أو تجنب الألم ومن الخطأ أن يُظن الأمر على العكس من هذا. وأبيقور يسخر سخرية شديدة من هؤلاء الذين يندفعون وراء أوهام زائفة، هي أوهام اتباع الخير للخير، أو الفضيلة للفضيلة، بصرف النظر عن كل لذة أو تجنب الألم. ولكنه سرعان ما ينتقل من هذا القول المطلق الى مذهبه اللذي، على أساس تقسيمه هذه اللذات إلى أنواع ثلاثة: فمن اللذات ما هو ضروري وخير معاً، ومن اللذات ما ليس ضرورياً، وإن كان خيراً كذلك، ومن اللذات أخيراً ما ليس بخير ولا بضروري.

واللذات التي من النوع الأول هي الناتجة عن إشباع الحاجات الأولية للكائن الحي، وتنقسم بدورها إلى عدة لذات أو الى نوعين رئيسيين من اللذات: لذات حركية، واخرى سكونية. أما اللذات الحركية فهي التي تحدث أثناء إشباع الرغبة أو الحاجة، واللذات السكونية هي التي تترتب على الحاجة وقد أشبعت. فالعطشان الذي يجد ماء فيشربه، يشعر بلذة أثناء شربه؛ وبعد أن ينتهي من الأرتواء، يشعر بلذة أثناء شربه؛ وبعد أن ينتهي من والحلو من الحاجة لذة سكونية، لأنه ليس ثمة فعل أو الخلو من الحاجة لذة سكونية، لأنه ليس ثمة فعل أو الملذات الضرورية الخيرة هي هي اللذات بالمني الحقيقي، اللذات المحرورية الخيرة هي هي اللذات بالمني الحقيقي، وكل ما عداها من لذة فقيمته أقل بكثير جداً من هذه اللذات لأنها ليست ضرورية.

فالنوع الثاني من اللذات يتصف بأنه غير ضروري،

بل إن الأحرى ألا يتبعه الإنسان ما دامت الطبيعة لم تبيئه دائيًا، فمثلًا التأنق في الملبس، والتأنق في المأكل، كل هذا ليس بلذة ضرورية، وإن كان خيراً لأنه بحدث اللذة؛ ولهذا كان هذا النوع الثاني أقل درجة من النوع الأول، لأن الطبيعة ضنينة كثيراً بتحقيق هذه الرغبات، فالأحرى في هذه الحالة أن يزيد الألم الناشىء عن عدم تحقيق هذه الرغبات، أو تحقيقها بطريقة ناقصة غير وفيرة \_ الأحرى أن يحدث هذا كله ألماً في النفس يفوق اللذة التي تشبع جزئياً عن طريق تحقيق هذه اللذات.

والنوع الثالث من اللذات ليس ضرورياً ولا خيراً في ذاته. فهو ليس بضروري لأن الميول الطبيعية لا تقصد إليه قصداً ولا تتطلبه بوصفه شيئاً مكملًا لنوازع هذه الميول، كها أنه ليس خيراً لأننا قلنا إن اللذة التي تحدّث ألماً أكبر مما فيها هي ذاتها من خير وتنعم، تعدُّ شرأً لا خيراً. وهذا النوع الثالث من اللذات من شأنه أن يجدث دائمًا شعوراً بالنقص والحاجة، أي أن يجدث من ناحية الجسم تألماً، ومن ناحية النفس خلواً من الطمأنينة، فهو شر إذن، وبالتالي يجب أن يوضع في المرتبة الأخيرة، إن لم يكن هو والألم سواء. ومن أمثلة هذا النوع الثالث الشهوة البهيمية، ثم الطمع أو الطموح، فإننا نجد أن هذين النوعين من اللذات ليسا بضروريين، لأننا لا نشعر بحاجة طبيعية أصلية نحو إشباع هاتين الحاجتين، وإنما هو الوهم الذي يخيل إلينا أن من الممكن تجاوز الحدود لتحصيل لذة أكبر، هو الذي يدفعنا إلى تحصيل لذة أكبر، أي أنه هو إذا الذي يدفعنا إلى تحصيل هذا النوع؛ كما أن الألام التي تلازم دائيًا هذا النوع، أكبر قدراً بكثير جداً مما يتم من إشباع، وقتي قطعاً، لهذه الحاجات غير الضرورية وذلك لأن جوهر كل طموح أو طمع، أو شهوة جيمية، من شأنه ألا يتحقق موضوعه باستمرار، لأنه إذا تحقق هدف نزع إلى هدف آخر، وإذا تحققت رغبة معينة، فسرعان ما تنشأ رغبة أخرى تصبو نفس المرء إلى تحقيقها. وهكذا نجد باستمرار أن الأصل في هذا النوع أنه حركى يعتريه الفناء في كل لحظة من لحظاته لأن الأصل فيه القضاء على ما هـ و ساكن من أجل تحصيل ما ليس بعد، أعنى أن حقيقة هذا النوع التغير والفناء، أو التغير الذي مصدره الفناء، والفناء الناشيء عن استمرار التغير.

ولهذا يجد أبيقور والأبيقوريون عموماً أن في وسع

المرء أن يحيا حياة سعيدة جداً. لأن الحكيم هو الذي يتعلق بالنوع الأول فقط من اللذات، ويحرص حرصاً ضييلاً على تحقيق النوع الثاني، وينكر نهائياً لذات النوع الثالث. ولما كانت الطبيعة قد حققت دائياً حاجات الإنسان التي من النوع الأول، فغي وسع المرء إذن أن يكون سعيداً باستمرار، وكما يقول لوكرتيوس لا يمكن مطلقاً أن نخلو الطبيعة من كل الحاجات الضرورية. وهكذا يستطبع الحكيم الأبيقوري أن يحيا حياة سعيدة خالية من الألم: من ناحية النفس؛ والنعيم الذي يحيا فيه هذا الحكيم الأبيقوري، لا يقل والنعيم الذي يحيا فيه هذا الحكيم الرواقي، فلا حرج إذا في أن يشيد الأبيقوري بأخلاقه وما عليه هذه الأخلاق من سمو ونقاء، إن لم يكن أكثر من الرواقي، فعل الأقل سمو ونقاء، إن لم يكن أكثر من الرواقي، فعل الأقل بالقدر الذي يستطيعه هذا الأخير.

وهكذا كانت حياة الأبيقوريين في حديقة أبيقور ـ تلك الحياة السعيدة الخالية من كل تألم، والتي تشيع فيها الطمأنينة السلبية ، \_ حياة ناعمة كأنعم ما تكون الحياة. ثم لا يفرق أبيقور فيها يتصل بالسعادة بين الفضيلة وبين اللذة، فكل لذة فضيلة، وكل فضيلة إنما مصدرها اللذة، وهو لهذا لا يريد أن يلجأ إلى ذلك التقسيم السرباعي التقليدي، وإنما يقول إن هذه فضائل أولاً، لأن الحكمة بها يستطيع الإنسان أن يوازن بين اللذات بعضها وبعض، كى يفضل الواحدة على الأخرى، وعن طريق هذا الحساب الدقيق وحده يستطيع أن يصل إلى تحقيق السعادة. فهو يقول إذاً بفضيلة الحكمة، لأنها الوسيلة المؤدية إلى النظر الصحيح، المؤدى إلى تحقيق السعادة بوصفها مجموعة لذات. كما أنه يشيد كذلك بفضيلة العفة وضبط النفس، لأنه عن طريق هذه الفضيلة يستطيع الحكيم الأبيقوري أن ينظم شهواته، وألا يدع اللذات التي في المرتبة الدنيا تطغى على اللذات التي في المرتبة العليا؛ فهي وسيلة قوية لكي يستطيع بها الحكيم الأبيقوري أن يحقق اللذات الصحيحة. كما أنه يأخذ أيضاً بفضيلة الشجاعة، لأنه عن طريق الشجاعة يستطيع الإنسان أن يخلو من كل خوف أو رهبة، لأننا قلنا: إن السعادة في النهاية تنحل إلى الطمأنينة السلبية، ولكي تتحقق هذه الطمأنينة لا بد أن تخلو النفس من كل شعور بالخوف لأنه مصدر للاضطراب، والشجاعة هي الفضيلة التي تحقق لنا هذا الخلو من الخوف. والعدالة كذلك يجب على المرء أن يحرص على تحقيقها، إن في نفسه

أو بالنسبة للاخرين ، لأنه عن طريق العدالة يستطيع الإنسان أن يظل آمناً، آمناً من اتهام الآخرين له، وآمناً كذلك من عـذاب الضمير، فالعدالة واجبة إذن لكي يتحقق هذا الهدوء الأخلاقي النفسي الذي ينشده الحكيم الابيقوري.

ويُعنى أبيقور، من بين هذه الفضائل الأربع جميعاً، بالفضيلة الأولى، ألا وهي فضيلة الحكمة، لأن المسألة ستتهي عند أبيقور، فيها يتصل بالمقياس الأخلاقي في اللذات، إلى مفاضلة وموازنة مستمرة بين اللذات بعضها وبعض، أي إلى عمل حساب دقيق لكل اللذات والآلام بعضها بالنسبة إلى بعض، وكل منها في داخل ذاته. وكل هذا لا يمكن أن يتم إلا إذا تيسر للإنسان شعور دقيق وإدواك واضع لصفات اللذات والآلام، أو بتمبير أدق من ناحية الكمية من اللذات والآلام. فعلى الرغم من أن ناحية الكمية من اللذات الكمية إنما يتم عن طريق يلاحظ أن تقويم هذه اللذات الكمية إنما يتم عن طريق التمييز العقلي الذي يوازن بين هذه اللذات بعضها وبعض، ويدعو إلى تحقيق الأولى منها ونبذ الأدن.

وهكذا نجد أن أبيقور قد قال في أخلاقه أيضاً جذه الفضائل الأخلاقية المختلفة التي قالت بها الأخلاق عند أفلاطون وأرسطو إلى حد ما، فكأنها في الواقع من هذه الناحية لا تقبل علواً وسمواً عن الأخبلاق الأفلاطونية والأخلاق الأرستطالية. وإذا تحقفت الفضيلة على النحو الذي بيَّناه بأن كان المرء يحرص على اللذات التي من النوع الأول، ويضبط نفسه فيها يتصل بالنوع الثاني، وينفر نفوراً تامأً من النوع الثالث فإن عليه إلى جانب هذه الناحية الإيجابية في الأخلاق، ولكى تتم له الـطمأنيــة السلبية المطلوبة، والخلو من كل تألم، أن ينظر في الناحية السلبية من الأخلاق، فيستبعد الأشياء التي تعكر صفو هذه الحياة الناعمة المطمئنة التي يجب أن يحياها الحكيم الأبيقوري. وهذه الأشياء التي تعكر صفو الحياة عنده عديدة لا حصر لها، ولكن أهمها شيئان: أولًا الجزع من الزمان، ثم الجزع من الموت. أما الجزع من الزمان فلا داعى له إطلاقاً، إذّ ينشأ هذا الجزع من فكرة خاطئة ووهم غريب هو وهم فكرة الخلود، فيظل الإنسان متأثراً بهذه الفكرة وهذا المعنى السابق، مما يفسد عليه حياته الحقيقية التي يجياها، ولن يحيا غيرها. ولما كانت هذه الفكرة وهماً لا أساس له من

الصحة كما تعلمنا الطبيعيات، فواجب علينا أن نرفضها، وبالتالي ألا تتأثر بها. هذا إلى أن اللذة لا تقاس بمدتها، وإنما تقاس بشدتها؛ فقد تكون لذة طويلة المدة، ولكنها أقل درجة وشدة بكثير جداً من لذة أقصر مدة وأكبر شدة. فالمقياس إذن في المفاضلة بين اللذات هو في الشدة، لا في المدة. وعل هذا فيجب عل الحكيم أن يقتصر عل هذه الحياة التي يحياها وحدها، ولن يحيا غيرها، وأن ينعم فيها الحياة التي يحياها وحدها، ولن يحيا غيرها، وأن ينعم فيها بأقصى لذة ممكنة بأن يكون خالياً من كل تألم، مطمئن النفس كأنقى ما تكون الطمأنينة، وخير طريقة للمرء ينتظر المرء بالغد شيئاً.

وثاني الأمرين ليس بأقل وهماً من الأمر الأول، ونعني به الجنوع من الموت. فهذا الجنوع لا أساس له من المواقع، فطلاً كنا نحيا، فالموت ليس شيئاً، وإذا متنا، فلن نكون شيئاً، وإغا الوهم هو الذي يصور لنا امتداد هذه الحياة، وبالتالي يجعلنا ننظر نظرة رجعية إلى الوراء أو المامية والمعنى هنا واحد في فعتقد أنفسنا في وضع المغد: والمعنى هنا واحد في ننحل إلى اجزاء، وأصبح جئة يأكلها الدود، فهذه الصورة للإنسان هي التي تحدث الجزع من الموت، مع أننا في هذه الحالة، حالة تحلل الجثة، لا نشعر بشيء لأننا غير موجودين بعد، فلا داعي مطلقاً إذن لتحقيق هذه النظرة الرجعية، كها أنه لا داعي مطلقاً للتفكير فيها بعد الموت، لأن ما بعد الموت لا يعنينا إطلاقاً، ولهذا يجب أن نتخلص من هذا الوهم: وهم الجزع من الموت، حتى نحيا الحياة السعيدة التي نرجوها.

وهكذا نجد أن الأخلاق الأبيقورية ، وإن كانت قد بدأت بجداً يخيل إلى المرء أنه حسي نفعي مادي وضيع، فإنها على العكس من ذلك، قد انتهت بأخلاق سامية كل السمو، لا تقل في نقائها وسموها عن الأخلاق المثالية، التي يقول بها رجل مثل أفلاطون.

## أبيسلارد

#### **Abailardus**

بطرس أبيلاردس ، من أشهر فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية . كمان ذا حياة وجدانية عنيفة ، وخاض مساجلات

حامية مع مفكري عصره . واختلف الباحثون في تقدير شخصيته واثره .

ولد سنة ١٠٧٩ في اقطاع بـلاتيـوم Palatium (Palet) (باقليم بريتاني في شمال غربي فرنسا. وعلى بعد ۱۲ كيلومتراً من مدينة نانت Nantes) ودرس الفلسفة على زعيمي الحركة الفلسفية في فرنسا أنذاك: وهما: روسلان، زعيم الاسميين، وجيوم دي شامبو من أتباع المذهب الواقعي في مشكلة الكليات. بدأ مع روسلان في مدينة تور Tours ومدينة لوش Loches . ثم تحول عنه الى مدرسة جيوم دي شامبو في باريس. لكن أبيلارد ما لبث أن ثار على أستاذه هذا، وأنشأ لنفسه مدرسة في مدينة ميلان Melun على مقربة من باريس. ثم في كوربي Corbeil. ثم رغب في دراسة اللاهوت، فذهب إلى مدينة لان Laon حيث درس اللاهوت عيلي أنسلم Anselme اللاوني de Laon، لكنه لم يجد فيه، على حد تعبيره، وغير شبجرةٍ حافلة بالورق دون ثمار، وبؤرة يتصاعب منها دخان کثیر دون نور، (اتاریخ مصائبی، طبعة مینی Migne مجلد ۱۷۸ عدد ۱۲۳)... وسرعان ما وقع في خصومة معه أدت الى طرده من لان. فذهب الى باريس، حيث فتح مدرسة في مواجهة كنيسة نـوتردام في سنـة .1114

ارتفعت شهرته ارتفاعاً هائلاً، وأمه الطلاب من سائر أصقاع أوروبا: من انجلترة، والمانيا وايطاليا الخ... حتى بلغ عدد طلابه حوالى ألف طالب ـ وهو رقم عظيم بالنسبة الى ذلك العصر بـ ومن بين هؤلاء الطلاب : ١٩ صاروا كاردينالات، وأكثر من خسين صاروا اساقفة أو رؤساء أساقفة، ومنهم من تولى عرش البابوية وهـو سلستان الثاني Celestin II ومنهم من صار تربيوناً (حاكمًا) وهوارنلدو دي برشيا.

لكن هذه الشهرة الهائلة ما لبثت أن تحولت الى عنة بالغة أو سلسلة من المحن التي بدأت سنة ١٩١٨ وهو في سن التاسعة والثلاثين. ذلك أنه وقع في غرام فتاة تدعى هلويزة (ولدت سنة ١٩٠١ وتوفيت سنة ١٩٦٤) وكانت بنت أخ (أو أخت) فولبرت Fulbert وهو كاهن قانوني في كنيسة نوتردام. وكانت العلاقة في البدء سرية، الى ان فاجأهما عمها (أو خالها) فولبرت: فافتضح أمرهما. فقرر أبيلارد الهرب معها سراً الى موطنه في اقليم بريتاني، حيث أبيلارد الهرب معها سراً الى موطنه في اقليم بريتاني، حيث

ولد لهما ابن سمى اسطرلاب Astrolabe. ثم عاد الى باريس، وتزوج بهلويزة سرأ. بيد أن أبيلارد أمرها بأن تندرج في سلك الرهبانية في دير ارجنتي Argenteuil. فلما علم بذلك عمها ظنّ أن أبيلارد يريد التخلص من زواجه منها، فوضع مؤامرة للانتقام من أبيلارد، وذلك بأن اتفق مع عصبة من الفتاك، الذين ترصدوا لأبيلار وهو نائم، فقطعوا آلته الجنسية، هنالك قرر أبيلارد، وقد انتشرت هذه الفضيحة، الاعتزال في دير سان دنی Saint - Denis في ضواحي باريس، حيث راح يكتب كتابه وفي الوحدة والتثليث الإلهي». وقد أثار هذا الكتاب عاصفة من الهجوم عليه أدت الى ادانته في مجمع سواسون Soissons سنة ١١٢١. فهرب من سان دني الي مكان قريب من تروا Troyes، وبني فيه ديراً سماه والبارقليط، Paraclet وهنا واصل التدريس أيضاً، إلى أن اختاره رهبان دير سان جلداس Saint Gildas (في اقليم بريتاني) رئيساً لهم. هنالك تنازل أبيلارد لهلويزا ولأخواتها الراهبات اللواتي طردن من أرجنتي ـ عن دير البارقليط. ولكن الفساد المنتشر بين رهبان سان جلداس حمل أبيلارد على تركهم في سنة ١١٣٥٪ وعند هذه السنة تنتهي ترجمة أبيلارد لحياته بقلمه وهي ترجمته الذاتية الموسومة باسم Historia Calamitatum (وتاريخ مصائبي). ولما وقع هذا الكتاب في يد هلويزة، بدأت بينها رسائل تعد من أجمل ما نعرفه في تاريخ الأدب.

أما حياته بعد سنة ١١٣٥ فنحن نعرف القليل عنها، وذلك عما كتبه جان دي سالسبوري الذي يروي أنه استمع في سنة ١١٣٦، الى دروس «المشائي اليا لايتومي» أي بطرس أبيلارد. وقد استمر ابيلارد في هذا التدريس حتى سنة ١١٤٥. وكانت حملة القديس برنارد وبعض الرهبان ضد آراء أبيلارد قد اشتدت، الى أن أفضت الى ادانته في مجمع صانص Sens سنة ١١٤١. وبعد ذلك اعتزل لفترة قصيرة في دير كلوني (Cluny)، وتوفي في شالون على نهر السون Châlon-sur-Sâone في ٢١ أبريل سنة

مؤلفاته

ترك أبيلارد خمسة كتب في الفلسفة واللاهوت هي:

de Unitateettri- (في التوحيد والتثليث الإلهي) التوحيد والتثليث الإلهي Remibius Stolzle ونشره tate divina

في سنة ١٨٩١ في فريبورج ـ آن بريسجاو.

Theologia Christiana و اللاهوت المسيحي ٢ مارلير dom Marlene وقد نشره مارلير dom Marlene و سنة ١٧١٧ ضمن كتاب Thesaurus novus anecdotorum جـ • عمود ١١٣٩.

المستخبل الى السلاهبوت، Introductio ad ه. المستخبل الى السلاهبوت. ۱۷۱۹. فقد نشره دامبواز D'Amboise سنة الادام.

Reinwald تشره رينفلد Reinwald تحت عنوان : «موجز اللاهوت المسيحي» Epitome theologiae تحد عنوان في برلين سنة ١٨٣٥.

و المنطق Dialectica وقد وجهه أبيلارد الى أخيه داجوبير Dagobert من أجل تعلم أبناء أخيه هذا، وقد نشره فكتور كوزان في باريس سنة ١٨٣٦ في مجموع بعنوان:

Ouvrages inédits d'Abelard pour sevir à l'histoire de ويحتوي هذا la philosophie scolastique en France. المجموع أيضاً على تعليقات لابيلارد على أرسطو وفورفوريوس ويؤتيوس.

### مذهبيه

١) العقل والنقل: ميّز أبيلارد تمييزاً دقيقاً بين الايمان والعقل، بين اللاهوت والفلسفة. فاللاهوت موضوعه الكتابات المقدسة، أما الفلسفة، وتشمل المنطق والفيزياء (العلم الطبيعي) والأخلاق، فموضوعها المعرفة العلمية الدقيقة القائمة عبلي العقل. لكنه ليس معنى هذا أن اللاهوت في غني عن العقل: ذلك لأن الدين كثيراً ما هاجمه الفلاسفة وهم لا يعترفون بغير ما هو عقلي، كما أن النصوص الدينية في حاجة أحياناً الى فهم عقلي، وكذلك يوجد لدى آباء الكنيسة أقوال متضاربة متناقضة، فلا بد من استعمال العقل لتمييز الصحيح منهما من غير الصحيح. \_ صحيح أن العقل لا يستطيع أن يفسر أسرار الايمان، لكن يمكن بواسطة المشابهات وأقيسة النظير الوصول إلى ايضاحات للأسرار الدينية. لهذا يمكن العقل أن يصل إلى فهم بعض الأسرار الدينية والوصول فيها إلى أمور لا تتناقض مع الايمان. وإذا كان العقل لا يستطيع أن يصل في هذا المجال إلا إلى آراء محتملة فحــب، فليس هذا مبرراً لاغفال دور العقل في فهم الأمور الايمانية.

لكنه في هذا المجال وصل الى نتائج أخذها عليه المتشددون من اللاهوتيين في عصره فقد أخذوا عليه تصوره المعقلي لله، وعاولة اكتشاف سوابق لعقيدة التثليث لدى الفلاسفة اليونانيين السابقين وتشبيهه أو تقريبه بين روح العالم عند الرواقيين وبين الروح القدس في العقيدة المسيحة، كذلك اخذوا عليه تفسيره لأقانيم الثالوث بأنها الاتحاد بين القدرة، والحكمة، والخير، ولهذا كان تصوره للمسيح أقرب الى تصور اللوغوس منه الى تصور المسيح المرب ومن هنا نراه ينكر أقنومية الابن والروح القدس.

ثم ان منهج ونعم ولا) Sic et non الذي بموجبه كان يورد الآراء الجديدة وتلك المعارضة بالنسبة الى كل عقيدة من عقائد المسيحية قد جعلهم يتهمونه بسوء النية وكأنه يقول بتكافؤ الأدلة فيها يتصل بحقيقة هذه العقائد.

وفيها يتعلق بخلق العالم، يقول أبيلارد ان الله لا يستطيع أن يفعل شيئاً غير ما فعل، ولا أحسن بما فعله عليه. ويبني هذا الرأي على أساسين: الأول أن الله كان قادراً على فعل أي خير أراد، وكان يكفي أن يقول له: وكن فيكون، اذن لكان الله سيكون ظالماً اذا لم يفعل أكبر خير كان في مقدوره فعله. والثاني أن الله لا يفعل شيئاً إلا لسبب كاف وجيه. وهذا لم يضع الله إلا كل ما هو ملائم وحسن. فالعالم هو أفضل عالم عكن وهو كل ما استطاع الله صنعه.

ب) مشكلة الكليات هل الكليات الخمس ـ وهي: الجنس، والنوع، والفصل النوعي، والعرض العام، والخاصة ـ موجودة في الذهن فقط أي مجرد أسهاء، أو موجودة أيضاً في الواقع، في الأعيان؟ تلك هي مشكلة الكليات الشهيرة في العصور الوسطى، وحياها انقسم المفكرون الى واقعين يقولون بوجود الكليات في الواقع وما الأفراد المعينون إلا أشباح ومظاهر لها، والى اسمين يقولون المعكس، أي أن الكليات مجرد أسهاء للدلالة على ما هو المعكس، أي أن الكليات مجرد أسهاء للدلالة على ما هو مشترك بين أفراد أو ما يخص فرداً فرداً. وقف أبيلارد في هذه المشكلة موقفاً وسطاً بين كلا الطرفين المتقابلين، وان كان في الواقع أقرب الى الاسميين، فهو يقرر أن الكليات هي تصورات موجودة في الذهن وليس لها وجود في الواقع هي تصورات موجودة في الذهن وليس لها وجود في الواقع الخارجي ومن هنا يسمى مذهبه به والتصورية».

ج) الأخلاق: وفي الاخلاق أقام أبيلارد مذهبه على

رقم ۹۷۳).

النية، فقال أن الله يحكم على الناس في أفعالهم بحسب نياتهم. أما الناس فيحكمون على الأفعال، ولا يعاقبون الخطايا بقدر ما يعاقبون الاعمال، وهم لهذا لا يتبعون المعيار الموضوعي الإلمي. ولهذا الرأي نتائج خطيرة استخلصها أبيلارد فجرت عليه الهجمات العاصفة: من ذلك أنه قرر أن الذين أضطهدوا المسيح والشهداء لم يخطئوا، لأن نيتهم كانت التعبد بذلك لإلههم، والخطيئة الاصلية ليست خطيئة متوارثة، لأن الطفل حين يولد

وقد اختلف الباحثون في المدى السذي ذهب اليه أبيلارد في حرية الفكر فالبعض يؤكد أنه كان رائد حرية الفكر في أوروبا، والبعض الأخر ينكر ذلك ويقرر أنه كان ذا نزعة عقلية لكنه ظل مع ذلك في نطاق الدين.

ليست لديه بعد أية نية لارتكاب خطايا. (راجع نشرة ميني

Migne في مجموعته Patrologia Latina حد ۱۷۸ عمود

### نشرات مؤلفاته

أهم نشرات لمؤلفاته اثنتان: نشرة فكتور كوزان Cousin في ثلاثة مجلدات ، وقد ظهر الأول بعنوان: Ouvrages inedits. Paris, 1836 والثاني والثالث يشملان سائر مؤلفاته المعروفة، باريس سنة ١٨٤٩، ١٨٥٨، Pat- والنشرة الثانية قام بها ميني Migne في مجموعته الشهيرة - Pat- فيها النشرات السابقة فيها عدا كتب المنطق.

ومن ذلك نشر اشتولتسله Stolzi كتاب:

De unitate et trinitate divinis, Freiburg - in - Breisgau . 1891

### مراجع

- Ch. De Rémusat: Abélard: sa vie, sa philosophie et sa theologie, 2 vols. Paris 2<sup>e</sup> ed. 1855.
- J. McCabe: Peter Abelard. New York, 1901.
- H. Ostellender: P. Abelard: Theologia und die Sentenzenbücher seiner Schule, Breslau, 1926.
- C. Ottaviano: P. Abellard: La vita, Le opere & il pensiero, Rama, 1931.
- H. Waddel: P. Abelard, London, 1939.
- Et. Gilson: Héloîse et Abélard. Paris 2e ed. 1948.

- M. T. Fumaculli: La Logica di Abelardo. Firenze, 1949.

### الأحراج

قیاس الاحراج، کها یعرفه منطق بور رویال، هو: «برهان مرکب، فیه یستنتج الانسان، بعد تقسیمه کلاً الی اجزائه، بالسلب أو بالایجاب، من الکل ما استنتجه من کل جزء» ومثاله:

لا يمكن المرء أن يحيا في الدنيا إلا بالانعكاف على اللذات، أو بمحاربتها، واذا انعكف على اللذات فهذه حالة بائسة لأنها من العار ولا يمكن الانسان فيها أن يكون راضياً، واذا حاربها، فهذه أيضاً حالة بائسة، لأنه لا شيء أدعى الى الألم من هذه الحرب الداخلية التي يضطر الانسان دائيًا أن يشنها على نفسه .. لا يمكن أن تكون في الدنيا سعادة حقيقية.

(منطق بور رویال ص ۴۰۷).

ولكن أكثر التعاريف شيوعاً هو وأنه برهان صوري يحتوي على مقدمة، فيها تثبت شرطية أو شرطيتان معاً، وأخرى فيها مقدمات الشرطية مثبتة عناداً، أو تواليها منفية عناداً كذلك، والمقدمة الأولى تسمى عادة: الكبرى، والثانية: الصغرى، (كينسرص ٣٦٣).

كما يعرف على نحو يبين طبيعته الخاصة هكذا: «برهان شرطي فيه عنادان؛ ويبرهن على شيء ضد خصم في كلتا حالتي العناده (جوزف: المنطق، ص ٣٥٨).

وعرَّفه كسيودوروس هكذا: وبرهان فيه قضيتان، أو أكثر، بختار منها واحدة، لا شك في انها غير مرضية.

وبالجملة فإن قياس الاحراج: بـرهان يـريد منـه الانسان افحام الخصم، بالزامه بأحد أمرين (أو أكثر) كلاهما لا يرضاه.

ومن الأمثلة التقليدية عليه المثال التالي:

الناس الذين ينوون القتل اما أن ينفذوا نيتهم، أو لا ينفذونها. اذا نفذوها أذنبوا في حق الشرع الإلهي وكانوا

خـاطئـين، واذا لم ينفـذوها أثمـوا في حق ضميــرهم الاخلاقي، وكانوا خاطئين.

اذن سواء عليهم أنفذوا نيتهم في القتل أم لم ينفذوها فإنهم خاطشون. ويتميز قياس الاحراج من القياس الاستثنائي المنفصل بكون هذا الاخير ينتج أحد طرفي الانفصال فقط، بينها قياس الاحراج ينتج كلا طرفي (أو كل أطراف) الانفصال.

راجع تفصيله في كتابنا المنطق الصوري والرياضي، ط ٢، ص ٧٣٤ ـ ص ٧٤٠ (القاهرة ، سنة ١٩٦٣)

# الاحكام التحليلية والاحكام التركيبية

الاحكام التحليلة هي التي يكون فيها المحمول مستخلصاً من ماهية الموضوع، والتركيبية هي التي يكون فيها المحمول معبراً عن صفة لا تدخيل في مفهوم الموضوع. ولو اعتبرنا ان كل صفة يكن أن تدخيل في مفهوم الموضوع يجب أعتبارها داخلة فيه، فإن من الواجب أن نعد كل الاحكام الصحيحة أحكاماً تحليلية. أما اذا فسرنا المفهوم تفسيراً ذاتياً، بمعنى أنه مجموع الصفات التي أعرفها عن شيء، فإن القضايا يصح أن تكون تحليلية أو تركيبية تبعاً لمدى علمي بالشيء. فاذا كنت أعرف كتاباً قرآته كثيراً دون أن أتنبه مثلاً الى تاريخ طبعه، فإنني حينا أنتبه الى ذلك، فإن هذه الصفة تعتبر جديدة، فيكون الحكم تركيبياً.

لكن كنت Kant لم يقصد هذا حين فرق بين الاحكام التحليلية والأحكام التركيبية، وإنما فرق بينها على أساس التعريف أو الحد. فاذا كانت الصفة المحمولة على الموضوع داخلة في حد الموضوع، كانت القضية تحليلية، واذا لم تكن داخلة في حد الموضوع، كانت تركيبية. فاذا قلت إن الجسم عمل، فإن صفة الامتداد داخلة في تعريف الجسم غير نفاذ \_ فإن هذا القول لا يضيف صفة جديدة الجسم غير نفاذ \_ فإن هذا القول لا يضيف صفة جديدة لمهوم الجسم، لأن عدم القابلية للنفوذ تكون جزءاً من تعريف الجسم باعتباره جسهًا مادياً في مقابل الجسم تعريف الجسم باعتباره جسهًا مادياً في مقابل الجسم تعريف الجسم باعتباره جسهًا مادياً في مقابل الجسم تعريف الجسم باعتباره جسهًا مادياً في مقابل الجسم

الهندسي. ولكن اذا قلنا: الجسم ذو ثقل، فإننا نضيف صفة غير متضمنة في تعريفه وهي كونه ينجذب الى أجسام اخرى (الأرض). فالقضية الاخيرة تركيبية؛ لأن المحمول يضيف الى الموضوع صفة بمحمول لا يدخل في تعريف الموضوع.

لكن تقوم بعد هذا مشكلة تحديد الفهوم. ونحن نعلم أن التعريف ليس ثابتاً، بل في استطاعتنا أن نعرف الشيء الواحد تعريفات مختلفة. واذن فالتقسيم الى قضية تحليلية وقضية تركيبية أمر اعتباري، يتوقف على المفهوم. لهذا لنقرقة، كثير من المناطقة، ومنهم برادلي Bradley الذي قال ان مفهوم الشيء يتوقف على معرفتنا به، واذن ففي رأيه أن التمييز بين القضايا التحليلية والتركيبية لا

لكن يمكن الرد على هذا النقد بأن نقول اننا في التعريف نميل الى الاقتصار على ما يفصل الشيء عن غيره وبجمع كل صفاته الاساسة، أي أننا نميل الى التعريف بالماهية، ولا ندخل الاعراض في المفهوم. وهذا من شأنه الحيوان المجتر أنه مشقوق الظلف، لهذا ينبغي أن نعد القضاية : الحيوان المحتر مشقوق الظلف، لهذا ينبغي أن نعد وفي الاستدلال الرياضي نستند الى الاحكام التركيبية، فتعريف المثلث لا يتضمن كون مجموع زواياه يساوي قائمتين، كما لا يتضمن أن مجموع ضلعيه أكبر من الضلع الثالث، الخ، فالقضايا التي من هذا النوع بجب أن تعد تركيبية.

الواقع أن القضايا التركيبية هي القضايا الحقة، لأنها تأي بعلم جديد، فاذا كان العلم يقوم على اكتشاف صفات أو خواص جديدة، فإن القضايا العلمية هي النهاية القضايا التركيبية، أما القضايا التحليلية فترجع في النهاية إما الى تحصيل الحاصل أو الى أن تكون تعريفات لفظية بأن يكون الموضوع والمحمول لفظين أو تعبيرين مختلفين لمسمى أو مدلول واحد. وأمثال هذه القضايا ان افادت في الكشف.

ونحصل على القضايا التركيبية إما بالتجربة، أو بالاستدلال الرياضي، أو القياس. فالتجربة ينبوع دائم لايجاد قضايا تركيبية، لأن التجربة تدلنا دائمًا على صفات

جديدة لم نعرفها بعد، وكذلك الحال في الاستدلال الرياضي: نجد أنه يكاد يقوم كله على القضايا التركيبية (راجع في مقابل ذلك آراء بونكاريه وراسل) ، حيث نستخلص ـ دون اللجوء الى التجربة ـ حفائق جديدة، هي قضايا تركيبية. كذلك يمكن النظر الى النتيجة في القياس على أنها قضية تركيبية، لأنها تحوي محمولاً ليس داخلاً في حد الموضوع، وانحا يدخل في المقدمة الكبرى.

والخلاصة ، أن للتفرقة بين الاحكام التحليلية والاحكام التجربية أهميتها وفائدتها، وكنت Kant يسمي الاحكام التجليلية أيضاً باسم : الاحكام الايضاحية، ويسمي التركيبية أيضاً باسم: الأحكام الامتدادية extensifs إذ الأولى تقتصر على الايضاح دون إضافة جديدة، بينها معرفة الثانية توسع وتمتد بمعرفتنا للموضوع.

ويولي كنت أهمية بالغة لدراسة الاحكام التركيبية القبلية ـ راجع كتابنا: «اسانويـل كنت، ص ١١٧ وما يتلوها (جـ ١ سنة ١٩٧٧، الكويت).

وراجع كتابنا: «المنطق الصوري والريـاضي» ص ۱۳۴ ـ ۱۳۵، (ط ۲ القاهرة، سنة ۱۹۹۳).

# أدلسر

### Alfred Adler

عالم نفسي طبي ، وهو مؤسس ما يسمى بعلم النفس فردي .

ولد في بينسنج Penzing بنواحي فيينا ( النمسا ) من اسرة هنغارية يهودية في ٧ فبراير سنة ١٨٧٠ ، وتوفي في أبردين Aberdeen ( اسكتلندا ـ بريطانيا ) في ٢٨ مايو سنة ١٩٣٧ .

درس الطب في جامعة فيينا ، حيث حصل على اجازة الطب في سنة ١٨٩٦ ومارس مهنة الطب واعتنق المسيحية ، ظاهرياً فيها يبدو . ثم انصرف الى علم النفس ، وتعاون مع فرويد وجماعته ، ثم ما لبث حتى اختلف مع فرويد وجماعته ، ويظهر ذلك لأول مرة في كتابه ، دراسة عن دونية الأعضاء ، ويظهر ذلك لأول مرة في كتابه ، دراسة عن دونية الأعضاء ، المعلق كلان عبد ولينا وبينا وبيد يعلن صراحة معارضته لأراء فرويد . وفي سنة ١٩٩٠ أنشأ مركزاً تجربياً في فيينا للأمراض

النفسية . في سنة ١٩١٦ نشر كتابه وفي الخلق العصابي ، (ميونيخ سنة ١٩١٢ ) . في سنة ١٩١٤ بدأ في أصدار المجلة الدولية لعلم النفس الفردي، وقد استمرت حتى سنة ١٩٣٥، وفي المقالات التي نشرها فيها أقام بناء علم النفس الفردي شيئاً فشيئاً . ولما قامت الحرب العالمية الأولى في سنة ١٩١٤ التحق بالجيش النمساوي . فلما انتهت الحرب اتجه اهتمامه الى ارشاد الاطفال كوسيلة من وسائل علم النفس الطبي الوقائي . ولقى رعاية من الحكومة النمساوية في هذا المجال، فأنشأ مراكز لارشاد الطفل في فيينا، وميونيخ وبرلين . وانتشرت أفكاره في مجال ارشاد الاسرة والطفل بين رجال التربية . وهو من ناحيته تجول في أنحاء أوروبا والولايات المتحدة الاميركية لترويج أفكاره . وكان لهنذ سنة ١٩١٢ قد بدأ التدريس في المدرسة الشعبية العليا وفي معهد التربية في فيينا ، فاستمر في هذا العمل الى أن عينٌ في سنة ١٩٢٩ أستاذاً لعلم النفس الطبي في كلية طب لونج ايلند (Long Island ) في نيويورك. وخلال الثلاثينات أهتم بما سماه والاهتمام الاجتماعي ، والقي محاضرات للدعوة اليه تتسم بالوعظ والدعوة اكثر مما تتسم بالعلم ، وكان يستهدف من ذلك مواجهة الحركة النازية والفاشية .

ومن أبرز مؤلفاته الأخرى ( وكلها بالألمانية ما عدا رقمي ٤ ، ٦ ) :

١ ـ د مشكلة الجنسية المثلية ( اللواط والسحاق) ،
 سنة ١٩١٧ .

٢ ـ «الممارسة النظرية في علم النفس الفردي ٤ ، ميونيخ
 سنة ١٩٢٠ .

٣ ـ ومعرفة الناس ، ليبتسك سنة ١٩٢٧ .

٤ ـ • نمط الحياة ، بالانجليزية ، لندن سنة ١٩٣١ .

٥ ـ و الدين وعلم النفس الفردي و فيينا سنة ١٩٣٣ .

٦ - ١ الاهتمام الاجتماعي ١ : ٤ عَدِ للانسانية ١
 (بالانجليزية ) لندن ، ١٩٣٦ .

يرى أدلر أن الخياة النفسية تيار مستمر خلاق لا يمكن التنبؤ بمجراه وفي كل واحد منا فروق جوهرية نتميزهها عن سائر الناس لأن تجارب كل واحدمنا تختلف عن تجارب الآخر . ومن هنا كان من الضروري أن يكون علم النفس فردياً لكن كيف يمكن التحدث عن علم بما هو فردي ؟ أن ذلك يكون

نلاحظ أن بعض الافراد يصلون الى تفوق حقيقي في العلاقات الاجتماعية ، وفي العمل ، وفي الزواج ، وهي العمليات الثلاث الرئيسية التي يحددها أدلر للانسان . والبعض الأخرون يصلون الى تفوق مبالغ فيه ، وبالتالي زائف : فيعزلون ، ويشعرون نحو الأخرين بالاحتقار ، وفي الأحوال الخطيرة يكون هناك عصابات عضوية ووظيفية ، وقد يصل ذلك الى درجة ارتكاب الجرائم وسائر أنواع الشذوذ والانحراف الانسانة .

### مراجع

- H. Sperber, A.A., der Mensch u. seine Lehre, Monaco 1926;
- J. Wendeler, Die Individualpsychol. A. A.s in ihrer Beziehung zur Philos. des Als- Ob H. Vaihingers, Friburgo 1932 (diss.);
- W. M. Kranefeldt, Secret Ways of the Mind, Londra 1934;
- N. Seelhammer, Die Individualpsychol. A.s dargestellt u. kritisch untersucht vom Standpunkt der kathol.
   Moraltheologie, Düsseldorf 1934;
- M. Ganz, La psicologia de A. A. y el desenvolvimiento del niño, Madrid 1938;
- O. Bumke, Die Psychoanalyse u. ihre Kinder, 2<sup>a</sup> ed., Berlino 1938;
- P. Bottome, A.A. Apostle of Freedom, Londra 1939; tr. sp., Barcellona 1952;
- H. Orgler, A.A. The Man a. his Work, ivi 1939; 3" ed. 1963;
- P. Plottke, Il dinamismo della personalità nella dottrina di A., in «Riv. Psicol.» 1944- 45;
- W.M. Kranefeldt, Therapeutische Psychologie. Freud, A., Jung, intr. di C.A. Jung, 2<sup>a</sup> cd., Berlino; 1950.
- O. Spiel, La doctrine d'A.A., tr. fr., Parigi 1954;
- H.L. R.R. Ansbacher, The Individual Psychology of A.A. A Systematic Presentation in sels. from his Writings, Nuova York 1956;
- L. Way, A.A. An Introduction to his Philos., Harmondsworth 1956;
- A. Stern, La psychol. individuelle d'A. A. et la philos., in «Rev. philos. Fr. Etr.», 1960, pp. 313-26;

بالبحث في العوامل الايجابية التي تسيطر على تكوين التميز النفسي الفردي. وهو في سبيل ذلك يستعين بما يسميه و بالخط المستقيم الفردي من الأدنى الى الأعل و لكل الحياة النفسية للانسان. في خلال هذا الخط يحاول الانسان أن يعوض عما يشعره من نقص تجاه الأخرين. فالطفل يشعر بنقص نحو الشاب المكتمل الشباب، والشاب نحو الرجل الكامل الرجولة. لحذا نشأت في داخل نفسية الانسان وأخلاقه. لكن المبالغة في التعويض تؤدي الى احد أمرين وأخلاقه. لكن المبالغة في التعويض تؤدي الى احد أمرين متقابلين: أما إلى العبقرية كما هي الحال في صمم بيتهوفن أو الى مرض نفسى: هستيريا أو بارانويا.

وذهب أدار الى أن في الانسان نوازع فطرية من أبرزها النزعة العدوانية و ١ الحاجة الى اللطف. . وقال عن الشعور بالنقص و بأنه شعور مشترك بين كل الاطفال ورد فعل الطفل ازاء ذلك هو و الشعور بالاستعلاءة ، الذي جعله يجل محل القول وبالنزعة العدوانية، وهذا الشعور بالاستعلاء يتجه نحو القوة الرجولية والسطرة ، لكن هذه النزعة الاستعلائية تقوم الحياة الاجتماعية بالحد منها وتهذيبهما وتعديلها ، فيتحول أحياناً الى ضده وهو التواضع والاستخذاء ، وهذا ما يسميه أدلر بالانتقال من وهم Fiction الى وهم مضاد antifiction لكن الغرض لا يزال هو الاستعلاء. يقول أدلر: « ان من بين انتصارات الفسطنة (Witz) الانسانية انها تحقق الوهم المرشد بواسطة التكيف مع الوهم المضاد . . . أن تنتصر بواسطة التواضع والخضوع . . . أن تُحدث آلاماً في الغير بواسطة آلامنا نحن ، أن نسعى الى بلوغ الهدف من القوة الرجولية ، بواسطة وسائل أنثوية أن نبدو صغَّاراً كما نبدو كباراً ، وغالباً ما تكون حيل المصابين بالعُصابات من هذا النوع.

ومن أعراض الاصابة بالعُصاب أن يسعى المصاب الى تشكيل البيئة وفقاً لوهمه ، بينها الشخص السوي يشكل نفسه وفقاً لبيئته . وكل واحد منا هر حصيلة فعل عناصر متجهة نحو اغراض وهمية أو حقيقية ، حصيلة عوامل صادرة عن الفرد أو عن البيئة الكونية والاجتماعية المحيطة به. وتتداخل هذه العناصر والعوامل على مستويات غتلفة وعلى درجات متفاوتة من الانسجام ، من اجل تكوين الشخصية . ويمكن أن يقال بوجه عام أن عملية النمو في الفرد تتخذ أوجها ايجابية أو صلية ، وفقاً لكون قوى الفرد النفسية الفيزيائية تتوافق مع القوى الكونية والاجتماعية في البيئة التي يعيش فيها . ونحن

Die Axiome der Geometrie. Untersuchung der Riemann - Helmholtzschen Raumtheorien, Leipzig, 1876.

وكان من الاسهامات الأولى في فلسفة الهندسات الجديدة اللا إقليدية.

## وفي ميدان المنطق نذكر له :

- 1) Logik, I Logische Elementarlehre, Halle 1392.
- 2) «Logische Studien» in Vierteljahrschrift für wissens chaftliche Philosophie und Soziologie, 1878.

### وفي علم النفس:

- 1) Die Psychologie der Kinder, Bonn, 1901.
- Uber Inhalt und Geltung des Kausalgestzes, Halle 1905.
- Wissenschaftlichehypthesen über Leibund Seele, Köln, 1907.
- 4) Reproduktions psychologie, Berlin, 1920.

وقد كان أردمن من أنصار نظرية التوازي النفسي -الجسمي في فهم الظواهر النفسية. وميّز بين الفكر المعبّر عنه باللغة، والفكر العياني. وهذا الأخبر ينقسم إلى فكر تحت عقلي عند الأطفال والحيوان، وفكر فوق عقلي عند الإنسان البالغ أعلى درجات الفكر العقلي. وحياة الشعور (أو الوعي) تحتوي دائياً على بقايا لا واعية.

ويجعل أردمن المنطق قريباً من علم النفس ، لكنه يميز بينها مع ذلك بكون علم النفس علم وقائع جزئية محددة زماناً ومكاناً، بينها المنطق علم كلي عام، شكلي ومعياري والموضوع الرئيسي في المنطق، هو الحكم، ففيه تتحد مضمونات المعانى.

## مراجع

- E. Wentscher: « Benno Erdmann als Historiker der Philosophie», in Kantstudien 1921.
- E. Wentscher: « B. Erdmann's Stellung zu Kantsethik» in Kantstudien 1927.

- O. Chabas, Liberté et valeur selon la doctrine d'A. A., in «Atti del XII Congr. intern. di Filos.» XII, Firenze 1961;
- L. Way. A.'s Place in Psychology, 2<sup>a</sup> ed., Nuova York 1962.
- J. Rattner, Individualpsychol. Eine Einführung in d. tiefenpsycholog. Lehre von A.A., Monaco 1963;
- L. Smeriglio, La psicopedag. di A.A., in «Prospettive pedag.», 1965, pp. 294-343.

# أردمن ( بنُو )

### Benno Erdmann

باحث في المنطق ومؤرخ للفلسفة الماني، ولد في Guhranu في ١٨٥١/٥/١٦ ، وتموفي في برلمين في الم٢١/١/٧

درس في برلين وهيدلبرج على هلمهولتس ويونتس وتسلر وحصل على دكتوراه التأهيل للتدريس من برلين في سنة ١٨٧٦ ، وقام بالتدريس في جامعات كيل (سنة ١٨٧٨) وبراسلافيا (١٨٨٤) وهله (سنة ١٨٩٠) ويون (سنة ١٨٩٨) وبرلين (سنة ١٩٠٩)

وقد حاول في المنطق تفسير العمليات المنطقية بواسطة علم النفس على غرار ما فعل زيخفرت ويروسلم Jerusalem، مما أثار ضدهم دعاة النزعة الموضوعية ومذهب الظاهريات.

- وشارك في تاريخ الفلسفة بعدة مؤلفات ، نذكر منها :
- (1) Martin Knutzen und seine Zeit, Leipzig, 1876.
- (2) Kants Kritizismus. Leipzig 1878.
- (3) Die Idee von Kants Kritik der reinen Vernunft» in ABH. d. Berl. Akad., 1917.

وبعد وفاة دلتاي أشرف على اعداد النشرة الكاملة لمؤ لفات ليبنتس وكنت التي قامت على اصدارها أكاديمية برلين ، وكتب مقدمات مهمة لمؤ انمات كنت في هذه النشرة .

وفي ميدان فلسفة العلوم ألف أردمن كتاباً بعنوان وبديهيات الهندسة : بحث في نظريات المكان هند هلمهولتس ورعن » :

### ارزمس

## أردمن ( يوهانس ادوارد )

### Erasmus, Van Rotterdam

من أعظم رجال النزعة الانسانية وعصر النهضة في أوروبا ولد في سنة ١٤٦٦ أو سنة ١٤٦٧ أو سنة ١٤٦٩ في مدينة روثردام (اكبر موانىء هولندة) وتوفى في بازل (سويسرة) في 17 يوليو سنة ١٥٣٦. وكان الابن غير الشرعي لـ Rotger Gerrit ومرجريت. وهذه الولادة غير الشرعية القت بظلها على حياته كلها، وكانت مصدر متاعب له من جّانب اعداثه وحساده، ودخل دير رهبان عمواس في قرية Steijn بالقرب من مدينة خودا Gouda (في وسط هولندة) لكنه لم يستطع التكيف مع الحياة الديرانية، وسنحت له الفرصة للتخلص من الرهبنة حين عرض عليه هينرش فون برجن Heinrich von Bergen، أسقف كنبريه Cambrai أن يتخذه كاتباً عنده. وبهذا بدأت مرحلة أسفاره، فسافر إلى فرنسا، وانجلترة وإيطالبا وسويسرة. وفي سنة ١٥١٧ أعفاه البابا ليو العاشر من نذره للرهبنة، لكن لم يعفه من الاستمرار في الكهنوتية، وتوطدت علاقته بكبار أصحاب النزعة الإنسانية في أوربا، وخصوصاً توماس مور وجون كولت John Colet. ولما قامت حركة الاصلاح الديني على يد لوتر، اهتم بها، لكنه رأى خطرها على الفكر والثقافة الإنسانية، ولهذا حاربها، بعد أن كان قد أمل منها في مطلعها ان تعالج مفاسد رجال الدين وتحرر العقل من سلطان الكنيسة.

وفي سنة ١٥٠٩ دعاً هنري الثامن، ملك انجلترة، الى بلاطه. وفي الثاء رحلته الف كتابه الشهير: ومدح الجنون وقام بتدريس اللغة اليونانية في كمبردج، وفيها قام بشرح بعض كتب آباء الكنيسة وتفسير الاناجيل. وعاش في انجلترة عامين (سنة ١٥١٥ ـ ١٥١٦) وحينئذ دعاه عاهل الاراضي الواطئة، شارل الذي سيصبح فيها بعد ملكا على اسبانيا وامبراطورا الألمانيا باسم كارل الخامس (شارلكان) وعينه بلقب مستشار للملك براتب ٤٠٠ فلورين، مهاكفل له معاشا دغيداً وكتب من اجل الملك كارل مؤلفه: وواجبات الامير المسيحي Institutio Principis Chiristianis (طبع في لوزان سنة المسيحي الفكر وحدها. وفي سنة ١٥٢١ استقر نهائيا في مدينة بازل الفكر وحدها. وفي سنة ١٥٢١ استقر نهائيا في مدينة بازل (سيسرة) لكن لما انتصرت حركة الاصلاح الديني في بازل في سيسجاو (سيسرة) المطر الى مغادرتها الى فريبورج في بريسجاو

### Johannes Eduard Erdman

مؤرخ للفلسفة الحديثة ، هيجلي النزعة ، ولد في -Wol في مقاطعة لتونيا ( البلطيق ) في ١٣ / ٦ / ١٨٠٥ ، وتوفي في ملّه ، في ١٢ / ٦ / ١٨٩٠ .

درس في Dorpat وبرلين حيث تتلمذ على هيجل وصار بعد ذلك من أنصار فلسفته والمهتمين بشرح منطقه. ودرس اللاهوت وصار كاهناً في قريته في سنة ١٨٢٦. ثم عاد الى برلين في سنة ١٨٣٠ وألف كتابه الرئيسي بعنوان: وعاولة لعرض علمي لتاريخ الفلسفة الحديثة ، ( في ثلاثة أجزاء ، ليبتسك سنة ١٨٣٤ ـ سنة ١٨٥١) . وبعد حصوله على دكتوراه التأهيل للتدريس سنة ١٨٣٩ دعي استاذاً مساعداً في سنة في جامعة هلة سنة ١٨٣٦ ، ثم صار فيها أستاذاً في سنة ١٨٣٩.

وقد حاول في كتابه هذا في تاريخ الفلسفة الحديثة أن يعرض مذاهب الفلاسفة المحدثين وفقاً للصور الاجمالية التي وضعهاهيجل ولكن لا تزال لهذا الكتاب قيمته لوفرة ما فيه من معلومات ومجهوده الفكري .

وفي أخريات حياته اهتم بعلم النفس وفقاً للمنهج العقلي .

ونذكر من مؤلفاته الأخرى :

- 1) Leib und Seele. Halle, 1337.
- 2) Natur und Schö pfung. Leipzig, 1840.
- 3) Grundrissider Psychologie, Leipzig, 1840.
- 4) Grundriss der Logik und Metaphysik. Halle, 1841.
- 5) Vermischte Aufsätze, Halle, 1846.
- Grundriss der Geschichte der Philosophie 2 Bde. 1865- 7.

### مراجع

- W- Moog; Hegel und die Hegelsche Schule. München, 1930.
- Glockner.

في مقدمة الطبعة الجديدة لكتاب وموجز تاريخ الفلسفة و (اشتوتجارت سنة ١٩٦٤).

(المانيا). لكنه صار هدفاً لهجمات انصار الاصلاح الديني، ففكر في العودة الى وطنه، هولندة. وكان عليه قبل ذلك ان يذهب الى بازل للاشراف على طبع عدة كتب. لكن مرض النقرس انقل عليه. وتوفي في ليلة ١٢ الى ١٣ يوليو سنة ١٥٣٦ ودفن في كاتدرائية بازل.

والفضل الأكبر لارزمس حو في احياء التراث الكلاسيكي اليوناني واللاتيني بالتحقيق والنشر النقدي وفقا للمخطوطات المتاحة له. فمن بين مؤلفات اللاتين نشر مؤلفات كاتون Caton (صنة ۱۹۱۳) وبعض المؤرخين اللاتين (صوتيون) وأمليوس، وفكتور، وأميان مرسلان، ويوتروب، وكونت ـ كبرس) ونشر كتاب وفي الواجبات الشيشرون (سنة ۱۹۲۰) ووالتوسكلانات الميشرون ايضا، وبعض مؤلفات سينكا وبلينوس العجوز (سنة ۱۹۲۵) وتيتوس ليفيوس (سنة سينكا وبلينوس العجوز (سنة ۱۹۲۵) وتيتوس ليفيوس (سنة ۱۹۳۱)، وطبعة مشهورة لمسرحيات تيرنينيتوس (سنة ۱۹۳۱)، وطبعة ملاولى من مؤلفات بطليموس (اسنة ۱۹۳۱) والطبعة الاولى الكاملة لمؤلفات أرسطو (سنة ۱۹۳۱) وخطب ديموستانس الخراطة.

أما كتبه في ميدان اللاهوت فعديدة جدا، نذكر على رأسها نشرته النقدية لأسفار «العهد الجديد» من الكتاب المقدس، مع ترجمة إلى اللاتينية قام هو بها (بازل سنة ١٥١٦، ط۲ سنة ١٥١٦، طح من تشرة الوتر بترجمة والمهد الجديد» بحسب الطبعة الثانية من نشرة ارزمس هذه، وذلك إلى اللغة الألمانية، وقد استخدم ارزمس في تحقيق والعهد الجديد، خس تخطوطات، بالإضافة إلى استفادته من مراجعة فلا Valla لتسم مخطوطات أخرى.

## أما مؤلفاته ذات الصبغة الفلسفية فهي:

- 1) Enchiridion militis christiani, 1502.
- 2) Encomium moriae seu Laus stultiae, 1509.
- 3) De Libero arbitirio, 1524.
- 4) Hyperaspistes

والثالث هو رد على كتاب لوثر بعنوان De servo الذي نقد به الكتاب الثالث هنا. ولارزمس آراء جيدة في التربية وفي التوجيه الاخلاقي والسياسي ، ففي نفس العصر الذي كتب فيه مكيافللي كتابه الشهير: و الامير ، وفصل فيه بين الاخلاق والسياسة ، لأن السياسي لا أخلاق له ، نجد

أرزمس يؤكد ضرورة أن يجمع السياسي بين الاخلاق والسياسة ، فيراعي قواعد الاخلاق في سلوكه السياسي . كذلك يهاجم ارزمس الحروب وقال عنها انها وغرق لكل الأمور الخيرة ، . Omnium bonarum rerum naufragium

## نيشرات مؤلفاتيه

توجد نشرات قديمة غير كاملة لمؤلفات ارزمس ، نذكر منها طبعة بازل في ٩ مجلدات ، سنة ١٥٤٠ ـ سنة ١٥٤١ ، وقد وطبعة لندن في ١٠ مجلدات سنة ١٧٠٣ ـ سنة ١٧٠٦ ، وقد أعيد طبعها بالأوفست في هلدسهيم في ١١ مجلداً سنة ١٩٦١ ـ 19٦٢ ،

### مسراجع

- A. Mayer: Etudes critiques sur les relations d'Erasme Luther, Paris, 1909.
- P. S. Allen: The age of Erasmius, Oxford 1914.
- G. B. Pineau: Erasme, sa pensée religieuse, Paris 1924.
- L. Borghi: umanesimo e concezione religiosa in Ersamo di Rotterdam. Firenze 1935.
- K. A Meissinger: Erasmus von Rotterdam, Wien, 1942.
- -S.A. Nulli: Erasme e il rinascimento, Torino, 1955.
- L. Bouyer: Autour d'Erasme, Paris, 1955.

# أرسطوطاليس

#### Aristoteles

أعظم فيلسوف جامع لكل فروع المعرفة الانسانية في تاريخ البشرية كلها. ويمتاز على أستاذه أفلاطون بدقة المنهج واستقامة البراهين والاستناد إلى التجربة الواقعية. وهو واضع علم المنطق كله تقريباً. ومن هنا لقب بـ «المعلم الأول»، ووصاحب المنطق».

### حياة ارسطوطاليس

ولد أرسطوطاليس في سنة ٣٨٤ ق. م. بمدينة اسطاغيرا، وهي مستعمرة قديمة أيونية على الشاطىء الشرقي من خلقيمدية. وكمان أبوه نيقوماخوس، من جماعمة

الاسقلابيين ، وهي نقابة الأطباء في بلاد اليونان وكان طبيباً خاصاً لأمونتاس الثاني ملك مقدونية ، ووالد فيليب المقدوني الذي كان بدوره والد الاسكندر الاكبر . أما أمه فكانت أسرتها من خلقيس في يوبيا ، وفقد أرسطو والده في سن مبكرة ، وليس من المحتمل أن يكون قد تعلم منه الطب .

وحوالى سنة ٣٦٦ ق.م وأرسطو في سن الثامنة عشرة جاء إلى أثينا ودخل الأكاديمية ، وهي المدرسة التي كان يدرس فيها أفلاطون مؤسسها. فدرس على أفلاطون وظل يتتلمذ له حتى وفاة الاستاذ، مشاركاً في التعليم في الوقت نفسه ومؤلفاً لبعض المؤلفات الصغيرة المكتوبة غالباً على هيئة توفي أفلاطون في سنة ٣٤٨ ق.م. فتولى رئاسة الأكاديمية ابن أخته اسبوسيبوس، فغادر أرسطو أثينا ورحل هو وزميل له في الدراسة يدعى اكسينوقراط إلى طرواد عند هرمياس حاكم ارتيوس، وقام بالتدريس والبحث العلمي والاجتماعي، وبعد عامين أو ثلاثة انتقل أرسطو من طرواد إلى ميتلين في جزيرة لسبوس، لكنه لم يقم فيها طويلا إذ دعاه في سنة ٣٤٣ فيليب المقدوني إلى بلاطه في مقدونيا ليكون مربياً لابنه فيليب المقدوني إلى بلاطه في مقدونيا ليكون مربياً لابنه الاسكندر الذي كانت سنة آذاك ١٢٣ سنة.

وفي مقدونيا علم أرسطو بنباً وفاة هرمياس سنة ٣٤١ ق. م.، فجاءت أخت أو بنت أخي هرمياس، وهي فوئياس وجأت إلى فيليب، فتزوجها أرسطو، لكنها ماتت بعد قليل بعد أن أنجبت منه بنتاً، فتزوج أرسطومرة ثانية من امرأة من بلده، اسطاغيرا، وهي التي أنجب منها ابنه نيقوماخوس الذي أهدى إليه كتاب د الأخلاق ه.

لكن لم تطل مهمة أرسطو مربياً للأسكندر ، الذي تولى العرش بعد ذلك بثلاث سنوات، وانهمك في الحياة العسكرية والسياسية . لكن أرسطو لم يفارقه إلا بعد ذلك بمدة في سنة ٣٣٥ ق . م . ، وجاء في هذه السنة إلى أثينا وفتح مدرسة بالقرب من معبد أبولون اللوقيوني ، ومن هنا سميت هذه المدرسة باسم « اللوقيون » ، وقامت تنافس اكاديمية افسلاطون التي صار على رأسها أنذاك زميله القديم أكسينوقراط ، وظل أرسطو يدرس في مدرسته هذه مدة اثنتي عشرة سنة ، ويقوم بالأبحاث الفلكية والتشريمية والجوية والبيولوجية .

ولما توفي الأسكندر الأكبر في سنة ٣٢٣ ق. م. اصبحت اللوقيون مهددة من جنانب الحزب المعادي

للمقدونيين . ولهذا رأى أرسطو من الحكمة ألا يجعل الاثينيين يرتكبون نفس الجريمة التي ارتكبوها مع سقراط ، فلجأ إلى مدينة خلقيس وطن أمه ، حيث توفي في السنة التالية ، سنة ٣٢٢ ق . م وهو في سن الثانية والستين .

### مؤلفاته

ومؤلفات أرسطو عديدة متنوعة بحيث تؤلف دائرة معارف عصرها . وقد ذكر لنا بطلميوس الغريب عنوانات ٨٢ منها تتألف من ٥٥٠ مقالة . لكن قسماً كبيراً جداً منها ضاع ولم يصل إلينا . لكن لحسن الحظ أن الذي بقي هو الجانب الأهم . ذلك أن مؤلفاته تقسم إلى قسمين : « كتب منشورة » يقصد بها إلى عامة الجمهور ؛ « و « كتب مستورة » ويقصد بها إلى خاصة التلاميد والمختصين وفيها العرض الشامل لمذهبه . ومعظم أو جل ما ضاع ينتسب إلى النوع الأول . وأما من حيث الأسلوب فالنوع الأول أجل ، روعيت فيه مقتضيات البلاغة » . الأسلوب فالنوع الأول أجل ، روعيت فيه مقتضيات البلاغة » . ولهذا قال عنها شيشرون إنها « نهر ذهبي يفيض بالبلاغة » . وعلى العكس من ذلك كان النوع الثاني ، وهو الموجه وهذا جاء بعضه كأنه بجرد مذكرات يستعان بها في إلقاء المحاضرة ، وهذا جاء بعضه كأنه بجرد مذكرات يستعان بها في إلقاء المحاضرة ، أو على هيئة شذرات غير متناسقة تماماً .

وتقسم كتب أرسطو من حيث الموضوع إلى الأقسام التالية :

- (أ) الكتب المنطقية:
- (ب) الكتب الطبيعية.
- (ج) الكتب الميتافيزيقية.
  - (د) الكتب الأخلاقية .
  - (هـ) الكتب الشعرية .
- (أ) الكتب المنطقية وتشمل

١ - « المقولات » وفيه يبحث في أعم الصفات التي تطلق على الموجودات من الناحية المنطقية : الجوهر ، الكم ، الكيف ، المكان ، الزمان ، الإضافة ، الوضع ، الملك ، الفعل ، الانفعال .

٢ ـ و العبارة ، وفيه يبحث في القضية من الناحية المنطقية .

٣ ـ و التحليلات الأولى » ـ وهي بحث في القياس .

٤ ـ د التحليلات الثانية ۽ ـ وهي بحث في البرهان .

١ المواضع الجدلية ، ويبحث في الحجج المحتملة .

ه مكرر - و المغالطات السوفسطائية و - ويبحث في المغالطات.

### (ب) الكتب الطبيعية

 ٦ - والسماع الطبيعي ، وهو كتابه الرئيسي في علم الطبيعة ، ويقع في ثماني مقالات ، ويدرس الحركة والطبيعة والزمان والمكان .

٧ ـ • في النفس، ويبحث في الحياة في مختلف أشكالها ،
 خصوصا الحياة الحسية والعقلية ، ووظائف النفس، وقواها ،
 والعقل .

٨ - وفي الكون والفساده - ويبحث في تكون الأشياء وانحلالها.

 ٩ ـ دفي السهاء ويبحث في الاجرام بنوعيها: الفاسدة وهي الواقعة تحت فلك القمر، والخالدة وهي الاجرام السماوية.

١٠ ـ والحيوان، \_ وهو دراسة علمية للحيوان، ويشتمل
 على ١٩ مقالة.

# (ج) الكتب الميتافيزيقية

١١- ﴿ مَا بَعَدُ الطَّبِيعَةِ ﴾

# (د) الكتب الأخلاقية

۱۲ ـ . الأخلاق إلى نيقوماخوس ، \_ أهداه كها قلنا إلى ابنه ؛ والكتاب صحيح النسبة إلى أرسطو . وفيه يدرس الأخلاق والفضائل الخ .

۱۳ ـ د الأخلاق إلى أوذيموس ، أو بالأحرى ، الأخلاق تأليف أوذيموس ، ـ إذ يشك تماماً في صحة نسبته إلى أرسطو ، وهو بالاحرى بقلم أوذيموس .

١٤ ـ و الأخلاق الكبرى و ـ وهو منتزع من الكتابين
 السابقين ، ومن الراجع أنه ليس لأرسطو .

10 ـ و السياسة ، ـ ويبحث في الدولة ونظمها .

۱۹ ـ . دستور الأثينين ۽ ـ وهو واحد من ٥٣ دستوراً درسها أرسطو ، وقد عثر عليه في سنة ١٨٩١ بالفيوم بمصر .

# ( هـ ) الكتب الشعرية

١٧ ـ وفي الشعر، ـ ولم يبق منه إلا قسم واحد، وفقد

القسم المتعلق بالقومودية، بينها بقي لنا ذلك المتعلق بالطراغودية.

## كتاب دما بعد الطبيعة،

هذا العنوان: وما بعد الطبيعة ليس من وضع ارسطوطاليس، بل وضعه أندرونيقوس (عاش في القرن الأول قبل الميلاد) وقد رتب كتب أرسطو بعضها تلو البعض فجاء هذا الطبيعة والعليمة و (والسماع الطبيعية) ولهذا سماه وما بعد الطبيعة أي: التالي في الترتيب الذي استحدثه هو لكتاب الطبيعة. فالمسألة مسألة ترتيب، فحسب، ولا شأن للعنوان بحضوع الكتاب. أما الاسم الذي كان يطلقه أرسطو نفسه على هذا الكتاب فهو والفلسفة الأولى».

ووكتاب ما بعد الطبيعة، يتألف من أربع عشرة مقالة. وهاك ملخصاً إجمالياً لما في كل مقالة:

1 ـ المقالة الأولى (الفا الكبرى) تعرّف الفلسفة بانها تفسير الأشياء بأسبابها أو عللها وهي أربع: علة فاعلية، علة غائية، علة مادية، علة صورية وهذه الأخيرة هي الأهم في نظر أرسطو. وهي المعنى الحقيقي للعلة. ومن الفصل الثالث حتى العاشر يأخذ أرسطو في بيان تاريخ الفلسفة قبله ابتغاء أن يبين أنه لم يتم حتى الأن وضع حل لمشكلة الحقيقة. لأن الفلسفة لم تقم على العلل الأربع التي كشف عنها أرسطو في القسم الأول من هذه المقالة. وهكذا بتأيد القسم النظري بالقسم الثاني التاريخي. وهذا القسم أهمية خاصة بالنسبة إلى تأريخ الفلسفة اليونانية.

٢ ـ المقالة الثانية (ألفا الصغرى) وهي موجزة جداً، ويشك في صحة نسبتها إلى الكتاب وإلى أرسطو نفسه. وفيه يردد نفس الذي قاله في المقالة الأولى من أن الفلسفة هي البحث عن العلل النهائية. ولا بد من الوقوف عند علل نهائية، لأنه لا يمكن الاستمرار إلى غير نهاية.

٣ ـ المقالة الثالثة (بينا) يتناول فيها ١٤ مسألة مينافيزيقية وببين الحجج المؤيدة والحجج المعارضة . ومن هنا جاء بحثه هنا على هيئة شكوك (أبوريات) . مثلاً يبحث (١) هل ينتسب إلى علم واحد أو إلى عدة علوم \_ البحث في كل أنواع العلل؟ (٢) هل مبادىء البرهان موضوع علم واحد أو عدة علوم؟ (٣) هل هنا علم واحد لكل الجواهر، أو عدة علوم؟ (٤) هل نقر بوجود جواهر محسوسة فقط ، أو نقر أيضاً بوجود جواهر عموسة علم ما بعد الطبيعة لا بوجود جواهر علم ما بعد الطبيعة لا

يشمل غير الجواهر، أو يشمل أيضاً الأعراض الخاصة بالجواهر؟ (٦) هل الأجناس عناصر ومبادى، للموجودات؟ أو هذا هو من شأن الأجزاء الأولى المؤلفة لكل فرد ؟ ( ٧ ) ولو سلمنا بأن الأجناس هي المبادىء الحقيقية فهل ينبغي أن نعد المبادىء هي الأجناس الأولى أو الأنواع الدنيا التي تقال مباشرة على الأفراد؟ ( ٨ ) إذا لم يكن ها هنا غير الأفراد ، والأفراد عددهم لا يتناهى، فكيف يتأتى الحصول على علم بلا نهائية الأفراد؟ (٩) إذا لم توجد وحدة بين المباديء فكيف تتم المعرفة؟ (١٠) إذا كانت المبادىء واحدة هي هي نفسها، فكيف حدث إذن أن بعض الموجودات تكون وتفسد، والبعض الأجر لا يكون ولا يفسد وما السبب في ذلك؟ (١١) هل الموجود والواحد جواهر للأشياء أو ثم حقيقة أخرى هي موضوع الموجود والواحد، وينبغي البحث عن طبيعتها؟ (١٢) هل العناصر توجد بالقوة، أو على نحو آخر؟ (١٣) هل المبادىء كلية أو تندرج تحت الأمور الفردية؟ (١٤) هل الأعداد والأجسام والسطوح والنقط جواهر أو غير جواهر؟

3- المقالة الرابعة (الجما): موضوع علم ما بعد الطبيعة هو البحث في الموجود بما هو موجود. وفي هذه المقالة يبحث أرسطو في الموجود بما هو موجود، أي من حيث وجوده فقط، كما يبحث في البديهيات وفي مبدأ التناقض. وتنقسم المقالة إلى قسمين: الأول (فصل ١- ٢) يحدد موضوع الميتافيزيقا؛ والثاني (الفصل ٣- ٨) نقدي يشمل برهاناً غير مباشر على المبادى، الأولى، وخصوصاً مبدأ التناقض.

 هـ المقالة الخامـة (الدلتا): هذه المقالة عبارة عن قاموس فلسفي، إذ فيها يقدم أرسطو ثلاثين تعريفاً مفصلاً لئلاثين مصطلحاً فلسفياً هي:

المبدأ العلة العنصر الطبيعة الضروري الواحد الموجود الجوهر ذات الشيء، المخالف، المباين، الشبيه المتقابلات، المتضادات، الغيرية، النوعية المتقدم والمتأخر القدرة، قادر على العجز؛ عاجز عن الكم الكيف الإضافة التام النهاية فيه، وبه، ومن أجله الوضع الحال الانفعال العدم الملك يصدر عن الجزء الكل المبتور المجنس الزائف العرض.

وواضح أن هذا المعجم الفلسفي لا يمكن أن يكون جزءاً من الكتاب الأصلي، ولهذا يميل الباحثون إلى القول بأنه كان في الأصل رسالة قائمة برأسها ثم أدمج في كتاب ما بعد

الطبيعة، خصوصاً وأن ذيوجانس اللاثرسي (٥: ٧٧) يذكر من بين مؤلفات أرسطو رسالة عنوانها: وفي الأمور التي تقال بعدة معاني،

# ولم يتخذ أرسطو في إيراد هذه الألفاظ أية قاعدة.

٦- المقالة السادسة (مقالة الابسلون): وفيه يتناول الشك الأول الذي وضعه في مقالة البيتا وأشرنا إليه من قبل، ويتعلق بوحدة أو كثرة العلم المتعلق بالعلل الأولى. والموضع المهم في هذه المقالة هو النقطة الواردة في ختام الفصل الأول وفيها يحاول أن يوفق بين التصور اللاهوتي الذي ورثه عن أفلاطون والذي يتميز بالقول بوجود إله عال واحد، وبين التصور الانطولوجي للمينافيزيقا بوصفها العلم الكلي بالموجود.

وبعد أن يميز أرسطو بين الفلسفة الأولى وبين سائر العلوم النظرية، ويحدد طبيعتها وميدانها ويضع تقريرات حاسمة جديدة عن الموجود بما هو موجود، ينتقل إلى دراسة المعاني المختلفة للوجود بحيث يستبعد من ميدان الميتافيزيقا على التوالي: الوجود بالعَرض (فصل ٢- ٣) والوجود بمني الحق (فصل ٤)، إذ الأول غير قابل للعلم، والثاني ليس إلا تعديلاً للفكر. كذلك يبحث في تحديد العلاقة بين الميتافيزيقا وسائر العلوم الفيريائية والرياضية. ويبين معنى الحق والباطل.

٧- المقالة السابعة (الزيتا): يأخذ في دراسة الموضوع الأساسي للميتافيزيقا وهو مشكلة الجوهر. وينتهي إلى أنه لا يمكن أن نعزو مرتبة الجوهر إلى الجنس والهيولى والكلي والفرد أو أجزائه، بل فقط إلى الماهية، أي إلى الصورة، لا الصورة بالمعنى الأفلاطوني، بل الصورة غيرالمفارقة، القائمة في المحسوس، والتي هي موضوع التعريف.

 ٨ـ المقالة الثامنة (الإيتا). وتبحث في الجوهر من ناحية الصورة والهيولى، وتحلل طبيعة هاتين.

٩- المقالة التاسعة (الثيتا): وتبحث في الجوهر منظوراً إليه في وجوده وتغيره على ضوء مبدأي الفعل والقوة. والبحث الاساسي فيه يتعلق بالقوة والفعل وأنواعهما المختلفة وعلاقاتهما المتبادلة. وبهذا ينتهي البحث الذي بدأه أرسطو في المقالة السادسة عن معاني الوجود.

 ١٠ المقالة العاشرة (الايوتا) وفيه بختم بحثه عن مبادىء الجوهر. فيعود إلى التحدث عن معاني الواحد:

الواحد بمعنى المتصل؛ الواحد بمعنى الكل؛ الواحد بمعنى الفرد؛ الواحد بمعنى الكلي. ثم ينتقل لبيان الكيفية التي بها يوجد الواحد. ويقابل بين الواحد والكثير، ويفسر معنى التضاد، ويشبع القول في الواحد والكثير، والغيرية والنوعية.

11 المقالة الحادية عشر (الكبا): تنقسم إلى قسمين متباينين: الأول (فصل 1- ٧) تكرار لما سبق أن ذكره في المقالات الثالثة والرابعة والسادحة. والقسم الثاني ( فصل ٨- ١٢) منتزع من كتاب « السماع الطبيعي » ؛ وهذه المقتبسات يبدو أنها من عمل أحد تلاميذ أرسطو ، لسوء كتابتها ، ويمكن أن يعد هذا القسم الثاني مدخلًا إلى ما بعد الطبيعة. وليس ثم اتصال طبيعي بين القسمين .

17 ـ المقالة الثانية عشرة ( اللامدا ، مقالة اللام ) تحتل هذه المقالة المركز الرئيسي في الكتاب ، والصعوبات حولها عديدة . وقد رأى الباحثون المحدثون وعلى رأسهم بونتس ورص ويبجر أن هذه المقالة تؤلف رسالة قائمة برأسها ، مستقلة عن كتاب ما بعد الطبيعة ، موضوعها تقرير وجود محرك أزلي أبدي غير متحرك للكون وطبيعة هذا المحرك .

ويرى يبجر أن هذه المقالة ترجع إلى عهد مبكر في حياة ارسطو ، وانها كانت في الأصل محاضرة ألقيت على الجمهور ، ومن هنا عني أرسطو بتحريرها فجاء أسلوبها متقناً بخلاف سائر مقالات الكتاب ؛ لكن يجب أن نستبعد منها الفصل الثامن ( فيها عدا الفقرة ٤٠٠٢ / ٣٦ ـ ٣٧) الذي يرجع إلى عهد متاخر في حياة أرسطو يمثل تقدماً هائلًا بالنسبة إلى ما في سائر المقالة

وتنقسم المقالة إلى قسمين منفصلين: الأول من الفصل 1 الى 0 ، والثاني من الفصل ٦ الى ١٠ . في الأول يلخص بسرعة النتائج المتعلقة بمشكلة الجوهر وينتهي إلى تقرير وجود موجود أول . والثاني يبحث في الموجود الأول وصفاته ، وينتهي إلى تفضيل القول بالوحدانية ؛ لكنه في الفصل الثامن يفضل التعدد ويقول بعدة محركين أوائل إما أن يكون عددهم ٤٧ أو

١٣ و ١٤ - المقالتان الثالثة عشرة والرابعة عشرة ( المو والنو ) : مقالتان نقديتان تنقدان بالتفصيل المذاهب التي تضع مبدأ الحقيقة خارجاً عنها ، أي ألتي تقول بالصور ( المثل الأفلاطونية ) أو الاعداد ( الفيثاغوريون والنزعة المتأشرة بالفيثاغورية في الاكاديمية قبيل وفاة أفلاطون وبعيد وفاته ) وهما

يؤلفان كلُّم واحداً في نقد نظرية الصور ونظرية الأعداد .

\* \* \*

وبعد هذا التخطيط الاجمالي لكتاب ما بعد الطبيعة نلخص موضوعه :

الناس بطبعهم يرغبون في المعرفة ، والدليل على ذلك اللذة التي تنشأ عن الاحساس ، خصوصاً الإبصار ، لانه الأقدر على جعلنا نحصل قدراً أكبر من المعرفة .

لكن الإحساس ، وإن كان أساس معرفة الجزئي فإنه لا يكون العلم الحقيقي .

والفلسفة هي العلم ببعض الأسباب ويعض المبادى، فها هي هذه العلل والمبادى، ؟ .

إنها العلل والمبادىء الأولى .

وعلم ما بعد الطبيعة هو العلم الباحث في الموجود بما هو. موجود ، وهذا أعم الأشياء ، ولذلك كان العلم بما هو أعم ، بينها العلوم الجزئية تتناول نواحي معينة محدودة : كالرياضيات تدرس المقادير ، والطبيعيات تدرس الحركة .

علم ما بعد الطبيعة يدرس الموجود بما هو موجود وصفات الوجود الجوهرية . فها هي هذه الصفات ؟ هي : الواحد والكثير ، والذات والغير ، والامتداد بوجه عام ؛ والمتقدم والمتاخر ، والجنس والنوع ، والكل والجزء .

وعلى هذا العلم أيضاً أن يفسر المبادىء الخاصة بكل علم علم علم ، مما هو مفترض في هذا العلم دون أن يبحث هذا العلم فيه .

وكل معرفة حقيقية هي معرفة بالعلل . ولهذا كان البحث عن العلل الأساس الأول في المعرفة .

وينتهي أرسطو إلى أن العلل أربع: فاعلية ، غائية ، مادية ، صورية . فالنضدة التي أكتب عليها : علنها الفاعلية هي النجار ، والغائية هي إمكان الكتابة ، والمادية هي الحشب ، والصورية هي الصورة التي هي عليها ، وهذه الصورة هي ماهيتها وحقيقتها . وأهم هذه العلل العلة الصورية

والجوهر هو الموجود الحقيقي ، ولهذا كان نظر الفلسفة الأولى في الجوهر : من حيث علله ومبادؤه .

و ﴿ الجواهر ثلاثة : منها جوهران طبيعيان ، وثالث جوهر غير متحرك . ونحن الآن في طلب هذا الجوهر الذي لا يتحرك ، ولم يَزَلُ كذلك . فيُطْلَبَ : هل يمكن أن يكون جوهر لا يبليه الزمان ، ولا يقبل الاستحالات والتغايير ، لكن يبقى على حاله الدهر كلَّه ؟ وليس يمكن أن يقام على هذا المبدأ برهان . فإن البرهان لا يكون إلّا من علل ومبادى. . والعلة ا الأولى التي هي المبدأ الأول لا توجد لها علة قبلها . لكنا ننظر : هل يمكن أن يكون جوهرٌ ما أزلياً ؟ ثم نبحث : هل يمكن أن يكون جوهرٌ غير متحرك ؟ \_ وهاتان صفتان للمبدأ الأول . و فنقول: إن كانت الجواهر كلها تقبل الفساد، والجوهر قبل جميع الأشياء الموجودة ، لزم أن تكون جميع الأشياء الموجودة تقبل الفساد . لكنه لا بد من أن يكون للموجودات جوهرٌ دائم الوجود ، عنه وجودُها . وليس بعجب أن يكون في الموجودات جوهر ازلى ، إذ كنا نجد أشياء ـ من طبيعة الأعراض \_ أزلية لا تفسد . فإن الحركة والزمان ليس يمكن أن نضع لهما كوناً وفساداً . فإنَّا إن وضعنا الزمان كاثناً ، لزم أن يكون الزمان أقدم من كونه . وإن وضعنا أنه يفسد ، تخلُّف بعد فساده ، فإن قول القائل : قد كان وقت لم يكن قبله زمان، وسيكون وقت بعده زمان، هي ألفاظ تناقض أصولها . لأن معاني هذه الألفاظ إنما هي اجزاء الزمان ، أو حدود فيه ، أو دلالات مقرونة به . فإن كان الزمان أزلياً ، فالحركة أزلية ، إذ كان الزمان مقداراً لها ، أو حدَثاً عنها . وأيضاً ، فنقول إن الحركة لا تخلو أن تكون لم تَزَلْ ، أو تكون : إن كانت حدثت ، فقد كان قبلها المحركُ لها . فكيف يمكن أن نتوهم المحركُ لها ، وهو أزلى ، لم يكن عنه ( أي التحريك ) الدهر كله ، وليس مانع يمنعه من أن يكون عنه ، ولا حدث حادث في حال ما أحدثها ؛ إذ كان جميع ما يحدث ، إنما يحدث عنه وليس شيء غيره بعوقه أو يرغبه . ولا يمكن أن نقول : قد كان لا يقدر أن يكون عنه فقَذر، ـ لأن ذلك يوجب الاستحالة ، ويوجب أن يكون شيءٌ آخر غيرُه هو الذي أحاله . وإن قلنا إنه منعه مانع ، يلزم أن يكون سبب المانع أقوى . وحدوث الحركة ليس يكون إلاّ بحركة . فيجب أنَّ يكون قبل الحركة حركة : لأن الاستحالة والتغير والفتور ، إنما هي من أنواع الحركة . ولا بد من أن يكون جسم من الأجسام هو الذي يتحرك . فإن قلنا إن ذلك الحسم لم يحدث ، لكنه تحرك عن سكون ، وجب أن نخبر بالسبب الذي له تغير من السكون إلى الحركة . فإن قلنا إن ذلك الجسم حدث ، تقدم

حدوثُ الجسم حدوثُ الحركة .

 د فإذا قد بان أن الحركة والزمان أزليان ، فالجسم أزلى . وإن كان العرض كذلك ، فبالحري أن يكون الجوهر كذلك . والحركات : إما مستقيمة ، وإمَّا مستديرة ـ والاتصال لا يكون إلا فيها (أي في المستديرة) ، لأن المستقيمة تنقطع . والاتصال أمرُ ضُرُوري للأشياء الأزلية . فإن الذي يسكنُ ليس بأزلى . ونقول إن الزمان متصل ، لأنه لا يمكن أن تكون قِطعُ منه مبتورةً . فيجب من ذلك أن تكون الحركة متصلة . فإن كانت الحركة المستديرة هي وحدها متصلة ، فيجب أن تكون هي الأزلية . فيجب أن يكون عرَّك هذه الحركة أزلياً . لأن علَّة الأزلية بجب أن تكون أزلية ، إذ لا يكون ما هو أخسُّ علة لما هو أفضل . فيجب أن يحرك تحريكاً دائهاً . فإنه إن كان عرَّكاً لكن ليس تحريكه بدائم ، فتحريكه لا يكون أزلياً ، وهذا لا يمكن أن يكون . فيجب إذن أن لا نقنع بجواهر ازلية ساكنة كالصور . فإذن لا ينبغي أن نضع هذه الطبيعة بلا فعُل ، ولا متعطلة ، لكن قادرة أن تحرك وتحيل . فإنه لا يمكن أن المبدأ الأول موجودٌ في طبيعته ما هو بالقوة . لأنه يلزم من هذا أن يحتاج ذلك المبدأ إلى مبدأ آخر هو بالفعل ، حتى يُخْرجه إلى الفعل ، فيجب إذن أن يكون مبدأ موجود في الأشياء الموجودة ، الجوهرُ فعلُهُ ، فيكون أزلياً ، ولا يشوبه شيء من الهيولي ، إذ ليس في طبيعته بالقوة .

 ولا يجب أن نظن أن القوة قبل الفعل : لأن الفعل هو . المُخْرِج لما بالقوة إلى الفعل . فإنه ليس شيء من المواد تتحرك بذاتها إلى الصورة . لكن كها أن الخشب لا يتحرك من ذاته إلى صورة السرير ، كذلك دم الطمث ، والأرض لا تنبت شيئاً من النبات من ذاتها . وما كانت حركته دائمةً ، فينبغى أن نجعل السبب فيها العلة التي حالها بالقياس إلى الأجسام المتحركة حالً واحدة : فأما ما حركته مختلفة في أوقات مختلفة ، فحال العلة المحركة له في الاختلاف كحال المتحرك بعينها . والأجسام الكائنة الفاسدة لا تثبت وقتاً واحداً بحال واحدة . فإذاً تحتاج إلى علة تختلُّف بحسب اختلافها . ولأن الكون والفساد دائمٌ لا انقطاع له ، فقد تحتاج العلة الفاعلة أن تكون مع اختلافها دائمة البقاء . فيجب أن يكون الاختلاف في هذه العلة من قِبُلها ، والدوامُ من سبب أخر فهو إذن : إما من العلة الأولى ، وإما من علة أخرى غيرها . ويجب ضرورةً أن يكون من العلة . الأولى ، فإن هذه العلة هي السبب في بقائها دائماً وبقاء العلة ـ الثانية . فصارت العلتان جميعاً عِلَّتِي الدوام والاختلاف . وهذا شيء شهد الحسُّ عليه أيضاً : إذ يرى أن الفلك الأول يتحرك . دائماً حركة واحدة بعينها ، وأفلاك المتحيَّرة ( أي الكواكب

السيارة ) تتحرك دائماً حركة مختلفة . فإذا كان كذلك ، فها حاجتنا الى طلب مبادىء أخر وترك هذه المبادىء ! » ( راجع كتابنا : « أرسطو عند العرب إ ص ١٧ ـ ١٤ ) .

هكذا يشرح ثامسطيوس المقدمات التي تأدى منها أرسطو إلى اثبات محرك أول غير متحرك ، تتحرك به سائر الأشياء ، وهو أزلي أبدي ، باقي ، قديم . وهو عقل وحق أول في الغاية .

لكن كيف يتأى أن يحرك هذا المحرُك الأول دون أن يتحرك ، لأننا نشاهد دائماً في الطبيعة أن كل محرُك فهو متحرك في نفس الوقت؟ إنه إن تحرك تغير ، والمتغير يكون ويفسد ، فهو ليس إذن أزلياً أبدياً ثابتاً .

والجواب أن العلة و الأولى إنما تحرك كها يحرَّك المعشوق . وأول ما يتحرك عنها ويقرب منها ويعشقها ويُخرِصُ على التشبه بها - السهاء الأولى وفلك الكواكب الثابتة إذ كان قريباً منها ،، قداستفاد نظامها الذي إياه بعشق على غاية ما يكن : بمنزلة ما يستفيده القائدُ من مرتبة الملك ، إذ كان يقرب منه لا في الموضع لكن في الطبيعة . ثم تتبع السهاء الأولى وحركاتها ، التي بعدها : وهي حركة فلك الكواكب الثابتة وحركات أفلاك الكواكب المتحيزة وسائر الأشياء الباقية التي تقبل الكون والفساد ، (الموضع المذكور ، ص ١٦) .

والله هو العقل على غاية الحقيقة ، وهو أيضاً المعقول على غاية الحقيقة : فهو عقل ومعقول معاً . وتعقله إنما هو لذاته ، لأن شيرف العلم بشرف المعلوم فلما كيان الله أشيرف الموجودات، فينبغي أن يكون معلومه أشرف المعلومات، أي أنْ يكون تعقله لذاته . وتعقله لذاته هو فعله الدائم ، وهذا العقل الدائم هو حياته . و د الله ناموسٌ وسبب نظام الأشياء الموجودة وترتيبها . وهو ناموس حيٌّ كها لو أمكن أن يكون الناموس متنفساً يرى ذاته ويعقل ذاته . وحياة هذا الناموس ليست هي حياة دائمة لا أول لها ولا انقضاء فقط ، لكن على غاية الفضيلة . وكذلك أن أفضل الحياة العقل ، وأشرفُ جميع ما له حياة . وحياته ليست في وقت بعد وقت بأحوال مختلفة مثل ِ حياتنا ؛ ولكن هو الحياة بعينها ، لأنه هو الفعل ، والفعل حياة . وكما أنه أفضل الأفعال ، كذلك هو أفضل الحياة . وكما أنه فعلُ أزني دائم ، كذلك هو حياة أزلية دائمة . . . إن الله حياة ازلية دائمة في غاية الفضيلة ، فيجب أن تكون الله حياة ازلية وبقاء متصل أزلي دائمٌ الدهرَ كلُّه ، ( الموضع المذكـور ص ۱۸ ) .

لكن أرسطو ، بعد هذه النبرات العالية في تمجيد العلة الأولى ، جاء في الفصل الثامن من مقالة (اللام) فراح يبحث عن عدد الحركات الأزلية ، الأبدية ، ووجدها إما ٤٧ أو ٥٥ ، ورأى أن يكون عدد العلل الأولى المحركة بعدد هذه الحركات أي ٤٧ أو ٥٥ . لكنه في الفقرة ١٠٧٤ / ٣٧ ـ ٣٨ يستدرك على هذا التكثير للعلة الأولى فيقول كها لخصه ثامسطيوس: وإنه أن كان العالم أكثر من واحد ، فيجب أن تكون العلل الأولى يكون السبب في كثرتها المادة والعنصر . والمحرك الأولى لا يكون السبب في كثرتها المادة والعنصر . والمحرك الأولى لا تشوبه الهيولي ، ولا هو ذو جسم ، فيجب أن يكون المحرك الأول واحداً في الحد والعدد . والجسم المتحرك أيضاً ، إن كان متصل الحركة ، يجب أن يكون واحداً . فالعالم واحد ، ( الموضع نفسه ص ١٩ ) . وإذن فالعلة الأولى واحدة أي أن

كما أنه رأى من ناحية أخرى، في ختام مقال (اللام) هذه، أنه لو كانت المبادى، كثيرة لم تكن السياسة خير السياسات. قال ابن رشد شارحاً لهذه الجملة : « يريد ( أي أرسطو ) : وإن كانت المبادى، الأولى للعالم مبادى، مختلفة، فالموجودات التي ها هنا لا يمكن أن توجد فيها خير السياسة ، ولا نظام يشبه نظام السياسة وخيره ، كما أنه إذا كانت الرئاسات كثيرة لم يوجد للسياسة نظام ولا إستقامة وإعتدال ، ولذلك كما قال : لا خير في كثرة الرؤساء ، بل الرئيس واحد » ( ابن رشد : « تفسير ما بعد الطبيعة ، ج ٢ ص ١٧٣٥ ـ ١٧٣٦) .

وهكذا ينتهي أرسطو إلى التوحيد .

### الطبيعة

إذا كان علم ما بعد الطبيعة يبحث في الجنوهر اللاعسوس الأزلي الأبدي، أي بعبارة أوضح، في الله، فإن علم الطبيعة يبحث في الجمور المتحرك المحسوس والواقع أنه نظراً إلى أن علم الطبيعة يعني بالمحسوس والمتحرك، فإن موضوعه هو الجسم من حيث هذه الحركة، لأن الحركة لا توجد إلا في جسم. ولهذا كان موضوع الطبيعة الأجسام من حيث الحركة. إلا أنه يجب أن يجدد معنى الأجسام هنا، فإنه ليس المقصود بها هنا، الأجسام أيًّا كانت، بل الأجسام القابلة لأن تتحرك، الممتدة بالفعل. وهذا التحديد يخرج الأجسام الرياضية، لأنها لا تتحرك بالفعل، ولانها كذلك غير عسوسة. كما أن الحركة في هذه الحالة ليست أي حركة كانت، بل

يجب أن يفرق في داخل الأجسام بين ما هو طبيعي وما هو صناعي، فيا له الحركة من ذاته، يعتبر جسيا طبيعياً، وما له الحركة من خارج، يعتبر جسياً صناعياً. والجسم الذي قلنا عنه: إنه موضوع علم الطبيعة، هو الجسم الذي يوجد مبدأ حركته في داخله. وعلى هذا فإن من الممكن أن يعرف موضوع علم الطبيعة في شيء من التفصيل، فيقال: إنه الجسم القابل للتحرك، والذي مبدأ حركته من ذاته.

ويسمى مجمسوع الأجسام بهذا المعنى باسم والطبيعة. ونحن نعلم أن كل جسم إنما يتركب من هيولى وصورة، ولو ألقينا نظرة على الصلة بين الهيولى والصورة، بالنسبة إلى تجوهر الأشياء، لرأينا أن ما يكون ماهية الجسم أو المركب، هو دائها الصورة. وعلى هذا يرى أرسطو - دائها - أن الطبيعة يجب أن تطلق - في هذه الحالة الصورة هي التي تكون الماهية. ولهذا فإن التعريف النهائي للطبيعة هو - على حد تعبير أرسطو - أنها ومبدأ أول، وعلة أولى بالذات، لحركة ما بالذات، أو سكون ما بالذات، في شيء التغير له بالذات،

فلنحث في تفصيل هذا التعريف، لكي نحدد الخصائص الرئيسية لفكرة ألطبيعة عند أرسطو، فنجد أولا أن الخاصية الأولى التي تتصف بها «الطبيعة» أنها مبدأ بالذات، ومعنى هذا أن علة الحركة والسكون في جسم ما، باعتبارها (أي هذه العلة) صادرةً عن ذاته هي ما يسمى بالطبيعة. فهي تمتاز إذن بالعلية، وبأن هذه العلية ذاتية. ولذا كان المعنى الرئيسي لفكرة الطبيعة أنها علة، بالمعاني المختلفة للعلة الصورية. كما يلاحظ ثانياً أنها علة حركة، وهذه الحركة توجد في الشيء بذاته ولذاته، لا من حيث أن شيئاً خارجياً هو الذي يُحُدث فيه هذه الحركة، ولهذا يقول وبالذات: وهذا يرجع إلى التفرقة التي وضعها أرسطو بين التحرك بالذات والتحرك بالغبر. ويقول عنها كذلك: إنها مبدأ سكون، ويجب أن يفهم السكون هنا فهمًا مجالفاً للمعنى المألوف عادة في اللغة الدارجة، إذ السكون في هذه الحالة معناه عدم الحركة في الشيء القابل للحركة، وليس معناه انتفاء الحركة أصلا. فانتفاء الحركة اصلا، امر لا يقول به ارسطو بالنسبة للأجسام الطبيعية إطلاقاً. وعلى ذلك، فليس من الممكن إذن تصور السكون على هذا الأساس. والسكون في هذه

الحالة بالذات بالنسبة إلى الشيء، لأن لكل جسم مكانه الطبيعي الذي ينحو نحوه باستمرار، وفي هذا المكان يكون الجسيم في حالة سكون. ولما كان هذا السكون صادراً عن طبيعة الجسم نفسه، من حيث أن كل جسم يقتضي دائيًا مكاناً طبيعياً يحل به، فإن من الممكن أن نفهم: لماذا كان السكون أيضاً من ذاته.

إلا أن يقوم بازاء هذا التعسريف كثير من الاعتراضات والمشاكل. إذ أن الطبيعة مفهومةً على هذا النحو، معناها القوة. وهذه القوة السارية في جميم الأشياء، لا بد أن تكون حينئذ قوة واحدة، ما دامت الأشياء كلها تستمد حركتها من محرك أول. فعلى ذلك لا يمكن أن تُفهم \_ في هذه الحالة \_ هذه القوةُ المسماة باسم الطبيعة، إلا على أنها قوة واحدة سارية في كل الموجودات وصادرة عن الله، وهذا القول ـ في جزئيه ـ تعترضه مشكلتان: المشكلة الأولى هي في وجود قوة عامة تسري في كل الموجودات الطبيعية، فإن هذا يؤذن بتصور الطبيعة على النحو الذي تصور أفلاطون على أساسه النفس الكلية في الكون. ولكن هذا التصور يرفضه أرسطو بكيل صراحة. فعلى أي نحو يجب إذن أن يُفهم هذا السريان، خصوصاً إذا لاحظنا أن لكل شيء طبيعته؟ وكيف يمكن أن نوحًد بين جميع الطبائع، ونميز في الأن نفسه بين الجوهر؟ إن الوضع المنطقي يقتضي ـ في هذه الحالة ـ إما أن نقول بروح واحدة سارية في جميع الموجودات تسمى الطبيعة، على صورة قوة هي الحياة؛ وإما أن نقول بأن الطبيعة مختلفة بالنسبة إلى جميع الأشياء. فإذا قلنا بالمقالة الأولى، وقعنا فيها حاول أرسطو دائبًا أن يتجنبه، وهــو القول بالنفس الكلية. وإذا قلنا بالمقالة الثانية، فكيف نستطيع أن نفسر أن أصل الحركة هـو المحرك الأول؟ فيجب تبعاً لهذا أن تكون الطبيعة \_ قوة التحريك هذه \_ صادرة عن الحركة الأولى. وهذا القول الثاني لا نستطيع تجنبه، ولو أن أرسطو يحاول دائمًا أن يتجنبه بأن يقول: إنه يجب علينا من أجل تفسير المظاهر المختلفة للحركة وأنواعها المتعددة أن نضع إلى جانب الحركة الأولى ـ وهي حركة المحرك الأول التي يعطيها للسهاء الأولى ـ حركة أخرى صادرة عن محركات في مرتبة أدنى من المحرك الأول، ولو أنها هي الأخرى أزلية أبدية كذلك؛ ونعني بها - بصريح العبارة - حركات العقول.

والملاحظ في هذا كله، أن أرسطو لم يقدم لنا أجوبة مقنعة عن هذه المسألة، خصوصا أنه إذا قال بوجود مبادىء متعددة للحركة، فلن يستطيع أن يوفق بين هذا وبين نظرته العامة إلى الطبيعة باعتبارها ذات نظام وعلية مستمرة. لذا نرى أرسطو ينكر إنكاراً تاما تدخل الله في الأحداث الجزئية، وعنايته بأي شيء في الوجود خلا ذاته. وهذه هي المشكلة الشانية التي لا يستطيع أرسطو أيضا أن يقدم لها حلا. ومها يكن من شيء، فإن في وسعنا أن نترك فكرة الطبيعة، وأن نبحث في الأثار المترتبة عليها، وهذه الأثار هي الحركة باعم معانيها.

وهنا نرى أرسطو يفرّق بين الحركة وبين التغير تارة، ويخلط بينهما تارة أخرى، في كثير من الأحيان. فإذا ميز بينها قصر الحركة على الحركة في المكان، والحركة في الكيف، والحركة في الكم. أما التغير فيشمل إلى جانب هذه الأنواع الثلاثة نوعاً رابعاً: هو الكون والفساد، أعنى التغير في الجوهر. والحركة هي هكمال أول لما هو بالقوة من جهة ما هو بالقوة. وعدد الحركات أربع، وحركة النقلة أولى الحركات، والحركة الدائرية أولى أنواع حركات النقلة. ويهمنا هنا أن نحدد مسألة قد ننساق إلى استنتاجها، هي مسألة إرجاع جميع الحركات إلى حركة النقلة وفقد يدعو هذا إلى الظن بأن أرسطو يفسر الأشياء تفسيراً آلياً صرفاً، لا اعتبار فيه لأي كيف فيها عدا التغير في المكان أعنى أن نظريته كمية صرفة على غرار ديموقر بطس والذرِّيين بوجه خاص. فهذا ما يؤذن به ظاهر كلام أرسطو في هذا الباب. لكن يلاحظ أن أرسطو كان يرفض دائيًا هذا التعليل، ويقول بوجود تغير في الكيف إلى جانب التغير في المكان، وأنه إذا كان من الممكن إرجاع التغير في الكيف إلى التغير في المكان، فليس ذلك يتم دائمًا وفي كل الأحوال، وإنما كل ما يمكن أن يقال: هو أن حركة الاستحالة وحركة الزيادة والنقصان وحركة الكون والفساد، توجد في مرتبة ثانوية بالنسبة الى حركة النقلة. وليس معنى الارجاع إلغاء هذه الحركات الثلاث لحساب حركة النقلة وحدها.

تأتي بعد ذلك مسائل وتأملات خاصة بالمبادى، الرئيسية للطبيعة، أعني تلك التي تلعب دوراً خطيراً في التغير، وأهمها أولا: اللامتناهي، وثانياً: المكان، وثالثاً: الخلاء، وأخيراً: الزمان. فهذه الأمور تقتضيها الحركة، ويجب إذن ان نتناول كل واحدة من هذه المسائل على التولي في شيء من التفصيل؛ ولنبذا أولا باللامتناهي:

اللامتناهي: يؤذن بالقول بوجود اللامتناهي عدة أشياء، فأولاً: الزمان لامتناه؛ وثانياً: المقادير الرياضية غير متناهية؛ وثالثاً: لكي يتم الكون والفساد باستمرار، كيب أن تكون هناك تغذية للجواهر باستمرار، أي مالا نهاية له من الأشياء التي يتم بها كون الجواهر. ورابعاً: ان الفكر حينا ينظر إلى شيء وحد هذا الشيء، يندفع باستمرار إلى تصور وجود شيء خارج هذا الحدد. فمن أجل هذه الاعتبارات كلها، غيَّل إلى الإنسان أنه لا بد من القول بوجود اللامتناهي.

فلننظر أولًا في فكرة الـلامتناهي من حيث كـونــه جوهراً أو من حيث كنونه عَرَضناً، فنجد أفبلاطنون، والفيثاغوريين من قبل، يجعلون اللامحدود أو اللامتناهي مبدأ قائبًا بذاته، وليس صفة حالَّة في الأشياء، أعنى أنهم يجعلون من اللامحدود جوهراً. ولكن أرسطو يرد عليهم، فيقول إن الجوهر في هذه الحالة لا يمكن أن يقال على الـلامتناهي، وذلـك لأن اللامتناهي يُقال عـلى الأشياء باعتباره صَفَّة تحمل عليها ولا يُحمُّل عليه هو شيء من الأشياء؛ وإلا فإنه إذا أمكن أن يكون جوهراً، فإنه سيكون حينئذ بالضرورة قبابلا لأن ينقسم، وقبوله لأن ينقسم معناه أنه بمكن أن ينقسم إلى ما لا نهاية، فتوجد حينئذ مالا نهاية في ما لا نهاية، وهذا خُلُف ويقبول أرسطو من ناحية أخرى إنّ اللامتناهي لا يمكن أن يطلق على الأجسام الطبيعية باعتباره صفة بالفعل لها، كما فعل الطبيعيون المتقدمون. وهو يسوق من أجل البرهنة على ما يذهب إليه حججاً: بعضها طبيعي، وبعضها منطقي. وأهم ما يقوله من الناحية الطبيعية إنه يجب أن يميَّز بين ماله حد وما هو مماس، فيا هو مماس لا بد بالضرورة أن يَفترض وجود حدِ، وشيئاً وراء هذا الحد. أمّا ما له حد فقط، فلا يشترط وجود غير هذا الحدُّ، ويمكن ألا يتصوُّر ــ في هذه الحالة ـ وجود شيء من الأشياء وراء هذا الحد ـ وذلك لأن فكرة المماس تقتضي الإضافة، أعني أنها تقتضى وجود طرفين بينها تضايف، على حين أن فكرة مما له حديم أو المحدود، لا تقتضى أن يكون وراء هذا الحد شىء.

كذلك يقول أرسطو إن الذي له حد، هو السطح؛ أو ان الجسم هو المحدود بسطح. وهذا يدل تماما على أن

الجسم لا بد أن يكون متناهياً، لأنه ما دام محدوداً، فمعنى هذا أنه متناه. ويضاف إلى هذا أيضاً أن لكل جسم مكانه الطبيعي ومعنى هذا أن الجسم ينتهي عند حد، فقولنا «فوق» ووقحت» يدل دائيًا على أن هناك حداً سينتهى إليه، مها بعد هذا والفوق» في العلو، أو هذا «التحت» في الهبوط. ففي كلتا الحالتين لا بد دائيًا من تصور وجود نهاية ينتهي اليها الجسم الطبيعي في حركته. فلهذه الأسباب كلها - من طبيعية ومنطقية - لا نستطيع أن نقول حينلذ باللامتناهي.

لكن يلاحظ أن الأسباب التي أوردناها في أول كلامنا عن اللامتناهي \_ وهي تلك الاسباب التي قلنا إنها تدعونا الى القول بوجود اللامتناهي \_ لا زالت باقية. فيجب أن نرد عليها الواحد بعد الآخر، حتى نتين طبيعة وجود اللامتناهي على وجه الدقة. أما فيها يتصل بكون المجواهر تحتاج دائها في الكون المستمر الى شيء لا نهاية له، فهذا يرد عليه بسهولة بأن نقول إن الحركة هنا دائرية، ففهاد شي، من الأشياء هو في الان نفسه كون لشيء أخر، وهذا الشيء الجديد بدوره يصبح فاسداً من أجل أن يُخلي السبيل لكون جديد ثالث، وهكذا باستمرار. أن يُخلي السبيل لكون جديد ثالث، وهكذا باستمرار، بعض، فلا حاجة في هذه الحالة الى تصور شيء لا متناه، بعض، فلا حاجة في هذه الحالة الى تصور شيء لا متناه، منه يُستمد هذا الكون اللامتناهي للجواهر.

أما ما قلناه من أن الفكر يجاول دائم أن يتصور شيئاً وراء الحد بحكم اندفاعه، فهذا شيء لا يدل إطلاقاً على أن هذا هو ما يتم في الواقع. وذلك لأن تصوري لإنسان ما في مدينة من المدن، ليس معناه أنه بالفعل في هذه المدينة، وإنما الوهم أو الحيال هو دائم الذي يضطرنا إلى القول بوجود شيء وراء الحد. أما العقل \_ أو اليقين \_ فلا يكن إلا أن يقف عند الحد، فلا يقول بشيء آخر وراءه. لكن بقي بعد ذلك الاعتباران الأول والثاني، وهما اعتباران رئيسيان لا نستطيع أن نشك فيها، في شيء من الجد، خصوصاً فيها يتصل بالمقادير الرياضية، فإنها تؤذن دائمًا بحرنها في المقادير الرياضية، نجد دائمًا أننا نستطيع أن بكونها باستمرار. وإلا فإنه إذا كانت النقط ليس بينها ببعد ذلك \_ من تركب النقط بعضها مع بعض. ولكننا من وبين بعض حدود، فإنها ستختلط، ولن يتكون شيء بعد ذلك \_ من تركب النقط بعضها مع بعض. ولكننا من

ناحية اخرى لا نستطيع أن نتصور هذه النقط موجودة إلى جوار بعضها على التوالي، وإلا فلن يمكن الشيء في هذه الحالة ان يكون كلا، وإنما سيكون مجاميع منفصلة لا تكون وحدات. فنحن إذن بإزاء شيئين متعارضين في الواقع: إمكان الانقسام إلى غير نهاية \_ فالحط قابل لان يقطع باستمرار \_ ، وضرورة الوقوف عند حد ، بجعل الحدود بين النقط تكون وحدة حتى نقول بإمكان وجود كل أو وحدة . ونستخلص من هذا كله أن اللامتناهي له شيء من الوجود .

وإذا كان اللامتناهي له ـ من ناحية ـ شيء من الوجود، وليس له وجود ـ من ناحية أخرى ـ، فعل أي أساس نستطيع أن نحدد طبيعة اللامتناهي؟ هنا يلجأ أرسطو الى مفتاحه المشهور، الا وهو التفرقة بين ما هو بالقوة وما هو بالفعل؛ فيُقول إن اللامتناهي له وجـود بالقوة، وليس له وجود بالفعل. ولكن القوة هنا بجب ان تفهم بالمعنى العادي الذي تطلق بمقتضاه على الاشياء الاحرى. فنقول ـ مثلا ـ عن النحاس إنه تمثال بالقوة، باعتبار انه سيصبح تمثالا بالفعل، أعنى أن القوة هنا تفترض الفعل ابتداء؛ وإنما تطلق القوة على اللامتناهي بمعنى مخالف لذلك، إذ انها تمثل ـ في هذه الحالة ـ القوة، أي القوة التي ليس من الضروري ان تستحيل الي فعل، فالقوة بالنسبة الى اللامتناهي، لا يمكن مطلقا ان تصل الى درجة الفعل. والحال هنا بالنسبة الى اللامتناهي هي عين الحال بالنسبة الى الحركة او التغير، لان الحركة يقال عنها إنها القوة باستمرار، إذ بتحقق الصورة تنتفي الحركة، اعنى انه لا وجود للحركة الا باعتبارها بالقوة باستمرار. وعلى هذا فإن هناك ـ إذن ـ تشابهاً بـين الحركـة وبين اللامتناهي، حينها يطلق على كل منهها أنه «ما بالقوة».

وهذا التفسير لطبيعة الرجود الخاصة باللامتناهي، تجعلنا نقول إن اللامتناهي من حيث التركيب مستحيل، ولكن من حيث التركيب مستحيل، ان نركب من الاشياء المتناهية، شيئاً لا متناهياً، كها لا نستطيع في الواقع ان نوجد مركباً لا متناهيا. ولكن في الكميات الرياضية، نستطيع دائها ان نقسم، اعني ان القسمة تصلح لان تكون الى غير نهاية. واللامتناهي اقل درجة في الوجود من المتناهي. وهنا نجد ان فكرة اللامتناهي تلعب دوراً خطيراً فيها بعد بالنسبة الى الله، فقد نظر اليها ارسطو، كها نظرت اليها الروح اليونانية

إلى فيلون اليهودي، باعتبار أنها نقص، وأن الكمال هو المتناهي، والسبب في هذا أن المتناهي هو التام، بينها اللامتناهي فيه أشياء لم تتم بعد، فهو يتصف إذن بالنقص.

المكان: وبعد الحديث عن المتناهي، ينتقل أرسطو إلى الكلام عن والمكان، فيلاحظ أولا ان المكان لم يكن موضع عناية وبحث الفلاسفة المتقدمين، نــظرأ لأنهم لم يبينوا طبيعة المكان الحقيقية. اما افلاطون فإنه وحده الذي تحدث عن طبيعة المكان، وإن كان ذلك بطريقة ناقصة ـ كم سيتضح لنا فيها بعـد. وكذلـك لم يعن واحد من المتقدمين باستخراج المشاكل الكثيرة التي تثيرها فكرة المكان، إذا استثنينا زينون الايلي. والقول بالمكان قول لا يكاد يشك فيه اي إنسان. وثمة ثلاث ظواهر تؤكد لنا وجود المكان مستقلا عن الاشياء وباعتباره شيئا قائها بذاته، فاولا ظاهرة حلول او تعاقب اجسام على محل واحد. وبجب ان يلاحظ هنا ان ارسطو حينها يتحدث عن المكان لا يفرق تفرقة دقيقة بينه وبين «المحل»، بل يكاد يعتبر الاثنين شيئًا واحداً. فهذه الظاهرة الأولى من شأنها ان تدل على ان المكان شيء قائم بذاته، توجد فيه الأشياء مختلفة في مكان واحد. والظاهرة الثانية هي ظاهرة الحركة في المكان. فالنقلة لا يمكن ان تتم إلا إذا تصورنا أن هناك مكانا يسير فيه المتحرك بالنقلة من جهة إلى جهة وفي اتجاه معلوم. فمن أجل هاتين الظاهرتين إذن لا بد من القول بالمكان.

ونستطيع ان نضيف إلى هذا أيضاً ظاهرة ثالثة، هي أن المكان شيء تقتضيه حركة الاستحالة، لأن حركة الاستحالة، لأن حركة الاستحالة ترجع في النهاية الى حركة التخلخل والتكاثف، وهما بدورهما حركتان في المكان، فلهذا يمكن أن يعتبر المكان شيئاً موجوداً. وهذه الظواهر الحسية تؤيدها ظاهرة أخرى يمكن أن تعتبر أولى الظواهر الحقيقية التي تجعلنا نقول بوجود المجان، ونعني بها وجود الجهة: فجهة دفوق، و وتحت، تجعلنا نقول قطعاً بأن هناك مكاناً، وأن للمكان صفات خاصة به تجعلنا نضعه كائناً إلى جانب بقية الكاثنات، بل وجوهراً، إن لم يكن أول الجواهر، ما دمنا نجعل النقلة أولى الحركات. فإذا كان المكان شرطاً لهذه الحركة، وما يتوقف على شرط شيء يتوقف على الشيء نفسه عمكن أن يقال في هذه الحالة: إن المكان هو الموجود الأصلى.

كل هذا إذن يؤذن بوجوب القول بوجود المكان. ولكن تصور المكان نفسه من حيث طبيعته يثير كثيراً من المشاكل، فيجب ان ننظر أولاً في المكان: هل يمكن أن يعتبر جسيًا؟ ونحن إذا قلنا بهذا القول، كما يقتضيه منطق الظواهر التي أشرنا إليها، فإننا نقع حينتذ في تناقض، إذ أننا نقول عن شيء ما: إنه موجود في مكان؛ فكيف يمكن أن نتصور وجود جسمين معاً في مكان واحد ومن جهة مذا، إلى أننا نقول من ناحية أخرى: إن المكان حد أو سطح، والحدود أو السطوح أشياء وهمية في الواقع، لأنها أشياء مجردة يُفترض وجودها في الأشياء، ولا يمكن أن يقال نبدها في الوجود الكياني، فمن هذه الناحية يمكن أن يقال إن المكان شيء مجرد وليس جسما \_ كما قلنا \_. وهكذا إن المكان شيء مجرد وليس جسما \_ كما قلنا \_. وهكذا نجد أنفسنا بإزاء قولين متعارضين: أحدهما يجعل المكان خيما، والأخر يجعله رابطة أو إضافة، أعني شيئاً مجردأ.

وثمة مشكلة ثانية، هي تلك التي أثارها زينون الايلي حين قال: إذا كان ثمة مكان، ففي أي شيء يوجد هذا المكان؟ وإذا نظرنا الى المكان باعتباره جسيا، فكيف نصور في هذه الحالة بصفة خاصة \_ أن يكون المكان الحاوي لكل الاشباء غير عموى في شيء ما من الأشياء؟ إن هذه مشكلة خطيرة سنجد أن الحلول الكثيرة التي يقدمها لنا أرسطو فيها يتصل بتصور المكان من حيث طبيعته، لا يمكن أن تقدم عنها جواباً شافياً. وبعد أن يسرد أرسطو هذه المشاكل وغيرها عما تثيره فكرة المكان، يقول: إن هذه المشاكل ففيها، وفي الطريقة التي بها وضعت، إشارة الى الحل الذي يجب أن نتخذه من أجل تصور طيرهة المكان الحقيقية.

فلننظر اولا: هل يمكن أن تطبق فكرة الهيولى والصورة على المكان؟ فنجد أولا أن المكان لا يمكن أن يقال عنه إنه هيولى، لأن المكان حد وسطح، بينها الهيولى وسط بين الحدود أو السطوح، فلا يمكن في هذه الحالة أن يقال عن المكان إنه هيولى، كها لا يمكن أن يقال إنه صورة، إذا اعتبرنا أن الهيولى والصورة لا يمكن أن يوجدا إلا بالنسبة إلى أشياء خاصة، أعني أن لكل شيء هيولاه، ولكل شيء صورته. ولكن المكان هنا شيء مشترك ليس متعلقاً بموجود دون موجود آخر، فلا يمكن أن يقال إذن إنه هيولى أو صورة، لأن شيئاً ما من الأشياء لا يتخذه صفة هيولى أو صورة، لأن شيئاً ما من الأشياء لا يتخذه صفة

أو حالة، أو بعبارة أخرى صورة لشيء. ومن أجل هذا لا نستطيع ان نقول: إن المكان صورة أو هيولي؛ ولكننا نقول باستمرار حينها نتحدث عن المكان: إن شيئًا وفي، شيء. فكأن طبيعة المكان في الواقع تتلخص في هذه العبارة: والوجود في. فإذا ما استطعنا أن نحلل فكرة والوجود ف، استطعنا أن نتبين ماهية المكان: إننا نقول إن المحمول يوجد وفي، الموضوع من حيث أن المحمول داخل في مفهوم الموضوع، ونقول عن الموضوع إنه داخل وفي، ما صدق المحمول، كما نقول أيضاً عن شيء إنه في الوعاء، أو نقول عن السائس إنه وفي، السياسة؛ بل ونقول أيضاً إن الثغر وفي أيدي الأعداء. فإذا ما بحثنا عن معني وفي في هذه الأحوال المختلفة، وجدناها في النواقع تسرجع إلى معنيين رئيسيين: المعنى الأول حينها ننظر إلى الشيء ككل دون أجزاء؛ والمعنى الثان حينها ننظر إلى الشيء ككل فيهُ أجزاء. فمثلا، إذا نظرنا إلى دَن خر فإننا نستطيع أولا أن نقول إن الخمر في الدن، وفي هذه الحالة يمكن أن يقال إن الشيء في نفسه، بمعنى أن الشيء قد جُزَّء إلى جزأين، واعتبرنا أحد الجزأين في الآخر. ولكن إذا نظرنا إلى دن الخمر ككل، بصرف النظر عها فيه من أجزاء، فإننا لا نستطيع في ُهذه الحالة أن نقول عن الشيء إنه في نفسه، بل نقول إن الشيء موجود في شيء آخر، أو بعبارة أخرى، نقول إن هناك شيئاً حاوياً للشيء، وإن الأخر وعاء له. فموقف أحد الشيئين بالنسبة إلى الأخر، موقف الوعاء بالنسبة للشيء المحوى.

ولكن، هل يحل لنا هذا ما يقوله زينون؟ الواقع أن جواب أرسطو عن هذا جواب مضطرب، فهو يقول إننا يجب في هذه الحالة ألا نفهم من بجرد وجود الحاوي، ضرورة وجود شيء بحوي هذا الحاوي، ويكون هذا الحاوي، ويكون هذا الحاوي، عوياً بالنسبة إليه، وإنما يكفي فقط في نظر أرسطو أن ننظر إلى فكرة الحاوي، دون أن نتصور بالضرورة وجود حاو لهذا الحاوي، وعلى ذلك وهذا لا يتم الا بالنسبة الى الساء الأولى أو الى الكون بأكمله يتم الا بالنسبة الى الساء الأولى أو الى الكون بأكمله نستطيع ان نقول عن المكان في هذه الحالة إنه حاو وليس عوياً.

ويجب ان نفرق في داخل فكرة الاحتواء هذه، بين ما هو مكان بحق، وما هو مكان مشترك. فالمكان بالدقة هو الجهة التي يوجد فيها الشيء بطبيعته، فمثلا النار في

أعلى، والتراب في أسفل: هذا هو المكان الحقيقي بالنسبة إلى كل منها. ولكن حينها نقول مثلا إن الأرض في السهاء بمعنى أن الأرض في الهواء، والهواء في السهاء، فالمكان هنا ليس مكاناً طبيعياً حقيقياً، وإنما هو مكان بالاشتراك فحسب.

فإذا نظرنا إلى كل هذه الاعتبارات، وأردنا ان نتبينً طبيعة المكان، وجدنا أن المكان أولًا يجب أن يتصف بصفة أنه وعاء، وهذا الوعاء ينظر إليه باعتباره وعاء فحسب، بمعنى أننا في هذه الحالة نفرق في الشيء بين حاو ومحوى في هذا الحاوي، دون أن يستلزم ذلك بالضرورة وجود شيء خارج الحاوي يوجد فيه. كها يجب من ناحية اخرى ألا نقول بالضرورة \_ إن الحاوي وحدّ المحوي شيئان مختلفان. وفي هذا يجب أن نفرق بين فكرتين: فكرة التماس وفكرة الاتصال، فالاتصال في هذه الحالة يدل على عدم التفرقة وإن دلّ على الهوية، بينها التماس يقتضي التفرقة، ولا يقتضى بالضرورة عدم كون الشيئين شيئاً واحداً. فاذا ما أخذنا فكرة التماس هذه وطبقناها على والوجود في، وجدنا أننا نستطيع أن نميز المكان عن الشيء المحوي في المكان. ولكن هذا التمييز ليس معناه الهوية بين حد المحوي وحد الحاوي الذي هو المكان في هذه الحالة. ولذا نستطيع نهائياً أن نحد المكان بأنه والسطح الباطن من الجرم الحاوي، المماس للسطح الظاهر للجسم المحوي. وهذا هو تعريف المكان في الصيغة التي نجدها عند الفلاسفة المسلمين.

أما التعريف الأرستطالي الصرف، أي الذي نجده في كتب أرسطو نفسه فهو أن المكان وهو الحد اللامتحرك المباشر للحاوي. ويقصد بصفة اللامتحرك هنا، أنه لا يتحرك بحسب الحركة الموجودة في الأشياء، أعني \_ وهذا يحل مشكلة من المشاكل التي تثيرها فكرة المكان \_ أن المكان لا يزداد بازدياد الشيء. ففي حركة الزيادة لا زيادة في المكان، إذ لا تغير فيه. ويقصد بقوله والمباشر، أنه في هذه الحالة عماس وليس متصلا، حتى يمكن أن يميز بين حاو وعوي. وفكرة والمباشر، هذه، هي ما عُتر عنه في التعريف العربي بكلمة والباطن.

وبهذا التعريف يظن أرسطو أنه فسر طبيعة المكان الحقيقية. ولكن هناك كثيراً من المشاكل لا زالت باقية بدون حل. فمشكلة زينون ـ مثلا ـ لا تزال ـ كما رأينا ـ

تتطلب حلا. وهناك مشكلة أخرى يمكن أن تعتبر إلزامأ على مذهب أرسطو نفسه في الحركة، فإن أرسطو يقول بصراحة إن السياء الأولى تتحرك، ومهما يكن تصورنا لهذه الحركة، فإنها لا بد أن تقتضى \_ بحسب مذهبه نفسه \_ انفصال الشيء المتحرك عن مكان، فكيف يمكن لأرسطو أن يقول عن المكان إنه متناه، وليس بعد السماء الأولى مكان، مع أنه يقول بأن هذه السهاء الأولى تتحرك؟ الواقع أن أقوال أرسطو في هذا الصدد مثار لكثير من النقد، نظراً لما فيها من تناقض. وهذا التناقض يرجع إلى فكرة اللامتناهي التي أشرنا إلى أن أرسطو قد أنكرها إنكاراً تاماً من حيث وجودها بالفعل. كما يلاحظ من ناحية أخرى، أن أرسطو كان حسياً واقعياً أكثر مما يجب، فلم يستطع أن يتصور المكان تصوراً ذاتياً صادراً صدوراً قبلياً، كما سيفعل كُنْت بعد ذلك بزمن طويل، ولم يستطع كذلك أن ينظرً إلى المكان باعتباره روابطُ أو حدوداً، حتى ينظر إليه نظرة أقرب إلى التجريد. بل كان واقعياً حسياً، ولو أنه اضطر إلى أن يُخْرِج عن المكان فكرة الجسمية، مما يجعل في أقواله كثيراً من التناقض.

الحلاء: وبعد فكرة المكان، نتقل إلى فكرة الحلاء. فنجد أن هناك دلائل تدل قطعاً على وجود الحلاء، فالحركة في المكان تستلزم بالضرورة وجود الحلاء؛ فضلا عن أن هناك ظاهرة مشاهدة تقتضي القول به أيضاً، وهي أننا لو صببنا ماء في إناء به رماد، فإننا نجد أن حجم الإناء لا يزداد بصب الماء، فهذا يؤذن بأن هناك خلاء قد ملى بالماء، حتى يمكن أن يقال إن حجم الشيء لم يزد. ولكن أرسطو ينكر الحلاء إنكاراً تاماً، فيقول أولا إن الحركة تتم بأن يطرد جسم جسم أخر، ولا تتم بأن ينتقل الشيء من تؤذن بانتفاء الحركة، لأنه إذا كان ثمة خلاء والحلاء لا يعرف أين تعيين فيه للجهة \_ فإن الشيء المتحرك لا يعرف أين يتجه، وعلى هذا لا يستطيع التحرك، فالقول بالحلاء إذن يؤذن أيضاً بعدم الحركة.

ويضاف إلى هاتين الحجيب حجنان أخريان، لهما من الشهرة على حد تعبير هملان ـ بقدر ما هما خاطئتان: الحجة الأولى تقول إن الأجسام تتحرك بحسب سرعة تخلف تبعاً للثقل، فالأجسام الثقيلة تهبط بسرعة أكبر مما تهبط به الأجسام الخفيفة، وذلك لأن السرعة والبطء تهبط به الأجسام الخفيفة، وذلك لأن السرعة والبطء

يتوقفان على المقاومة التي تُبدى للشيء من جانب المكان الموجود فيه. فإذا كان الخلاء خالياً من المقاومة، فمعنى هذا \_ وهذا ما تقول به الحجة الأولى \_ أن الثقيل والخفيف يسقطان معاً في وقت واحد. والحجة الثانية تقول إنه إذا كانت السرعة تتوقف على المقاومة، وكانت المقاومة في الحلاء معدومة، فيجب أن يقال في هذه الحالة إن الجسم يهبط أو يسير بسرعة لا متناهية، وبما أن السرعة اللامتناهية مستحيلة فالشرط الذي تقوم عليه هذه الحركة مستحيل، فلا يمكن القول بوجوده. وعن طريق هاتين الحجتين اللتين يقوم الخطأ فيها على جهل أرسطو بفكرة الكتلة \_ مما سيتبين بعد، خصوصاً على يذ الرسطو بفكرة الكتلة \_ مما سيتبين بعد، خصوصاً على يذ الخلاء، فقال بوجود ملاء مستمر.

الزمان: وبعد هذا يتحدث أرسطو عن فكرة الزمان. والزمان قد يبدو لنا حينها ننظر إليه أول الأمر، أنه ليس له وجود: فالمأضي قد فات، والمستقبل آت، والحاضر لا يمكن تثبيته، واللحظة نفسها - أو الأن - طرف موهوم بين ماض ذهب، ومستقبل لم يوجد بعد. كها أن الزمان لا يمكن تثبيته، لأنه يفقد حينلذ طابعه الجوهري، وهو كونه مكوناً من أوجه متنالية، يتلو الواحد منها الآخر، متساوقة - على حد التعبير العربي - ، فمن هذا يبدو لأول وهلة أن الزمان غير موجود. ولكن ليس معنى هذا في المواقع أن الزمان عدم، فهو موجود يفترضه الحس، لأن الخركة تفترضه. وهنا نلاحظ أن الناس حينها ينظرون إلى الزمان، ينظرون إليه باعتباره حركة، ولكن هل هو في الواقع كذلك؟

لا يمكن أن يقال عن الزمان إنه حركة، وذلك أولا لأن كل حركة مشروطة بمتحرك، وبحسب طبيعة المتحرك تكون طبيعة الحركة. ولكن الزمان واحد، فكيف يمكن إذ أن يقال إنه حركة؟ هذا إلى أن الزمان لا يمكن أن يكون فلك الكون، إذ أن معنى هذا أيضاً أنه إذا وجدت عدة أفسلاك، وجدت بالتالي عدة أزمنة، والزمان واحد، فهذا ليس بصحيح. ويلاحظ ثانياً أن الزمان لا يمكن أن يكون حركة، لأن في الحركة اختلافاً، بينها الزمان راتب، فكيف يمكن إذن أن يكون الزمان حركة مع هذا الاختلاف؟ ليس الزمان إذن حركة؛ ومع ذلك، فليس معنى هذا أيضاً أن الزمان لا صلة له بالحركة. وأصدق معنى هذا أيضاً أن الزمان لا صلة له بالحركة. وأصدق

شاهد على هذا هؤلاء الذين أقاموا نياماً في كهف سرديس، فإنهم حينها استيقظوا بعد مرور مدة طويلة من الزمان، لم يشعروا بأن ثمة زمناً قد مر بين اللحظة التي بدأ فيها نومهم وبين اللحظة التي استيقظوا فيها، فمعنى هذا أن عدم شعورهم بالحركة قد أداهم إلى القول بعدم وجود زمان، فكأن الزمان إذن مرتبط بالحركة.

فعلينا إذن أن نحدد ماهية هذا الارتباط بين الزمان وبين الحركة، فنقول أولا: إن الزمان، بمعنى من المعانى، حركة. ومع ذلك فهذا تعبير غامض، فلنوضح هذا المعنى الذي يقال ـ على نحوه ـ إن الزمان حركة، وذلك بمكن أن يتم بالاستعانة بفكرة الامتداد، فإن الحركة تتوقف على الامتداد، فاذا كان الزمان هو الآخر حركة، فهو بدوره يتوقف على ما تتوقف عليه، أعنى أنه يتوقف كذلك على الامتداد. ونحن نلاحظ في الامتداد أنه متصل، وبالتالي فإن الحركة متصلة، وعلى ذلك يكون الزمان المتوقف على الحركة متصلا كذلك. وعكن بالاستعانة بفكرة الامتداد أن يستخلص أمر آخر: ذلك أن فكرة الامتداد تدل دائمًا على أمام وخلف، وهذا الوصف ينتقل أيضاً إلى الزمان من حيث هو حركة، فيقال إن في الزمان ما هو «أمام» وما هو وخلف، فإذا عبّرنا عن هذا بعبارة أخرى قلنا إنه لما كانت الحركة تقتضى دائيًا المرور بأدوار، أي أن فكرة التغير معناها أن وجهأ يسمى الصورة يتلو وجهأ آخر يسمى الصورة السابقة، ونحن في الحركة نميز عدة أوجه متتالية أحدها متقدم والآخر متأخر أو لاحق؛ فإن الزمان ـ إذا طبقنا عليه هذا التمبيز \_ بحتوي على متقدم ومتأخر في الحركة، لأنه يمثل تتاليأ بين أوجه متعددة في التغير، فينتج له من هذا كله، تعريف للزمان بأنه ومقدار الحركة بحسب المتقدم والمتأخره.

وهنا يجب أن يوضح معنى هذا التعريف بالدقة، فيلاحظ أولا أن قولنا ومقداره ينشأ من أننا غيز بين عدة أوجه في الحركة يتلو الواحد منها الأخر. فليا كانت هذه الأوجه في الواقع منظوراً إليها من ناحية الكم، وكان كل تميز بين أجزاء كم ما، يعتبر عدداً ومقدراً، فإن الزمان الذي يقاس به عدد أو أوجه الحركات المتتالية يسمى إذن مقداراً. وهو مقدارً للحركة لأن الذي يقيس الحركة هو الزمان ـ في هذه الحالة ـ ؛ وهنا نلاحظ أن المقدار يجب ألا يفهم ـ في حالة الزمان ـ بمعنى أنه المقدار المعدود، أو

الشيء المعدود، وإغا بمعنى المقدار المحدد أو العدد المعدد. وتنظر إلى الزمان باعتباره شيئاً يُعدّد هذه الأوجه في حالة كونها معدَّدة، بمعنى أن وجود الحركات في الزمان مقدار للحركة، أي مقياس لأوجهها. وهذه الأوجه ينظر إليها، لا من ناحية وجودها بعضها إلى جانب بعض، ولكن من حيث تتاليها، أي من حيث وجود الواحد بعد الآخر، ولمذا فإننا في هذه الأوجه المختلفة للحركات بين سابق ولاحق، أو بين متقدم ومتأخر \_ بحسب ما في هذا التعريف \_ لذلك كله كان الزمان مقداراً، أي شيئاً يَعدّ الحركة أي أوجه الحركة، بحسب المتقدم والمتاخر، أي اعتبار كون هذه الأوجه يتلو بعضها بعضاً.

وثمة مسألة أخرى من المسائل الرئيسية جداً في بحثنا في الزمان، وهي مسألة عني أرسطو بأن يثيرها، ونعني بها الصلة بين النفس وبين الزمان. فهل يمكن أن يوجد الزمان دون نفس تعد هذا الزمان؟ هنا يقول أرسطو إنه لا وجود للزمان إلا إذا وجدت النفس، لأن المعدود لا يوجد ـ حالة كونه معدوداً \_ إلا إذا وُجِذ العاد. فبدون وجود النفس إذن لا يوجد الزمان.

فلننظر نظرة إجمالية إلى ما يقوله أرسطو عن الزمان، خصوصاً فيها يتعلق بهذه المسألة الأخيرة، فنقول أولا إن الطابع الرئيسي البارز المميز لفكرة الزمان عند أرسطو أنه يجعل من هذا الزمان شيئاً قائبًا على أساس المكان، إذ قد وجدنا أن أرسطو يحاول أن يستخلص صفات الزمان ابتداء. من صفات الامتداد أو المكان، ولهذا جاءت الصورة التي أعطاها للزمان صورة مادية آلية قد سلبت البزمان كل حيوية. ولهذا فالواقع أن الزمان الأرستطالي زمان الساعات، أو هو زمان آلي، قبد نظر اليه من ناحية الامتداد والمكان. هذا من ناحية الطبيعة العامة للزمان، وأما من ناحية طبيعة الوجود الخاصة بهذا الزمان، فإننا نجد أن موقف أرسطو هنا موقف وهجين، قد جمع بين النظرة الذاتية للزمان، والنظرة الواقعية الموضوعية له، فلا نستطيع أن نقول عن فكرة الزمان عند أرسطو \_ كها قد يُستخلص من أقواله أو يُلزم عليها ـ إنها كفكرة الزمان عند. أفلاطون، عبارة عن مقدار حركة الفلك فحسب، لأن أرسطو يتحدث عن الزمان باعتبار أنه لا يوجد إلا بوجود النفس العادّة العاقلة. ومعنى هذا أن هنا نظرة ذاتية \_ وإن كان هذا في الواقع إلزاماً أكثر من أن يكون قولا صريحاً

قاله أرسطو ـ لأن أرسطو يجعل الزمان في هذه الحالة متوقفاً في وجوده على النفس أو الذات. إلا أنه يجب ألا نعتبر هذه الخلقة الذاتية نظرة ذاتية خالصة، لأن أرسطو هنا يجعل الزمان متوقفاً على الحركة، والحركة تتوقف على الامتداد، فالزمان إذن يتوقف على الامتداد أي المادة. ومعنى هذا أن أرسطو يعطي للزمان هنا شيئاً من الوجود الواقعي في الخارج، أي أن للزمان وجوداً موضوعياً الوخلك. فكان نظرية أرسطو في الزمان تترجح إذن بين النظرة الذاتية الحالصة، وبين النظرة الموضوعية أو الواقعية. ومن أجل هذا قلنا إن تصوره للزمان تصور هجين.

ونحن نميل \_ على الرغم مما حاول أن يذهب إليه المؤرخون المثاليون الذين كتبوا عن أرسطو مثل هملان \_ إلى أن ننظر إلى الزمان الأرستطالي باعتبار أن الناحية المؤتوعية فيه تطغى طغياناً عظيها على الناحية المذاتية ولهذا نرى من الواجب أن نميز تمييزاً دقيقاً بين نظرة أرسطو إلى الزمان، وبين النظرة الحديثة إليه، باعتباره إطاراً للعقل فحسب، ولا وجود له في الخارج، كها سيقول كنت بعد ذلك زمان طويل.

العالم: بعد هذه المقدمات المهدة للطبيعيات، نستطيع أن ننتقل إلى دراسة هذا العالم الذي افترضناه منذ البدء، ولم نبحث فيه بعد؛ خصوصاً وقد عرفنا المحرك الأرل. فنقول أولا إن العالم عند أرسطو ينقسم إلى قسمين، وأساس التقسيم هو فلك القمر، فهناك أولا ما فوق فلك القمر، أي الأرض وما حولها. وكلا العالمين متمايز تمام التمايز، فالعالم الأول وهو الذي فوق فلك القمر، أو العالم الأعلى ـ يمتاز بأنه لا يوجد فيه كون ولا فساد، بينها العالم الثاني ـ وهو ما تحت فلك القمر ـ يسوده الكون والفساد، إلى جانب ما هنالك من صفات أخرى سنفصل القول فيها على حدة.

أما العالم الذي فوق فلك القمر، فهو عالم الكواكب. ولكي نبين المادة التي يتركب منها هذا العالم يجب أن نتخذ المنبج التالي، الذي ذكره أرسطو في الفصلين الأول والشاني من المقالة الأولى من كتاب والسياء، وخلاصة هذا المنبج أن نعين المادة تبعاً للحركة. فيلاحظ أولاً أن كل جسم طبيعي له طبيعة، ويلاحظ ثانياً أن الأجسام تنقسم بحسب الحركات. فإذا ما نظرنا إلى

العالم الأعلى أو العلوي، وجدنا أولاً أن الحركة الوحيدة التي توجد فيه هي الحركة البسيطة، وهذه المحركة البسيطة إما أن تكون الحركة الدائرية أو الحركة المستقيمة، وتبعاً لهذا ستنقسم الحركات بوجه عام إلى حركات بسيطة وأخرى مركبة. والحركات البسيطة هي وحدها التي توجد في العالم العلوي.

فلنبحث إذن عن مادة تصلح لأن تكون موضوعاً للحركة البسيطة، فإذا كانت الحركة البسيطة الدائرية أزلية أبدية، وكان تحرك الأفلاك السماوية والكواكب بهذه الحركة، فإن المادة التي نشترطها في هذه الحالة ستكون مادة لا تحتمل من بين جميع الحركات الممكنة غير الحركة المكانية. ولكى نضمن الأزلية والأبدية، في هذه الحالة، للأشياء المتحركة بهذه الحركة، فلا بد أن تكون هي الأخرى خالية من كل تضاد، فهذه المادة هي وحدها مادة الأفلاك والكواكب. وهذه الأشياء \_ وحدها كذلك، يجب أن تكون «الأثير». ويلاحظ أرسطو أن هذه الكلمة αίθηρ ليست مأخوذة من الفعل αίθειν بمعنى يجرق ـ إذ لا صلة مطلقاً بين الأثير وبين النار ـ وإنما هي مأخوذة من الكلمتين: ἀἐι + θεῖν ، أي يسير باستمرار. وهذا الأثير لما لم يكن فيه أضداد، فإنه لا يقبل حركة الاستحالة، كما لا يقبل مطلقاً حركة الكون والفساد، ولا يقبل حركة الزيادة والنقصان، وإنما يقبل حركة واحدة فحسب، هي الحركة المكانية. وهو لا يقبل أي نوع كان من الحركة المكانية، وإنما يقبل فقط الحركة الدائرية. فالكواكب إذن تتركب من مادة الأثير.

ويصف أرسطو هذه الكواكب بأنها حية، لأن لها حياة (زوئيه) ولها فعل، بل هي أكثر حياة من الإنسان، وهي تنعم بهذه الحياة التي تحيياها كما ينعم الإنسان، وبدرجة أعظم بكثير. كما أن لها طبيعة. إلا أن هذا القول يثير عدة مشاكل، أهمها مشكلتان: الأولى خاصة بماهية هذه الطبيعة، إذ يلاحظ أن أرسطو يضيف إلى كل كوكب وبين الطبيعة، وأمينا الفلك نفس، فها الصلة إذن بين النفس وبين الطبيعة الكواكب؟ يمكن أن تحل هذه المبالة بأن يقال إن طبيعة الكواكب؟ يمكن أن تحل هذه المبالة بأن يقال إن المحرك الحقيقي في الواقع هو عقل الفلك، أما الطبيعة فلا تحرك، وإنما تشارك فقط في حركة العقل، كما تشارك العين في حياة النفس الحاسة. وثمة مشكلة أخرى، هي مشكلة في حياة النفس الحاسة. وثمة مشكلة أخرى، هي مشكلة

نوع الحركة التي تصدر في هذه الحالة. فإنه يشاهد أن النفس في الإنسان مثلاً لا تأتي بحركات طبيعية باستمرار، بل تستطيع أيضاً أن تأتي بحركات قَسْرية، فكيف يمكن الأن يكون نوع الحركة في هذه الحالة ؟ هل تكون الحركة أو عيدن الطبيعة وحدها، وعيدن أن تكون أيضاً قسرية، وحيشة تصدر عن النفس؟ الحل الذي يمكن أن يقال هو الذي يُرِد في الشرح المنسوب إلى الإسكندر، على أساس تلك الفكرة المستخدمة لحل كل صعوبة، ونعني بها فكرة القوة والفعل، فيقول صاحب هذا الشرح، إن الطبيعة في هذه الحالة بالقوق وليست بالفعل، فوا النفس.

ويتصل بهذا أيضاً مشكلة عقول الكواكب من حيث صلتها بالمحرك الأول، وقد بيُّنا بوضوح مدى هذه المشكلة، والتفسير التاريخي الذي يجب أن تحل على أساسه ، فلا نعود إليها، بل ننتقل مباشرة إلى العالم السفلي، لكى نحدُّد أولاً طبيعة المادة التي يتكوَّن منها هذا العالم. فيلاحظ أولًا أن هذا العالم هو عالم الكون والفساد، وأرسطو ينكر إنكاراً تاماً أن تكون هناك حركات مخالفة للطبيعة في العالم العلوي، وإنما كل شيء في هذا العالم يجرى بحسب النظام. أما العالم السفلي فإنه لما كانت فيه المادة \_ والمادة طائفة من الممكنات، والممكنات متعدِّدة، والدوافع إلى إظهارها إلى الفعل متعددة كذلك \_ فمن هنا ينشأ الأضطراب الشنيع في هذا العالم السفلي، أما العالم العلوي، فإنه لما كان خالياً من المادة القابلة للممكنات، فإنه لا يوجد فيه إلا النظام باستمرار. والصفة الثانية التي يمتاز بها هذا العالم السفيل، أنه ينقسم إلى نوعين من الكائنات: كائنات حية، وأخرى ليس فيها حياة.

فلنبدأ بهذا النوع الأخير، أي الكائنات اللاحية، وهذا النوع بدوره ينقسم إلى قسمين: بسائط، ومركبات. وأرسطو يلجأ من أجل تعيين البسائط إلى نفس المنهج الذي لجأ إليه من قبل من أجل تعيين مادة الأفلاك والكواكب، فيقول إن الحركة إما أن تكون إلى أعلى أو إلى أسفل، أي بحسب الخفة والثقل. فالبسائط هي أولاً الثقيل، وهو التراب ؛ والخفيف، وهو النار؛ وهناك حالة بَينْ بَينْ، بأن يكون هناك قرب من الثقل أو قرب من الثقل أو قرب من الثقل أو قرب القريب من الثقيل وهو الماء، والقريب من الخفيف وهو القريب من الخفيف وهو القريب من الخفيف وهو

الهواء. وبهذا تكون البسائط أربعة: التراب والنار والماء والهواء.

وهناك طريقة أخرى لتعيين هذه العناصر، وذلك على أساس النظر في الكيفيات، بأن نقول إن الإحساس يرجع في النهاية \_ على أقل تقدير \_ إلى حاسة اللمس، لأن هذه الحاسَّة أولى الحواس؛ وهذه الحاسة تميز أولًا بين الحار والبارد، ثم تميز ثانياً بين ما هو قريب من كليهها، فتميز كذلك بين اليابس والرطب، فمهما جمعنا هذه الكيفيات بعضها مع بعض، وركبّناها، أيّ تركيب ـ وكل التركيبات المكنة لا تزيد عن ستة عشر، يسقط منها ما هو في الواقع تركيبٌ واحد، واختُلف فقط في ذكر الأول أو الثاني، الواحد قبل الآخر، ويسقط منها أيضباً ما هو جمع لأضداد \_ فإن النتيجة النهائية أن يتبُّقي أربعة تركيبات هي الكيفيات الرئيسية من حرارة وبرودة ورطوبة ويبوسة، فينتج لدينا حينلذ أربعة عناصر أولية رئيسية، وهذه العناصر هي العناصر الأربعة: الماء والتراب والهواء والنار، اثنان منها سلبيّان، والأخران إيجابيان، فالحارّ والبارد إيجابيان لأنها فاعلان، بينها اليابس والرطب سلبيان لأنها منفعلان، ويمكن أن يتحول الواحد إلى الآخر. وذلك لأن كل واحد بمتوى ضدأ واحداً آخر على الأقل، فيمكن أن يستحيل إليه. ولكن لا يمكن إرجاع هذه العناصر الأربعة، أو هذه الكيفيات الأربع الرئيسية، إلى أبسط منها. فهي البسائط الأولى التي ينحلُّ إليها كل شيء آخر، ولا تنحلُّ هي ـ بدورها ـ إلى أي شيء.

وبعد أن حددنا هذه البسائط ، نستطيع أن نحدد المركبات. ولن ندخل في تفصيل ما يذكره أرسطو عن المركبات لأن الكلام في هذا يطول، وهو يخرج بنا عها نحن بصدده. ولكننا سننظر نظرة إجمالية عامة إلى الصفة الرئيسية للمركب كها نظر إليه أرسطو. وهنا نجد أرسطو يقول: إن صورة المركب غير صورة ما يتركب منه، أعني أن الاجزاء لا تكون موجودة في المركب بالفعل، وإنما بالقوة فحسب، لانها ليست محققة لصورتها، وإنما تحقق صورة أخرى جديدة، وهذه الصورة الجديدة ليست صورة أي واحد من الاجزاء على حدة، بل هي صورة المركب المتمايزة تمام التمايز، أعني أن أرسطو هنا حينها يتحدث عن المركب، يتحدث عها نسميه في الكيمياء الحديثة باسم المركب في مقابل الخليط. وبعد هذا يبحث في الطريقة التي تنشأ بها الحركات،

كما يبحث في الكون والفساد بالنسبة إلى الأشياء الموجودة في العالم الذي تحت فلك القمر. وهذه الأبحاث الجزئية تمتاز بالطابع الغلمي الموجود بها كلها. فأرسطو يعتمد فيها على التجربة والمشاهدة، أكثر من اعتماده على الاستدلال والبرهان الجدلي. وعلى الرغم من أن كثيراً مما يقوله هنا خاطىء، فإن كثيراً من الأشياء التي يذكرها كان لها مع ذلك أثر كبير جداً في العصور التالية، حتى ابتداء عصر الغيضة والعصر الحديث.

فإذا ما انتقلنا من هذا القسم الأول: قسم الكائنات اللاحية إلى قسم الكائنات الحية، وجدنا أرسطو يعرّف الحياة تعريفاً عاماً بأن يقول: إنها وصفة للموجود بها يتغذى وينمو وينقص بنفسه. ولما كان النمو في الواقع يقتضى الاستحالة، فيمكن إرجاع الصفة الرئيسية للحياة إلى فكرة التغذى بالذات، ولهذا فإن أرسطو يجعل الصفة الرئيسية الأولى للكائن الحي أنه مغتذِ بنفسه. إلا أنه يجب أن يلاحظ مع ذلك أن الحياة ليس معناها التغذي فحسب، وإنما التغذى يفترض دائيًا وجود علة فاعلة، بها يتم هذا الفعل، وهذه العلة الفاعلة لها من القوة ـ بمعنى القدرة \_ أكثر عما للصورة الموجّهة عند كلود برنار. فهذه القوة التي يتم بها التغذي معناها أن الجسم لا بد أن يكون ذا قوة، بمعنى أنه ذو نفس. فالأصل في الكائن الحي ـ في الواقع \_ إنه الكائن ذو النفس؛ ومن هنا يشاهد أن أرسطو كان يقول بمذهب أن كل شيء ذو نفس، فيها يتصل بالكائنات الحية على أقل تقدير، فمذهبه في الواقع مذهب مناصر لفكرة وجود النفس باعتبارها أصل الحياة.

وبعد أن بين أرسطو الصفة الأساسية للكائن الحي - وهي أنه ذو نفس - ، يقوم بالبحث في الكائنات الحية على هذا الأساس. فيقول أولاً إن الكائنات الحية مستقلة بعضها عن بعض؛ فأرسطو لا يقول بفكرة التطور من الأقل تفاضلاً إلى الأكثر تفاضلاً وهي الفكرة التي قال بها أنبا ذوقليس؛ وإنما يقول بأن الحياة تنشأ في الأغلب والاعم عن طريق اجتماع مادة وصورة، والمادة هي عضو التأنيث، والصورة هي عضو التذكير. والاختلاف بين المذكر والمؤنث في الولادة والتكاثر هو في أن عضو التذكير عضو يدل على الكمال وعلى الفعل، بينها عضو التأنيث يدل على النقص والانفعال، ويتم التكاثر باجتماع عضو التذكير مع عضو التأنيث بحسب أحوال الكائنات الحية.

فإذا كان فعل عضو التذكير كاملًا تاماً، ففي هذه الحالة يكون المولود ذكراً، وإذا كان ناقصاً كان المولود أنثى.

هذا هو التكاثر أو التولد العام؛ ولكن قد يجدث أحياناً أن تنشأ بعض الأشياء بالبداء (أو التولد التلقائي)؛ والأشياء التي تتكاثر بالبداء، تنشأ عن تعفن. أما فيها عدا ذلك، فإن كل مولود ينشأ عن شيء يشابه مسمى باسمه. فالإنسان يلد الإنسان، والحيوان يلد الحيوان، ومكذا... ولو أنه \_ في كل حالة \_ العلة الفاعلة والمادة، غنافة

ثم يتابع أرسطو أبحاثه في هذا الباب، ويأتي بنتائج لها أهمية كبرى من ناحية علم الحياة، ويكفي أن نعرض للمنهج الرئيسي الذي اتخذه في دراسته للكائنات الحية، فنجد أن المنهج يقوم أولاً على تفرقته المشهورة بين الأجزاء الحية المتجانسة موعهامان والأجزاء الحية اللامتجانسة ανομοιομερη، فالأولى هي التي إذا تجزأت كانت أجزاؤها واحدة أي من جنس واحد، والأخرى هي التي إذا جُزئت كانت أجزاؤها من أنواع مختلفة، فمثلًا الدم أو اللحم يعتبر متجانساً، لأن أي جزء أخذَّته يساوي في الجنس والنوع أي جزء آخر، بينها النوجه مثلًا غير متجانس، لأنَّ أجزاءه مختلفة. وهذه التفرقة الرئيسية قريبة جداً من التفرقة التي يقول بها علم الحياة الحديث بين الانسجة والأعضاء. فالأنسجة تقابل الأشياء المتجانسة، والأعضاء تقابل الأشياء اللامتجانسة، لأن من خصائص التعضى اختلاف الأجزاء من حيث النوع مع اتفاقها في أداء وظيفة واحدة. وبهذا وضع أرسطو الأساس لتفرقة رئيسية في علم الحياة ونعني بها التفرقة بين علم التشريح وعلم وظائف الأعضاء.

وثمة تفرقة اخرى هامة كذلك ـ أو بتعبير أدق ـ منهج آخر استخدمه أرسطو في بيان وظائف وأعضاء الكائنات الحية، وهو منهج التماثل. ويُقصد بالتماثل اتفاق أنواع الحيوان المختلفة في الصورة العامة للوظائف أو للأعضاء، ثم قيام بعض الأعضاء بوظائف بعض الأجزاء الاخرى، فيلاحظ مثلاً أن الخياشيم الصدرية في السمك تقابل الرثة في الإنسان، والخرطوم في الفيل يقابل اليد في الإنسان، وصورة الجمجمة عند الإنسان تتشابه مع صورة الجمجمة عند الإنسان تتشابه مع صورة الجمجمة عند السمك؛ وهكذا نجد باستمرار تماثلاً وتناسباً بين أنواع الحيوان المختلفة بعضها مع بعضها.

ويستمر أرسطو طويلاً في بيان هذا التماثل. إلا أنه يلاحظ هنا أن أرسطو لم يفرق في داخل هذه المماثلة \_ كها نفرق نحن اليوم ابتداء من كوفييه \_ بين التماثل والتوافق. فالتماثل تناسب في الوظائف بين الكائنات بعضها وبعض والتوافق تناسب في صورة الأعضاء بعضها مع بعض. فمثلا يعتبر بين الرئة في الانسان، والخياشيم في السمك، تماثل، وبين الزعانف في السمك، والأجنحة في الطير، والأرجل في الانسان، توافق، من حيث ان هذه الأعضاء يناظر بعضها بعضاً. فإن المماثلة عند أرسطو تشمل كلاً من التماثل والتوافق.

ثم يقسم أرسطو الكائنات الحية إلى مراتب، وتبعاً لهذا يقسمها إلى ثلاثة أجناس رئيسية: النبات والحيوان والإنسان، وتتدرج تصاعدياً بحسب وظائف النفس في كل من هذه الأجناس، فالنبات يمناز أولاً بأنه يتغذى وينمو ولكنه لا يتحرك، ثم إن أي جزء أخذته يمكن أن يفصل عن الآخر مع بقاء الحياة كها هي ـ كها هو واضح في التعقيل أو في التطعيم ـ أي أن النبات أقرب ما يكون إلى الخليط منه إلى المركب الحي الصحيح، إذ في الحيوان نجد أن الجزء الذي يزول عنه لا يمكن أن يحيا مستقلًا بذاته، ويتصف النبات كذلك بأنه لا توجد فيه إرادة، ولا أي شيء من القوى العاقلة. ونتيجة هذا كله أن التفاضل في النبات على درجة ساذَجة جداً، بينها الحال على العكس من ذلك في الحيوان: إذ نجد الحيوان \_ نظراً إلى أنه يجمع إلى جانب التغذي والنمو. الحركة والإحساس، بــل وأيضاً الخيال والذاكرة \_ أكثر تفاضلًا من النبات. كما أنه يلاحظ بالنسبة إلى التكاثر أن عضوي التكاثر في النبات معاً، أي في نبتة واحدة، بينها عضوا التكاثر في الحيوان ليسا في فرد واحد، وإنما يكون هناك فردان أحدهما فاعل إيجابي عن طريق السائل المنوي، والأخر منفعل سلبي، عن طريق دم الطَّمْث، فهذا اختلاف واضح في طريقة التكـاثر بـين النبات والحيوان. كما أن الحيوان يمتاز بالحركة، ولو أن بعضاً من الحيوان يبدو وكأنه نبات، كما هي الحال في المحار أو الحيوانات الصدفية، التي يظهر أن حركتها تكاد تكون معدومة. هذا إلى أن الحيوان بمتاز بخاصة رئيسية تميزه من النبات، وهي قيام الأعضاء في مكانها الطبيعي، فمثلًا يلاحظ في النبات أن الفم في أسفل والوضع الطبيعي أن يكون في أعلى، وهذا ظاهر في الحيوان ،

فالنبات إذن مقلوب الوضع في الواقع. هذا إلى أن النبات لا يعرف النوم، بينما الحيوان بنام، أو يمكن أن يقال عن النبات إنه في نوم. مستمر ولا يعرف اليقظة؛ أما الحيوان فيتراوح بين اليقظة وبين النوم.

وقبل أن نتحدث عن النفس الإنسانية بكل أنواعها. يجدر بنا أن نتحدث عن تصنيف أرسطو للحيوان والنبات، فنجد أن هذا التصنيف \_ كها يظهر من كتبه \_ يُرجع المملكة الحيوانية إلى ٤٩٩ فصيلة. إلا أن هذا التقسيم \_ وإن كان المبدأ الذي يقوم عليه لا يزال ذا قيمة \_ ليس تقسيهًا جيداً، فالمبدأ الذي يقوم عليه هو وجود الدم أو عدم وجوده، وثانياً على أساس الوسط الذي يوجد فيه. وهذا المبدأ في التقسيم \_ وإن كان جيداً \_ فإن أرسطو قد خلط كثيراً بين أنواع الحيوان والنبات، حتى إننا لا نكاد نجد تمييزاً واضحاً بينها وبين بعض، على أساس صفات رئيسية تميزها، ، كها هي الحال في تصنيف رجل مثل لِنّيه. كها يتحدث أرسطو أيضاً عن موت الحيوان فيقول: إن هذا الموت ملازم لحياته، لأن العالم الذي يوجد فيه هو عالم الكون والفساد، وهو خاضع لهذا النبوع من الحركمة، حضوع غيره من الأشياء الموجودة تحت فلك القمر. ويلاحظ على مذهب أرسطو في الحياة بوجه عام أنه مذهب حيوي إلى حد كبير، وأنه ينفي كثيراً أو دائبًا كلُّ تفسير فيزيائي كيمياوي للظواهر الخاصة بالحياة، وإن كنا نراه أحياناً يتحدث عن بعض الوظائف الحيوية وكأنه يفسرها على أساس فيزيائي وكيمياوي، حينها نسراه مثلًا يفسسر الهضم على أنه احتراق، وتبعاً لهذا يقول بوجود حرارة يسميها «الحرارة الحيوانية»، كما يلاحظ ثانياً على مذهب أرسطو في الحياة أنه مذهب غائى يحاول دائبًا أن يجعل لكل عضو غاية، ولكل كائن في الحياة غاية. وعن طريق فكرة الغائية، نجده دائمًا بحاول أن يفسر الأوضاع والوظائف الخاصة بأعضاء الكائن الحيء وهو لهذا قريب الشبه جداً بكلود برنار في فكرة «الصور الموجِّهة»، ومن دريش الذي يقول أيضاً بوجود صورة غائية في الكائنات الحية.

# النفسس

لم تتكون الفلسفة التصورية عند اليونان إلا ابتداء من سقراط، حين استطاع أن يكتشف وجوداً آخر غير الموجود الجسمي، هــو الـوجـود الـذهني أعني وجـود

التصوّرات. فإن الأقدمين لم يكونوا يقولون بوجود آخر غير هذا الوجود الحسي، فلم يكتشفوا إذن طبيعة هذا النوع الجديد من الوجود. ولكن سفراط مع ذلك ـ ولو أنه استطاع لأول مرة أن يميز هذا الوجود غير المحسوس الصرف\_ لم يستطع أن يحدد ماهية هذا النوع الجديد من الوجود، وكذلك الحال بالنسبة لأفلاطون. فعلى الرغم من كل تلك المحاولات التي قام بها أفلاطون من أجل تمييز الوجود التصوري وإعطائه حق المواطن، بحيث يصبح وجود التصورات متميزاً من وجود المحسوسات، فإنه كان لا يزال حسياً إلى حد بعيد، فلم يستطع أن يميز بوضوح حقيقة هذا الوجود. فجاء أرسطو وجعل لهذا الوجود التصوري المقام الأول، وبينٌ خصائصه وحدُّد طبيعته، خصوصاً فيها يتصل بالوجود الحسى، ونجد هذا مراراً خصوصاً في محاولته تفسير الصورة باعتبارها الوجود الحقيقي. إلا أنه كان لا بد مع ذلك من وجود ثنائيةِ بين المادة وبين الصورة، فإن أرسطو لم يستطع أن يحذف الامتداد ْنهائياً، ويضع مكانه الفكر، وإنما جعل الموضوع في مقابل الذات المدركة.

لكن كان عليه مع ذلك أن يحدد الصلة بين الاثنين. فلجأ إلى طريقة اتبعها في أقواله الخاصة بأبحاثه النفسية، ونعنى بها طريقة القول بوجود وتصاعده. إلا أن فكرة التصاعد لا يمكن أن تكون خالصة ومنطبقة تمام الانطباق إلا بين أشياء من جنس واحد، أما إذا اختلفت الأشياء من حيث طبيعتها، فإن مثل هذا التصاعد لا يمكن أن يطبق تطبيقاً حقيقياً، لأن التصاعد معناه إيجاد درجات في داخل سلسلة ما، ولا بد أن تكون هذه الدرجات متصلة بعضها ببعض؛ فلها كان كل جنس يتميز من الجنس الأخر بهوة لا يمكن عبـورهـا، فلن يكـون في الاستطاعة إذن أن نستخدم فكرة التصاعد استخداماً حقيقياً، فإن علينا في هذه الحالة أن نسطر إلى العالم، باعتباره واحداً في عنصره. ولكن أرسطو - كها سبق لنا القول \_ ظل ثنائياً، فلم يكن لا واقعياً صرفاً كما كان الأقدمون بمن سبقوه \_ ولا مثالياً صرفاً \_ على النحو الذي سيشاهد فيها بعد في المثالية الألمانية. وإنما كان ثنائياً. ولذا لم يكن لهذه الفكرة \_ فكرة التصاعد \_ حظ كبير عنده في حل الكثير من المشاكل، وبالتالي لم يستطع عن طريق هذه الفكرة أن بميز الحياة النفسية أو الوجود التصوري تمييزاً تاماً، من غيره من أنواع الوجود.

وبعد هذه الملاحظة التمهيدية، نستطيع أن نبدأ بعرض مذهب أرسطو في النفس، فنقول إنه يلجأ لتعريف النفس إلى طريقته التقليدية، وهي نقد أقوال الأقدمين أي الأقوال التي قيلت في الموضوع من قبل. فيقول أولًا إن الأقدمين لم يستطيعوا إدراك ماهية النفس. أما الفيثاغوريون ـ ولو أنهم قالوا بوجود النفس مستقلة ـ فإنهم جعلوا هذه النفس شيئاً عالياً، لا يكاد أن يكون له أدني صلة بالأجسام. وكذلك فعل أفلاطون. ومعنى هذا العلوُّ للنفس أن أي نفس يمكنها أن تحل بأي جسم. ولكن هذا لا يمكن أن يكون صحيحاً \_ في نظر ارسطو \_ ، إذ كيف يمكن أنْ يُتصوِّر أن فن النجار مشلاً يمكن أن ينزل في المزامير؟ ثم إن الفيثاغوريين ـ وقد تبعهم في ذلك أفلاطون إلى حد كبير ـ يقولون إن النفس انسجام للبدن أو لأجزاء البدن، فيرد أرسطو على هذا بأن يقول إنه حتى لـو صح ما يقولون، فإن هذا شيء ثانوي، لأن الانسجام، أو عدم الانسجام تابع لوجود الشيء الذي فيه يحل الانسجام، فحينئذِ لا يمكن أن يكون تحديداً للنفس أن يقال إنها متصفة بصفة ما، ثانوية عرضية، وليست بذاتية في الواقع. إنما يأتي أرسطو بتعريف جديد يضعه أولاً ثم يشرحه؛ وهذا التعريف هو أن والنفس كمال أول لجسم طبيعي آلى ذي حياة بالقبوة، فقوله دذو حياة بالقوة، وقوله وجسم آلي، معناهما واحد تقريباً، لأن كلمة آلي هنا معناها انه مستكمل ليس فقط كل أدواته، بل وأيضاً كل وظائفه، والمسألة لا ينظر إليها من الناحية التشريحية وحدها، بل وأيضاً من ناحية وظائف الأعضاء. إلا أن هذه الوظائف ـ في هذه الحالة ـ ليست بالفعل بل بالقوة، بمعنى أنها تهيؤ لاستخدام هذه الوظائف، دون أن تكون وظائف مستخدمة بالفعل. وقوله وكمال أول، أو وفعل أول، يقصد به الفعل القريب، أي الذي في المرتبة الدنيا، لا بمعنى الأعلى أو الذي في مرتبة عليا. والكمال حينها يكون أولَ، يكون في مرتبة أحط من مراتب الفعل، ونحن نعلم أن المرتبة الدنيا للفعل هي التي يكون فيها الفعل تـارة متحققاً، وتـارة غير متحقق؛ أي الـذي لا يكون بالفعل باستمرار. فلما كانت النفس لا تؤدِّي وظائفهما باستمرار، كيا هي الحال مثلاً في حالة النوم، فإن فعلها في هذه الحالة فعل أول، أي في المرتبة الدنيا، ما دام ليس٠ بفعل مستمر.

والمهم في هذا التعريف قوله إن النفس فعل، فإنه

يلاحظ أولًا أن أفلاطون حينها قال عن النفس إنها شيء يتحرك بالذات، لم يبين لنا طبيعة النفس الحقيقية، كما أن قول إكسينوقراط ان النفس عدد بتحرك بالذات، ليس قولاً صائباً. وإن كنان قبول كيل منهما (أفىلاطون وإكسينوقراط) أعلى بكثير من قول رجل مثل ديموقريطس إن النفس مكونة من ذرات لطيفة. فالفلاسفة السابقون إذن لم يستطيعوا أن بحلُّوا المسألة حلًّا صحيحاً، لأن الرأى الصائب \_ في نظر أرسطو \_ أن يقال إن النفس فعل بالنسبة إلى مادة هي الجسم. وهنا نرى أرسطو يستخدم فكرته السائدة الخصبة، ونعنى بها فكرة الهيولي والصورة، أو القوة والفعل. والمهم في هذا الوضع الجديد أنه حلَّ لمشكلة رئيسية هي مشكلة الصلة بين النفس والجسم، فليس ثمة انفصال بين النفس والجسم، بحيث تكون النفس عالية، فتحلُّ أي نفس في أي جسم، وإنما الجسم والنفس ـ في الواقع ـ لا ينفصل الواحد عن الآخر، كما لا تنفصل الهيولي عن الصورة أي انفصال.

لكن يلاحظ مع ذلك أن أرسطو حين جعل الجسم في مرتبة دنيا \_ من ناحية الوجود \_ بالنسبة إلى صورته، وكاد أن يجعل بين الاثنين هُوِّية، أي بين الهيولي القريبة والصورة في هذه الحالة \_ قد استخدم فكرة التصاعد استخداماً يجعل التصاعد هنا أمراً لا يمكن أن يتم. ولذا نراه يضطر لأن يخرج عليه حينها يقول بوجود نفس هي النفس النظرية أو العاقلة، وهي نفس تكاد تكون مفارقة، إن لم تكن بالفعل مفارقة \_ كها سنرى بعد حين. والمهم في هذا أن أرسطو لم يجعل النفس مفارقة عبل النحو الأفلاطوني، ولو أن هذا الوضع الجديد لم يستمر طويلًا، بل اضطر الشراح الاسكندرانيون، كها اضطر رجال العصور الوسطى، من أتباع أرسطو أن يخرجوا عنه ويقولوا بوجودٍ مفارق للنفس، ولو آنهم أضافوا هذا الوجود المفارق ـ في هذه الحالة ـ إلى جزء من النفس النظرية هو العقل الفعال. وعلى كل حال، فإنه يلاحظ أن أرسطو قد جعل الصورة - التي هي النفس - ، والهيولي - التي هي الجسم \_ مرتبطين كل الارتباط.

وبعد أن حدّد أرسطو النفس على هذا النحو، بدأ بيان قُواها. وهنا أيضاً يتبع الطريقة التصاعدية، ولا يميز بين أنواع مختلفة للنفس، وإنما يميز بين وظائف مختلفة للنفس، فلا ينبغي أن نُخدع حينئذٍ بتقسيمه النفس إلى

نفس نباتية، ونفس حيوانية، ونفس ناطقة أو عاقلة أو نظرية، لأنه لا يقصد من هذا التقسيم إلا أن هذه وظائف غتلفة تقوم بها نفس واحدة. وفي هذا بختلف تقسيم أرسطو عن التقسيم الأفلاطوني الثلاثي المعروف إلى نفس شَهْوية ونفس غَضبية ونفس عاقلة، فإن أفلاطون بجعل هناك أنواعاً ثلاثة من النفوس، أما أرسطو فينظر إليها باعتبارها وظائف، وظائف تنسجم عن طريق التصاعد فيها بينها بعضها وبعض، فها هو في مرتبة دنبا، يمكن أن يوجد وحده، أما ما هو في مرتبة عليا، فلا يوجد إلا بوجود هذا الأعلى. وهذه المراتب تتصاعد من النفس النباتية، مارة بالنفس الحيوانية، حتى ترتفع إلى النفس الناطقة.

وحين يريد أرسطو أن يقسم النفس، يقسمها تقسيمًا ثنائياً من حيث قواها إلى قسمين: مُذْرِكَة، ومحرِّكة. ولا ينطبق هذا التقسيم على النفس الإنسانية فحسب، بل بنطبق كذلك \_ بشيء من التساهل \_ على النفس الحيوانية، ونقول بشيء من التساهل، لأن هناك من الحيوان ما لا يتحرك. فلنبدأ ببيان القوة الأولى من هاتين القوتين، وهي القوة المدركة، فنقول أن المرتبة الدنيا من مراتب هذه القوة هي الإحساس. ولأرسطو تعريف للإحساس مشهور، وهو قوله: وإن الإحساس فعل مشترك بين الحساسية وبين المحسوس، . ولكن من شأن هذا القول أن يشير كثيراً من المشاكل، فنقول أولاً في بيان معنى الألفاظ إن المحسوس له عدة أنواع، فمن المحسوس ما يدرك مباشرة بحس، ومنه ما يدرك بالعرض، ومنه ما يدرك بالوهم. فالضوء مثلًا يُدْرك بحس معلوم هو حس الإبصار، بينها الجوع يدرك بحس مشترك يسمى بهذا الاسم، وإدراك الشاة مثلًا للعداوة في الذئب يعتبر ووهماً من جانب الشاة. ولكن المهم في هذا التعريف هو قول أرسطو إنه فعل مشترك، فها المقصود بهذا الاشتراك؟ هل معناه أولًا، أن أحد الطرفين عرضي وليس بضروري، وأن الطرف الآخر يكاد يكون تقريباً كل شيء، أي أن المحسوس هو كل شيء؟ أو هل معناه، ثانياً، أن في المحسوس قوة، وأن في الحساسية قوة، وأن القوتين متوازيتان، ولو أن توازيها ينشأ منه فعل مشترك هو الإحساس؟ أو هل معناه، ثالثاً، أن الصلة بين الاثنين صلةً تضايف، بمعنى أنه لا وجود للواحد بدون وجود الآخر؛ فكأن كلمة الإحساس تطلق على فعلين هما في الواقع فعل واجد، ولا وجبود لأحد الفعلين إلا بوجود الأخر؟..

هـذه أنحاء ثـلائـة يمكن أن تُتصـور الصلة بـين الحساسية والمحسوس على أساسها. والملاحظ أن أرسطو يترجح بين هذه التصورات الثلاثة المختلفة، فهو يقول تارة إنه لا بد أن نجعل للحساسية وجوداً مستقلًا قائبًا بالذات، بإزاء موضوعاتها، لأنه لنو قيل إن الاحساس هـ استحالـ أو تغير كيفي في الحسـاسية نتيجـة تأثـير جاء إليها من جانب المحسوس، فإنه يجب مع ذلك أن تجعل هذا التغبُّر أو هذه الاستحالة استحالةً من نوع خاص، لأن المشاهد في هذه الحالة أن الاستحالة معناها أن تتحقق بالفعل قوى كانت كامنة في غير استعمال ولا تحقق. ولكننا نجده يقول تارة أخرى إن الصلة بين الحساسية والمحسوس هي صلة تعدُّ أو صلة متعدُّية، وفي هذه الحالة يكون الاحساس في الحساسية كالحركة في المتحرك، بمعنى أن الاحساس ينتقل إلى الحساسية كشيء أتى إليها من الخارج، أو انتقل إليها من المحسوس. ويعبّر أرسطو عن هذا بتشبيه فيقول إن الاحساس هو في هذه الحالة كالنقش في الشمّع، فإن نقش صورة الخاتم في الشمّع هو كانطباع المحسوس في الحساسية. وكل ما هنالك من فارق في هذه الحالة هو أن انطباع المحسوس في الحساسية، انطباع لصورة المحسوس فحسب، وليس كل المحسوس.

ولكننا نجد أرسطو ـ ثالثاً ـ يشير إلى صلة أخرى غير هاتين الصلتين، صلة التوازي وصلة التعدى فيقول إنه لا يكون هناك في حالة الحس غير حركة واحدة، أو فعل واحد، كما هي الحال بين طرفين متضايفين، فما يطلق على الواحد لا يمكن أن يتمّ إلا بوجودُ الأحر، أي أنه لا يمكن التحدث عن إحساس، يقبل المحسوس وقبل الحساسية، أو بالواحد دون الآخر. وهذه الفكرة من أخصب الأفكار التي يمكن أن تقال في هذا الباب، ولعلُّ ا فيها إشارة إلى النظرية التي نادي بها هُوسِرُل في القرن العشرين، صاحبُ المدرسة القائلة بفلسفة الظاهريات، عن طريق فكرة والإحالة المتبادلة، بين الذات والموضوع. ولكنُّ على الرغم مما لهذه الفكرة من أهمية عظمى، وما فيها من نظر صائب، فإن أرسطو لم يشر إليها إلا إشارة ضئيلة جداً، بحيث لا يمكن أن نقول إنه قد قصد إلى شيء ُمما ذهب إليه برنتانو وتلميذه هوسرل. وعلى كل حال، فإن أرسطو على الرغم من تردده بين هذه التصورًات الثلاثة، قد أثار بوضوح تلك المشكلة الهامة التي تشغيل الجزء الأكبر من نظرية المعرفة في العصر

الحديث، ونعني بها مشكلة الصلة بين الـذات وبـين المؤضوع.

ثم يبحث أرسطو في الإحساس من حيث القوى التي يقوم عليها، والوظائف التي يقوم هو بها، فيقسم الحساسية إلى قسمين رئيسيين: حساسية تتعلق بموضوع معين، وحساسية لا تتعلق بموضوع بالذات. أما الحساسية التي لا تتعلق بموضوع بالذات، فهي حس مشترك يكون الأساس للحساسية الأولى، ويقوم بعدة وظائف أخرى سنذكرها بعد قليل. أما الحساسية الأولى، فتتكون بحسب الموضوعات من خس حواس، ولا يمكن أن يوجد أكثر من هذه الحواس الخمس. ويلاحظ أن لكل حاسة موضوعاً خاصًا فيها عدا حاسة اللمس، فإنها حاسة أولى غامضة، تشبه أن تكون مزيجاً من قوى أربع هي أولاً قوة التمييز بين الحار والبارد، وثانياً قوة التمييز بين الرطب واليابس، وثالثاً قوة التمييز بين الخشن والأملس، ورابعاً قوة التمييز بين الثقيل والخفيف. وأهم هذه الحواس كلها، حاسة الإبصار، التي ترجع إليها في الواقع بقية الحواس، فهي الحاسة الأولى ذات الأهمية الكبرى، كما بين أرسطو ذلك لأول مرّة. وتتميّز هذه الحاسة بأن الاحساس لا يتم فيها ـ وكها هي الحال أيضاً بالنسبة إلى بقية الحواسّ فيها عدا حاسة اللمس ـ بالتماسُ المباشر بين عضو الحسّ وموضوع الحسَّ، بل لا بدُّ ـ في هذه الحالة ـ من وجود وسط يتمَّ فيه الانتقال بين صورة موضوع الحسّ وعضو الحسّ، وهذاً الوسط بالنسبة إلى حاسة البصر يسمّى والمشِف، وهو ـ كها يعرُّفه العرب ـ جرم ليس بذي لون، شفاف، تُنظُّر من وراثه الألوان. ويوجد مثل هذا أيضاً بالنسبة إلى بقية الحواس الثلاث، ولو أن أرسطو لم يستطع أن يضع لفظاً للوسط في كل هذه الأحوال، ووجد كثيراً من الصعوبة خصوصاً فيها يتصل بحاسة الذوق، لأنه وجـد في هذه الحالة أنه يقول بأن الوسط هو اللحم، واللحم متصل بالأنف تمام الاتصال، ففكرة الوسط هنا ليست واضحة كل الوضوح.

أما الحس المشترك فله ثبلاث وظائف رئيسية: الوظيفة الأولى أنه الأساس لبقية الحواس، والوظيفة الثانية أنه يدرك موضوعات معلومة لا تستطيع الحواس الأخرى إدراكها مثل الحركة والمقدار، والوظيفة الثالثة أنه يجمل الإنسان يشعر بما به يجس. والوظيفة الأخيرة هي أهم هذه

الوظائف وأحراها بالعناية، وذلك لأنها تقدم لنا أول بحث في فكرة الوعى أو الشعور. والمهم هنا هو أن أرسطو يقول في مقالات النفس: إن العين مع ذلك \_ أو البصر \_ يدرك أنه يرى. فهل هنا إذن تناقض بين ما يقوله أرسطو في هذا الموضع وبين ما يؤكده مرات أخرى عديدة، من أن كل حاسة لا تشعر بما به تحس؟ الواقع ـ كما يقول هملان أنه ليس ثمة تناقض بين كلا القولين، وذلك لأن كل حاسة تغرز جذورها في الحس المشترك، من حيث أن الحس المشترك هو الأساس، أو المركز العام الذي تتلاقى فيه جميع الاحساسات. وعلى ذلك، فإنه لما كان لكل حاسة أساس في الحس المشترك من ناحية، وكان الحس المشترك هو إدراك الشعور بأن الإنسان يحس من ناحية أخرى، فإن من الممكن أن يقال أيضاً إن كل حاسة تدرك ما به تحس. وعلى الرغم مما في هذا التفسير من تعشُّف، فإن أرسطو قد عني عناية خاصة بأن يضيف هـذا إلى الحاسة الأولى . وهي حاسة الإبصار. دون غيرها من الحواس.

وبعسد أن ينتهي أرسطو من البحث في الحس، يبحث في الأشياء الأخرى التي ترتفع مباشرة عن الحس، وإن لم تكن قد ارتفعت بعد إلى مرتبة العقل، فتراه يبحث أولًا في الخيال، أو المخيلة. وهنا يجب أن يلاحظ أولًا، أن أرسطو لم يكن يفرق تفرقة دقيقة بين الخيال والذاكرة، فهو في كتاب ﴿فِي النَّفْسِ، وفِي مقالة ﴿فِي الحِسِ، لا يتحدث مطلقاً عن الذاكرة؛ والسبب الذي من أجله ينظر أرسطو إلى المخيلة باعتبار أنها والذاكرة شيء واحد أن الوظيفة التي تقوم بها كل منهما واحدة، وهي الاحتفاظ بالصور. إلا أنه يلاحظ إلى جانب هذا، أن للذاكرة امتيازاً على المخيلة، في أن من شأن الذاكرة أن تحدد وتركز الشيء في مكان ما، وأن تشعر بهذا التحديد، كما أن من شأنها أيضاً أن تدرك الماضي. وهذه الصفة الأخيرة هي الصفة المهمة بالنسبة إلى الذاكرة فإننا بواسطتها نستطيع أن نشعر بالماضى؛ أما الخيال فلا يتعلق بزمان. ولكن أرسطو يميز بين التذكر ичпµп وبين شيء آخر يمكن أن نقول إنه يساوي تماماً ما يعرف في علم النفس الحديث باسم ترابط الأفكار أو تداعى المعاني، وأرسطو يستخرج القوانين التي على أساسها تنداعي المعاني، وهي القوانين الثلاثة المشهورة: التشابه، والتباين، والاقتران. أما ماهية الخيال

ـ أو الذاكرة ـ Φαντασία (فنطاسياً)، فتنحصر في أنها عبارة عن الأثار التي يتركها الحس، أي أن الخيال هو بقية الحركة الناشئة عن الإحساسات في الذهن. بيد أن الشراح ـ وخصوصاً الاسكندر ـ يلاحظون أن أرسطو لم يجعـل للخيال أو الذاكرة، هذه الوظيفة البسيطة فحسب، لأنها وظيفة سلبية، لا تتجاوز ان تكون الأثار الباقية من أشياء حية ـ وإنما أضاف إليه صفة الفعل كذلك، فجعل الخيال يفعل، بمعنى أنه يُنتج صوراً بأن يركبها بعضها مع بعض، ويغير فيها كما يشاء. وهذا المعنى هو الذي يفهم في علم النفس الحديث من الخيال، ويطلق عليه عادة اسم والخيال المُبدِع. والفارق بين الصور المتخيلة أو المتذكرة وبين الصور الحسية، أن الصورة المتخيلة ليست مرتبطة بزمان ومكان معينين حاضرين، وإنما هي صور قد خلت من الزمان. وهذه الصور المتخيلة هي الأساس في الملكات التي أعلى منها، فهي الأساس أولاً لوظيفة بمكن أن تكون قريبة الشبه بما نسميه والحكم، ، ويطلق عليها أرسطوطاليس اسم دهوبولبسيس، υπολυψις، وهي الوظيفة التي تقوم بتركيب التصورات بعضها مع بعض لتكوين أقوال صالحة لأن يقال عليها إنها صادقة أو كاذبة. ويعلو على هذه بعض العلود وإن لم يكن من الممكن التمييز بدقة بين الإثنين ـ درجة هي «الظن» δόξα (دوكسا)، وفوق هذه تأتي مرتبة والحكمة، Φρόνησις (فرونيسيس)، ، ثم «العلم» vónoic (نويسيس). وقبل أن نتكلم عن الوظائف الرئيسية للفكر بمعناه الحقيقي، يجدر بنا أن تلقى نظرة عامة على المعرفة من الناحية التكوينية عند أرسطو، خصوصاً وأن هذه المسألة سيكون لها شأن خطير في تطور التفكير في العصور الوسطى. فإن أرسطو يقول: إن مبدأ المعرفة وأصلها الإحساس المباشر بشيء حاضر في الحال، هو جزئى، أي أن المعرفة تبدأ دائمًا من التجربة الحسية المباشرة.

أما مشكلة مينون، فلا يود ارسطو أن يجلها على الطريقة الأفلاطونية بأن يقول: إن المعلومات السابقة التي يتذكرها الإنسان بمناسبة المعلومات الحاضرة، إنما هي معلومات اكتسبتها النفس في حياة سابقة، وإنما يجلها على أساس الفكرة الرئيسية التي هي في الواقع عور الارتكاز في كل مذهب أرسطو، ونعني بها فكرة القوة والفعل. فكها أننا نستطيع أن نفسر ماهية التغير فيها يتصل بالوجود على أساس القوة والفعل، كذلك نستطيع أن نفسر طبيعة

المعرفة على اساس هذه الفكرة أيضاً. فإذا كنا ميزنا في الوجود بين وجود بالفعل ووجود بالفوة، فعلينا أيضاً أن غيز فيها يتصل بالمعرفة بين معرفة بالفعل ومعرفة بالقوة، وكيا أننا قلنا في حالة الوجود: إن الكون هو صيرورة من اللاوجود أو الوجود بالقوة، إلى الوجود الذي هو بالفعل، فكذلك الحال في المعرفة، لأنها مهها علت مرتبتها، فلا بد ايضاً أن تكون انتقالاً من حالة عدم المعرفة، أو المعرفة بالقوة، إلى حالة المعرفة بالفعل. فصحيح إذن ما ورد في مقدمة مشكلة مينون من أن كل معرفة إنما تتوقف على معرفة سابقة، ولكن ليس بصحيح ما يستخلص من هذه معرفة سابقة، ولكن ليس بصحيح ما يستخلص من هذه بالفعل، وإنما هي استعداد للمعرفة فحسب. ومع ذلك فسيضطر أرسطو إلى أن يقول بنوع من المبادى الضرورية، وإلا تسلسلت المعرفة، أو دارت.

ولكن الملاحظ هنا أن أرسطو لا يقول بأفكار سابقة يتذكرها الإنسان بمناسبة الموضوعات ـ كها قال أفلاطون ـ، فضلاً عن أنه ينكر من ناحية أخرى الأفكار الفطرية، التي سيقول بها فيها بعد ديكارت. وبذلك كان أرسطو مؤسساً للمذهب المعروف باسم والمذهب الحسي،؛ ومع أن هذا المذهب قد تطور إلى صورة غير الصورة التي قال بها أرسطو، فإننا نستطيع أن نقول ـ على العكس من هذا بان أرسطو كان عقلياً أكثر بكثير جداً مما قد يُتوهم في أول الأمر.

ومن المسائل الهامة في هذا الصدد مسألة الكليات، وخلاصة ما يقوله أرسطو في هذه المسألة إنه لما كان مصدر كل معرفة هو التجربة الحسية \_ تبعاً للمبدأ الذي الإنسان جلة إحساسات. وهذه الإحساسات تستمر حتى تصبح عادة، فإذا ما أدرك الإنسان أن هذه العادة تكون تصوراً أو مفهوماً عاماً، قال في الحال إنها كليات. حزئيات يضم الإنسان بعضها إلى بعض، ويتصور أنها تكون معنى عاماً، فيقول إنها تصورات أو مفهومات كلية. فكون أن الموجود في الواقع هو الجوهر المفرد \_ على حسب فكما أن الموجود في الواقع هو الجوهر المفرد \_ على حسب النسبة إلى الكليات أو المفهومات، إذ لا توجد إلا الحال بالنسبة إلى الكليات أو المفهومات، إذ لا توجد إلا الحقوة وجوداً خارجاً عينياً. فهي إذن لا توجد في الكيان،

وإنا توجد في الذهن فحسب. فالأصل في كل ماهية، الإدراك الحسي، ولا وجود للماهية في الخارج بالفعل، بل توجد بالقوة فحسب. والعقبل بتركيبه للصور الحسية بعضها مع بعض يؤلف الماهيات الكلية. وتلك مشكلة الكليات المشهورة جداً في العصور الوسطى، والتي ستكون المحور الرئيسي للنزاع القائم بين مذهبين رئيسيين متعارضين: أحدهما يحاول أن يرتبط بأرسطو، والأخر يدعي انتهاء لأفلاطون، ونعني بها مذهبي الاسميين والواقعين على التوالى.

أما الفكر فينقسم أولًا إلى الفكـر غـير المبـاشــر، وأرسطو لا يفرق كثيراً بين هذا الفكر وبين الحكم أو والمُوبُولِسيس، فيجب أن نرتفع من هذا الفكر الذي هو في مرتبة دنيا، إلى الأقسام العليا في الفكر وأقمها قسمان: القسم الأول هـ و المسمى باسم والعقبل المنفعل، ٧٥٥٥ ποθητικος، وهذا العقل هو الذي يتقبل الصور الحسية التي ترد إليه. فهو في الواقع بمثابة المادة، ويتركب غالباً من الصور التي أتت من الجسّ، وأصبحت صوراً في المخيلة، وليست له وظيفة إيجابية. وإنما هو مجرد انطباع للصور الحسية الخارجية. فلكى نرتفع من هذه الحالة إلى حالة الإدراك الصحيح، لا بد من وجود قوة أخرى تستخرج هذه الأشياء من حالة الصور الحسية السلبية إلى حالة المدركات العقلية العامة. لأن كل معرفة كها قلنا معرفة بالكلي. وهذه الوظيفة الجديدة هي التي ينسبها أرسطو إلى قوة أخرى يسميها والعقبل الفعال، νοῦς παθητικός ويلاحظ في هذا العقل أنه يأتي بالصور الخالصة؛ فيحيل الصور الحسية التي هي في حالة القوة، إلى حالة صور بالفعل. أعنى أن مهمة هذا العقل أن ينقل حالة الصور بالقوة، إلى حالة صور بالفعل. ولكن هذا يفترض أيضاً أن العقل في هذه الحالة ما دام فاعلاً، فلا بدّ أن يكون حاصلًا من قبل على هذه الصور، وهذه الصور العقلية الصرفة، تستلزم بالتالي أن يكون هذا العقل المخرج لها، والناقل لها من حالة القوة إلى حالة الفعل، صورة صرفة هو الأخر. فكأنَّ العقل الفعال صورة خالصة أو ماهية تامة، أعنى اننا هنا خرجنا خروجاً تاماً عن منطقة الحسّ.

وهنا تبدأ الصعوبة الكبرى في نظرية العقل الفعال؛ فإننا نجد أرسطو من ناحية يقول إن كل معرفة مرتبطة بمعرفة حسية، بينها نجده من ناحية أخرى يقول إن المعرفة

صادرة عن صور عقلية، وإن مصدر هذه الصور العقلية صورة خالصة أي عارية عن كل مادة. فنحن في هذه الحالة سنضطر إذن إلى أن نجعل هذا العقل من ميدان آخر يختلف تمام الاختلاف عن ميدان العقبل المنفعل، والنتيجة التي تستخلص من هذا مباشرةٌ هي أنَّ هذا العقل الفعال عقل عال لا صلة له مطلقاً بالمحسوس، وعلى الرغم مما هنالك من صعوبة في تصوّر هذا التصاعد بين هذا العقل المنفعل والعقل الفعال، وفي إمكان هذا الاتصال بين الصورة الخالصة وبين الصور الحسية، فهناك إلى جانب هذا مسألة رئيسية هي مسألة اتصال العقل الفعال بالجسم. فقد رأينا أن أرسطو يقول إن لكل جسم نفء الخاصة وإنه لا مجال للتفرقة إطلاقاً بين ألجسم وصورته أو بين الجسم وبين النفس الحالَّة فيه. ولكننا نجد هنا أن هذا العقل الفعال قد أصبح ينتمي إلى نوع آخر من الوجود لا يمكن أن يتصل بالجسم، وذلك لأنه صورة خالصة ، فكيف يتم إذن الاتصال بين هذه الصورة الخالصة، وبين الجسم المادى؟.

الواقع أننا نجد أرسطو هنا يصف هذا العقل الفعال دائهًا بأنه في مرتبة الألوهية، إن لم يكن عقلًا إلهياً صرفاً. فهو يصفه تارة بأنه خالد غير قابل لكون أو فساد، وتارة أخرى يصف هذا العقل بأنه بسيط خال من كل مادة؛ صورة صرفة وفعل محض، أي أنه يضيف إلى العقل الفعال كل الصفات التي يضيفها إلى الألوهية، فلم يكن غريباً إذن أن يأتي الشراح وعلى رأسهم الإسكندر، فيفسروا هذا العقل الفعال بأنه الله وقد دخل في أفكارنا؛ أو الله وهو يفكر في داخلنا. ويؤيد هذا أيضاً ما يقوله أرسطو من أن هذا العقبل الفعال يبأتي من خارج إلى الجنين. وعلى كل حال، فالمشاهد أن أرسطو لم يدرك ما وقع فيه من تناقض هنا؛ بل تذبذب بين الحسية الخالصة وبين العقلية المجردة؛ أي بين الاسمية وبين الـواقعية. ولعله لم يحاول أن يضع لنفسه هذه المشكلة، ولكنها على كل حال قد أصبحت من أخطر المسائل التي ثار الجدل حولها كثيراً طُوال العصور الوسطى، خصوصاً بعد أن شرح ابن رشد نظرية العقل الفعال شرحاً جديداً متأثراً في ذلكَ \_ كها تـأثر المسلمـون جميعاً \_ بنـظرية العقـول في الأفلاطونية المحدّثة.

تلك إذن هي القوة الأولى من قوى النفس، ونعني

بها القوة المدركة. وقبل أن ننتقل إلى القوة المحركة، نجد شيئاً يجمع بين كلتا القوتين وهو اللذة. وقد عالجها أرسطو في شيء من التفصيل، مع أن إشارته إلى الحياة العاطفية كانت إشارة قليلة موجزة. واللذة عند أرسطو تجمع بين الناحية الإدراكية والناحية التحريكية، فهي تجمع أو تشترك ف الصفة الادراكية من حيث أنها فعل أو تحقيق لفعل، ومن حيث أنها خارجة على الزمان، لأنها حاضرة حضوراً مستمرأ على النحو الذي ينظر به أرسطو إلى الإبصار من أنه شيء حاضر باستمرار. وهي تشارك من ناحية أخرى في الصفات التحريكية من حيث أن أساس كل لذة الميل أو الشهوة كما يقول أرسطو. فالميل عنده هو الأصل والأساس في كل لذة، بل الميل إلى تحقيق الفعل هو كل شيء، وليست اللذة في الواقع إلا شيئاً مضافاً وملحقاً بالفعل، ولا تكوّن جوهر الفعل. وما يقصده الإنسان جوهرياً هو تحقيق الفعل، أما عرضياً فيقصد تحقيق اللذة. فهي إذن شيء مضاف، كسا يقسول في والأخسلاق النيقوماخية، والمهم في هذه النظرية، بصفة خاصة، أن الأصل هو الفعل أو الرغبة في تحقيق الفعل، فإذا ما تحقق الفعل، وكان تحققه موافقاً للطبيعة، أنتج ذلك لذة، كصفة تتوَّج جميع الأفعال، وإذا لم يتفق مع غَاية الطبيعة، أنتج ذلك ألماً، وياعتباره ملحقاً أو صفة تتوَّج الفعل في هذه الحالة.

أما النفس المحركة، فيعنينا منها خصوصاً كلام أرسطو عن الرغبة. وهنا نجد أرسطو يقف موقفين متعارضين، فنراه من ناحية يؤكد تمام التأكيد أن الرغبة ليست الأساس، بل الأصل هو الفكر، والشوق أو الرغبة تابعة للفكر، ونجده من ناحية ثانية يقول إن هناك من الرغائب ما لا يتفق والفكر، أي أن موضوع الرغبة أو الشوق أو العشق أحياناً يكون لا معقولاً. وهنا نرى أرسطو يذخل لأول مرة فكرة اللامعقول باعتبار أنه عنصر هام في الطبيعة. والموقف الأول الذي فيه يبينُ أرسطو أن اللذة موضوعها المعقول، ينظهر بوضوح في كلامه في الفصل السابع من مقالة (اللام) حين يقول: ونحن نعشق الأشياء لأنها خُيْرة، ولا نقول بخيرية الأشياء لأننا نعشقها، فالمبدأ إذن هو الفكر»: المعقول الأول هو المعشوق الأول، أي أن المبدأ دائمًا هو التعقل، والحركة النفسية في هذه الحالة تشبه تماماً الحركة الفكرية الصرفة، أو \_ حسب تشبيه أرسطو ـ والنفس في تحريكها، كالنفس حين

أرمطوطاليس

البرهنة. والعملية هي في كلتا الحالتين عملية قياسه. فيبدأ الإنسان من مبدأ يكون كالمقدمة الكبرى، ثم يدرك بحسه أن الشيء الموضوع أمامه أو الذي هو موضوع الفعل أو الرغبة أو الشوق، يدخل ضمن هذه الأشياء التي يعبر عنها في المبدأ، وهذا بمثابة المقدمة الصغرى، فينتهي إلى القول بأنني يجب أن أعشق هذا الشيء ، وهذا بمثابة المتيجة، فالحال إذن في الحياة العقلية كالحال في الحياة النوعية سواء بسواء.

إلا أن ارسطو في أحيان أخرى يقول إن هناك من الموضوعات المرغوب فيها، ما ليس بعقلي، فثمة هوة إذن بين الرغبة العاقلة التي هي الإرادة ، وبين الرغبة اللاعاقلة، وتسمى الشهوة. وهذا هو الأصل بالتسبة إلى الإنسان في فكرة الحرية: فالفعل الحر عند أرسطو ليس شيئاً فاضلاً أو صادراً عن الخير، وإنما مصدر الفعل الفاضل لـ كما سيوضح الإسكندر ذلك تمام التوضيح وجود طبيعة الحدوث في الكون، أي الإمكان، فمن بين الممكنات، يحاول الانسان أن يختار، ولكن هذه الممكنات الموجودة في النظام المطلق للطبيعة. فالفعل الحر لا يصدر في الواقع عها الموجودة في النظام المطلق للطبيعة. فالفعل الحر لا يصدر في الواقع عها المكنات من خلل ونقص وشر وسلب، والأفعال العليا الإلمية أفعال خالية من كل حرية.

## الأخلاق والسياسة والفن

1 - الأخلاق: تمتاز الأخلاق اليونانية مها تعددت الصور التي عرضت على أساسها، بأنها أخلاق سعادة لا أخلاق واجب، على العكس تماماً بما عليه الأخلاق المحدثة، خصوصاً ابتداء من كُنْت. فإذا كانت هذه الأخلاق الأخيرة تضع قواعد يجب على السلوك الانساني أن يسير وفقاً لها، فتقول له: ووافعل هذا لأنه واجبكه! ، فإن الأخلاق الأولى تقول له: وإفعل هذا لأنه يؤدي إلى سعادتكه! فالخير والسعادة في الأخلاق اليونانية بوجه عام شيء واحد . وأرسطو من أوضح الممثلين للأخلاق اليونانية في هذا الصدد، فهو يقول \_ واللغة اليونانية تساعده كثيراً في هذا القول إن فعل الخير والنجاح تصاعده كثيراً في هذا القول إن فعل الخير والنجاح وقصيل السعادة كلها ألفاظ متعددة تدل على معنى واحد فحسب؛ إلا أنه اذا كانت الغاية قد تحدد \_ وهي فحسب؛ إلا أنه اذا كانت الغاية قد تحدد \_ وهي

السعادة \_ ، فإن ماهية هذه السعادة لم تتحدد بعد. وذلك لأن الحياة تنقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية: الحياة الحسية وهي حياة اللذات المستمرة، والحياة السياسية وهي حياة عصيل القوة وممارسة القوة، والحياة النظرية وهي حياة التأمل والنظر والتفكير الخالص. وتبعاً لهذا التقسيم يجب أيضاً أن تقسم السعادة إلى انواع، فهناك سعادة بالمعنى الخسي، وأخرى بالمعنى السياسي، وثالثة بالمعنى النظري. كل هذه الأحوال؛ وقد رأينا في الفصل السابق أن أرسطو كفده الأحوال؛ وقد رأينا في الفطل السابق أن أرسطو ينظر إلى اللذة نظرة أخرى غير النظرة المألوفة، فيقول: إن ينظر إلى اللذة مي تحصيل كمال الفعل، أي أنها الفعل وقد وافق طبيعة الأشياء. والسعادة عند أرسطو ليست شيئاً آخر غير طنية إلى ذاته.

إلا أن أرسطو ينظر هنا دائبًا إلى الإنسبان، ولذا يقول إن السعادة هي اللذة الناشئة من تحصيل الإنسان لكمال الفعل المقوِّم لطبيعته، وهكذا نجد أن أرسطو قد جعل اللذة هي السعادة. ولكن ليس معنى هذا أن أرسطو كان تجريبياً في الأخلاق إلى هذا الحد البعيد، فإنه يعطى اللذة هنا معنى آخر مختلفاً عن المعنى المألوف الذي من أجله ثار أفلاطون وثار الكلبيون على اللذة، وذلك لأنه ينظر إلى اللذة نظرة سكونية باعتبارها كمالاً أي تحققاً بالفعل. فاللذة إذن تخرج من كل صيرورة، وهي ليست حركة مستمرة تنطوي على تغير دائم، وإنما هي حالة سكون مطلق، كحالة سكون الصورة بعد أن تتحقق على الوجه الأكمل بالنسبة إلى شيء، وفي هذا اعلان لما ستكون عليه الأخلاق بعد ذلك كها سيضعها أبيقور، فإن هذا الأخير قد انتهى أيضاً إلى نوع من اللذات أقرب ما يكون إلى الانفعال السلبي فيها يسميُّه باسم «الأتركسيا» أي الخلو من كل تغير وانفعال. وبهذا يناقض أرسطو الأخلاق الأفلاطونية التي عارضت اللذة أو والملائم، على أساس أن اللذات متغيرات وأنها من عالم الصيرورة والتحول المطلق.

إلا أن اللذة مفهومةً على هذا النحو، لا يمكن أن تتحقق في الواقع إلا بالنسبة إلى كاثنات من شأنها ألا تنغير هذا التغير في هذه الأحوال، ولهذا سنرى بعد قليل أن أرسطو سيضطر إلى العدول عن مبيدا اللذة البسيطة الساذجة، التي هي أقرب ما تكون إلى اللذة القورينائية،

لكى يقول بلذة أخرى قريبة جدأ من الخير الأفلاطون. وذلك أن أرسطو حينها نظر إلى اللذة واعتبرها تحصيل الكمال الممكن بالنسبة إلى الكائن، أو إدراك الملائم بما هو ملائم، قال بعد ذلك إن هذه اللذة هي كالتاج الذي يعلو هذا النشاط، أي أنها في هذه الحالة ستكون شيئاً مضافاً عالياً بالفعل على النشاط أو الفعل الذي هي تاجه. وفي هذا تقترب كثيراً من الخير الأفلاطوني الذي هو عال على الموضوعات. ومع ذلك نجد أرسطو يتناقض تماماً فينظر إلى اللذة وكأنها الخير الأسمى، ولهذا نراه يشيد كثيراً باللذات الحسية المألوفة مثل الثروة أو الشهوات المختلفة. ولكننا نجده من ناحية أخرى يرتفع فوق هذا التصور للشهوات، لكى يرجع الى التحديد الجديد للذة بأنها خلو من كل حركة وأنها سكون مطلق، بمعنى أنها كمال لم يبق فيه أثر لقوة. فيقول في هذه الحالة: إن الخير الأسمى لا يمكن أن يتحقق إلا في الحياة النظرية، لأنه تحقيق لأعلى درجة من درجات الكمال؛ والسكون بالنسبة إلى الإنسان، إنما يتم في هذه الحالة الأخيرة، حالة الحياة النظرية، فبينها تراه في البدء تجريبياً حسياً يقول باللذات الحسية المعتادة، نراه في آخر مذهبه يقول بلذة نظرية مجردة، لا صلة لها في الواقع · باللذة الحسية المفهومة عادة، ولهذا نجده ينظر إلى المثل الأعلى للإنسان، أو الإنسان الكامل، متسائلًا: هل هو هذا الذي عُذَّب وصلب على آلامه، أم هو هذا الذي تمتع بكل لذائذ الحياة؟ فيقول من ناحية: إن مثل هذا الرجل المعذب لا يمكن أن يكون المثل الأعلى للحياة الخلقية، لأن ها هنا خلواً من اللذات. ولكنه يعود فيقول من ناحية أخرى بشيء يقرب من هذا، إذ يذكر أن معنى اللذة ليس دائمًا والملائم،، وإنما معناها أن يحقق الإنسان فعلاً؛ ومن هنا فقد يجيا الإنسان حياة مليئة بالألام، ولكن هذه الألام نفسها تنتهى بسعادة هي عينها السعادة في تحقق هذا الفعل. فإذا كان كل فعل جالباً، في النشاط الذي يؤدّى فيه، الألام، فيجب ألا تعد هذه الألام مضادة للذة أو والملائم،، بل ما دامت تحقيقاً لفعل، فهي جديرة إذن أن تسمى بلذة، وهي في هذه الحالة كالزهرة التي تأتي بعد تطور طويل. وهكذا يتضح لنا أن موقف أرسطو متذبذب بين كلا المثلين الأعليين السابقين، فيها يتصل بمسألة اللذة، وإن كان أميل إلى الأخذ بالتصور المعنوى للذة.

وهذا التصور المعنوي أو التجردي للذة، يقرَّب كثيراً

بينها وبين اللعب، ولهذا نجد أرسطو يقول: إن تحقيق الفعل غاية في ذاته، فهو كاللعب سواء بسواء، لا يُقصد منه إلى تحقيق غاية، وإنما النشاط المبذول في اللعب هو الغاية من اللعب. ولا يعترض على هذا بكون الأطفال هم الذين يلعبون، فإن الحالة تختلف تماماً في كلتا الحالتين، إذ نجد أن اللعب \_ في حالة الطفل \_ قد نُظر إليه بأكثر مما هو عليه في الواقع، فتصورت له غايات ليست غاياته الحقيقية.

تلك إذن هي اللذة؛ فهي \_ كها قلنا \_ تحصيل كمال الفعل. ولكن هذا معناه أيضاً الفضيلة؛ إذ الفضيلة هي في أن يحقق الإنسان الكمال المكن بالنسبة إليه. فلا بد إذن من دراسة الفضيلة. ولكن أرسطو حينها يأخذ في دراسة الفضيلة، ويشرع في تحديد ماهيتها على وجه الدقة، لا يبدو هنا منطقياً كثيراً مع نفسه، فضلًا عن أنه لم يفعل في هذا الباب الشيء الكثير، كما فعل من قبل رجل مثل أفلاطون، فهو لم يُعنَ بترتيب الفضائل ترتيباً تصاعدياً \_ كها فعل أفلاطون ـ ، ولم يميز بين الفضائل بعضها وبعض إلا تمييزاً عاماً. وهذا التقسيم العام يرجع إلى قسمين رئيسيين بحسب طبيعة الفعل الذي يمكن أن يقوم به الإنسان ـ كما رأينا في حديثنا عن الرغبة في ختام الفصل السابق ـ؛ فإما أن يكون الفعل عاقلًا ـ أو معقولًا ـ وهو الذي يصدر عن دوافع عقلية، وعن علم بأن أشياء يجب أن تؤدِّي وهي واضحة عن طريق البرهان، وفضائل هذا النوع من الفعل فضائل نظرية عقلية ؛ \_ وإما أن يكون الفعل لا معقولًا، وهو الذي يصدر عن الشهوات التي لا تخضع في اندفاعها وتحققها للعقل؛ ولو أن من الممكن بعد ذلك أن تخضع له. فمثال النوع الأول الحكمة والفطنة وما يتصل بذلك من الفضائل النظرية، أي المتعلقة بالتأمل والفكر؛ ومثال النوع الثاني العفة والعدالة. . . الخ.

ويلاحظ في هذه الحالة الثانية أننا ننتقل في الواقع من أحوال متعارضة، ونستخلص منها حالة متوسطة. وهذا هو الطابع الأصلي للفضيلة عند أرسطو، فالفضيلة عنده نوع من الوسط بين طرفين: أحدهما إفراط، والأخر تفريط. فمثلاً فضيلة كالشجاعة هي وسط بين إفراط هو التهور، وتفريط هو البين، وفضيلة كالكرم أو السخاء هي وسط بين إفراط هو التبذير وتفريط هو التقتير... الخ. ومكرة الوسط هذه فكرة غامضة جداً في مذهب أرسطو،

أرمطوطاليس

لأنها تثير كثيراً من المشاكل من ناحية، ولا يمكن تطبيقها بسهولة في كل الأحوال من ناحية أخرى. فهي تثير مشاكل أولًا فيها يتعلق بطبيعة هذا الوسط، فإن الملاحظ دائهًا أن الوسط ينظر إليه باعتباره هو الأخر نقصاً بـالنسبة الى الطرف المفرط، كما يعتبر إفراطاً إذا نظر إليه بالنسبة إلى الطرف المفرِّط فكيف يتحقق هذا إذن؟ أي كيف يتهيؤ له أن يجمع بين هاتين الصفتين المتعارضتين؟ وكيف يمكن أن يكون الفضيلةَ على الرغم مما فيه من تعارض، خصوصاً إذا لاحظنا أن المتضادين هما \_ كها يعرِّفهها أرسطو في المنطق ـ الطرفان اللذان بينها غاية الخلاف؟ وكيف يمكن، إذا نظرنا إلى الوسط نظرة رياضية، أن يقال إنه أعلى درجة من هذين الطرفين؟ الواقع أن سبيل التخلص من هذه المشكلة قد يكون بأن يقال إن التضاد من الناحية المنطقية ليس هو التضاد من الناحية الأخلاقية، فالوسط في حالة الأخلاق لن يكون الدرجة التي فيها نقص بالنسبة إلى كمال، وإفراط بالنسبة إلى نقص، بل سيكون القمة العليا والدرجة الأولى.

ولكننا نظن أن هذا التخلُص لا يؤدّي إطلاقاً إلى حل المشكلة، فهو تخلص لفظي لا يغني شيئاً، قإما أن نفهم الوسط الرياضي، وإما أن لا نفهمه بهذا المعنى، وحينئذ فلنا أن نسمّيه ما شئنا من الأسهاء. أما الوسط بهذا المعنى الذي يقول أرسطو إنه ينتهي إلى أن يكون القمة، أي الطرف الأعلى الحاصل على أكبر درجة، فلا يمكن أن يفهم \_ في هذه الحالة \_ ، في أي شيء هو يفترق عن الافراط.

هذا من ناحية تحليل جوهر الوسط؛ أما من ناحية تعين هذا الوسط فالمشكلة أشد عسراً؛ ذلك لاننا نجد أنه لا يمكن أن يُتَحَدِّث عن وسط في الأشباء التي هي شر بذاتها. فالزنا مثلاً أو الفحش أو السرقة... الخ لا يمكن أن نتحدث فيها عن وسط مطلقاً، وإلا فها هما الطرفان الملذان تعتبر السرقة أو الزنا وسطاً بالنسبة إليها؟ وكذلك الحال بالنسبة إلى الأشياء التي هي خير بذاتها، مثل النظر العقلي الصرف؛ فلا يمكن أن يقال عنها إنها وسط بين رذبلتين إحداهما تفريط في الفكر، والأخرى إفراط فيه. ففي هاتين الحالتين؛ أي في حالة الأشياء التي هي خير بالذات، وفي حالة الأشياء التي هي خير بالذات، وفي حالة الأشياء التي هي خير النعين الوسط، بل لا يمكن إطلاقاً أن نتحدث عن وجود أن

وسط بمعنى الخير. وهكذا نجد أننا قد وصلنا إلى مأزق فيها يتصل بتعيين فكرة الوسط. ويظهر هذا أوضح حينها يُراد تحديد المسافة التي يشغلها الوسط بإزاء كل من الطرفين، وهذا يرتد بنا إلى نفس طبيعة الوسط، وهل هو وسط رياضي أو وسط غير رياضي، أي لا وسط إطلاقاً. فمن هنا يتبين أن فكرة الوسط عند أرسطو فكرة غامضة، إن لم تكن متناقضة؛ فلنضفها إلى سلسلة المتناقضات التي كشفنا عنها، خاصة فيها يتصل بتحديد صفة اللذة وصلتها بالخير.

ولا يعنى أرسطو بالكلام عن الفضائل المفردة، وإنما يكرَّس بعض الفصول لفكرة العدالة، وما يعرف عند الأقدمين باسم الصداقة. أما العدالة، فكلامه فيها متأثر كثيراً بكلام أفلاطون. وأشهر ما لأرسطو في هذا الباب، التقسيم المعروف للعدالة إلى وعدالة تمييزية، وهي التي يُعطى بها لكل إنسان بحسب عيزاته، وإلى وعدالة تعويضية، وهني التي يعوُّض فيها ما هنالـك من فروق اقتضتها العدالة التمييزية، وأخيراً إلى دعدالة متبادلة، ويقصد بها أرسطو تبادل الناس الخيرات أو المنافع بعضهم مع بعض، فهي أقرب ما تكون إلى العدالة الاقتصادية. أما الصداقة، فينظر إليها أرسطو نظرة فكرية عقلية صرفة في أغلب الأحوال، فهي عنده في الأصل التفكير ـ والنظر ـ الخالص في الذات. وهذا هو الشيء الجدير بالنظر في هذا الباب، ونعنى به أن أرسطو يجعل الأثرة في مرتبة الفضيلة العليا، ولكنه يفهم الأثرة هنا باعتبارها حبّ الانسان لذاته باعتباره فاضلاً. أما حبّ الإنسان لذاته باعتباره شريراً، أي حب الإنسان للجانب الشرير منه، فلا يعتبره أثرق كها يفهمها أرسطو. وهو يلاحظ أن الإيثار هو في الواقع أثرة لأعلى درجة، فهو ليس شيئاً آخر غير نقل الأثرة من الذات إلى الغير. وفي هذه الحالة أيضاً، لا يحقق الإنسانُد في الواقع ـ إلا مآرب أثرته وذاته الحاصة. ويلاحظ أن الذي يفعل الإيثار أعلى درجة ممن يتقبل الإيثار. فالمحسن أعلى درجة \_ من ناحية الأثرة \_ عن تقبل الإحسان ، وذلك لأنَّ المحسن، في هذه الحالة، مجعل ما كان عنده غير محقَّق بالفعل عَفْقاً بالفعل، فهو في تحقيقه للفعل عند الأخرين إنما يؤدّي إلى ارضاء ذاته، من حيث أنه ينقل أفعاله من ناحية القوة إلى ناحية الفعل. ولهذا يُرى دائمًا أن الآباء يحبون الأبناء، أكثر عما يحب الأبناء الآباء، كما أن الفنان يحب آثاره أكثر مما تحب الآثارُ الفنانَ

الذي صنعها! فهذا معناه أن المحسن أو فاعل الإيثار أعلى درجة من المتقبل للإيثار؛ وكل هذا في داخل الأثرة.

إلا أن من الجائز أن يُسأل أرسطو فيقال له - كما سيفعل الأبيقوريون والرواقيون فيها بعد - : أوليس من الخير أن يكون الإنسان مكتفياً بذاته ، وأن تكون حالة الاكتفاء الذاتي هي أعل درجة بالنسبة إلى الرجل الفاضل ؟ هنا يمكن أن يرد - على الطريقة الأرسطية - فيقال إن الإيثار - في هذه الحالة - ، أي التأثير أو الفعل في الغير ، هو أيضاً داخل في اللذات التي ليس من المستحسن أن يُحرم منها الرجل الفاضل .

٢ ـ السياسة : لن نستطيع أن نتناول السياسة هنا بالتفصيل ، لأن فيها من التفصيلات والجزئيات ما لا يكاد يعنينا في شيء . هذا إلى أن نظرية أرسطو في الدولة لا تتصل بالفلسفة اتصالًا كبيراً ، وإنما هي أقرب ما تكون إلى القانون . وهنا يلاحظ أولًا أن هناك اختلافاً كبيراً بين مذهب أرسطو في الدولة ، ومذهب أفلاطون . فنقطة البدء ، والمنهج الذي أقام عليه كل منها مذهبه ، مختلفان كل الاختلاف . إذ بينها كان المنهج الافلاطون يبدأ بالنظر إلى الدولة كها يجب أن تكون ، وبصرف النظر عن الأوضاع التي توجد فيها ، لأن أفلاطون لم يكن يشير إلى شيء من هذا إلا باعتباره ذكرى تاريخية فحسب ، وكان يبدأ مباشرةً بنظرية مركزية تتفرع منهاجميم التفصيلات الخاصة بتحديد ماهية الدولة والأوضاع التي يجب أن تكون عليها في كل مظاهرها وأحوالها . ؛ كان المنهج الارستطالي منهجاً تكوينياً ، لأن ارسطو كان يهتم في بحثه بان ببين نشأة الدساتير المختلفة ، ويدرسها باعتبارها نظماً ممكنة للحكم . فهو هنا كالعالم الطبيعي سواء بسواء : يصنف الدساتير القائمة من أجل أن يصفها ويبين أنواعها ، مستخرجاً بعد هذا نظريته في الدولة على أساس هذه النظم التي رآها . وقد يكون السبب في هذه النظرة أن أرسطو لم يكن في الواقع فيلسوف دولة بمعنى الكلمة ، وإنما كانت الفلسفة السياسية شيئاً مضافاً لمذهبه كتكملة للمذهب ، يعكس ما كانت الحال عليه تماماً عند أفلاطون . وإذا كان أرسطو قد جعل الدولة تقوم أيضاً على الأخلاق ، وجعل الغاية منها أن تحقق الخير كما فعل أفلاطون ، فإنه لم يفعل ذلك بالطريقة عينها ، وإنما طالب الدولة فقط بأن تميِّز بين العدل والظلم ، بين الحق والباطل ؛ وأن يكون من شأنها أن تحافظ على القيم العليا ، وأن تمنم القيم الدنيا من أن تظهر أو تتغلب .

ويبدأ أرسطو نظريته في السياسة بأن يبين أن الوحدة

الرئيسية هي الأسرة وليست الفرد ، كها فعل أفلاطون ، فيقول إن الانسان بطبعه حيوان سياسي أي أنه مدني أو اجتماعي بالطبع . وذلك لأن الانسان لا يمكن أن يتصوَّر وحده منعزلًا مطلقاً ؛ ولهذا فلا بد أن يوجد في جماعة .

وإذن فالوحدة الأولى هي الأسرة . ويلاحظ أن في الأسرة روابط ثلاثاً رثيسية : الأولى بين الزوج والزوجة ، والثانية بين الأباء والأبناء ، والثالثة بين العبيد والسادة : وهذه الأسرة تكفى نفسها موقتاً ، فيها يتصل بالحاجات اليومية ، أما إذا ارتفعت إلى ما بعد الحاجات اليومية ، فإنها في هذه الحالة تكوَّن مع غيرها من الأسر ﴿ القرية ﴾ . وإذا تعددت حاجات القرية ، فاحتاجت إلى غيرها من القرى ، تكوُّنت عن ذلك و دولة ۽ . فالدولة كائن عضوي يجمع في نفسه خلايا عديدة هي الأسر: ولكن الصلة بين هذه الأسر والدولة ، ليست صلة فردية ، بمعنى أن الفرد ليس ـ في نظر أرسطو ، كما هو في نظر أفلاطون ـ الوحدة الرئيسية ، بل إن الأسرة دائماً هي الوحدة ، والدولة تكفى نفسها بنفسها ، أما الفرد فصلته بالدولة في هذه الحالة صلة فيها الشيء الكثير من الاستقلال ، لأن أرسطو هنا في السياسة \_ كما كان في الأخلاق \_ يجعل للأسرة دوراً كبيراً في الحياة الاجتماعية ، إن من الناحية الأخلاقية ، أو من الناحية السياسية .

فبعد أن كان أفلاطون ينظر إلى الفرد كخلية حقيقية في كائن عضوي هو الدولة، ولا حياة له تبعاً لهذا إلا في الدولة، والدولة ستصبح إذن الشيء الرئيسي الذي من أجله يُضحَى بكل فرد كائناً من كان \_ نجد أرسطو على العكس من ذلك ، يجعل للفرد استقلالاً وشيئاً من الحرية ؛ من أجل تحقيق أغراضه الخاصة بإزاء الدولة . ولهذا نجد أرسطو قد أخذ على يرى أن في الحرمان من هذين الأمرين ، عدم تحقيق لقيمتين رئيسيتين من الناحية الأخلاقية هما التهذيب الجنسي ، ثم التعفق الاجتماعي . ولهذا يقول بأن الملكية الفردية بجب أن يكون موجودة ويجب أن يكون هناك زواج ، باعتباره صلة بين تكون موجودة ويجب أن يكون هناك زواج ، باعتباره صلة بين فردين من جنسين مختلفين . وهكذا نجد أن أرسطو في نظريته في الدولة كان يجاول دائياً أن يكون واقعياً ناظراً إلى الحياة السياسية كما كانت في عصره ؛ وكما أظهرته عليها النظم المستورية التي عني بلراستها .

٣ ـ القن : نخطىء كثيراً إذا ما اتخذنا من كتاب الشعر

لأرسطو المعبر الحقيقي عن مذهبه في الفنّ ، فإن هذا الكتاب ناقص كل النقص ، كها أنه لا يدل على فكرة الفن الحقيقية عند أرسطو ، لأن الفن لم يكن عنده مقسهاً كها هي الحال اليوم ، إلى فن بوجه عام ، وإلى فن جميل بوجه خاص ، وإنما الذي يريد أن يجد مذهب أرسطو في الفن ، فعليه أن يكشف عنه في د الطبيعيات ، و و فيها بعد الطبيعة ، ثم في كتاب و السياسة ، خصوصاً في المقالة الثامنة من هذا الكتاب و الخطابة ،

وأول ما يلاحظ على نظرية الفن عنده ، أنه لم يضع نظرية الجمال ، وإنما اقتصر فقط على إعطاء فكرة عن الفن ؛ وفرق كبير بين فكرة الجمال وبين نظرية الفن . فأفلاطون ـ وتبعه في هذا أفلوطين \_ يقدم لنا فكرة عن الجمال . فيبين لنا ما هو الجمال ، وما ماهيته ، وكيف يتحقق ، وما هي الأحوال التي يجب فيها أن يتحقق ، وما شروطه ، وما خصائصه ، وما الميزات التي تحدد طبيعة الجميل . . . الخ . وأما أرسطو فإنه لا يقدم لنا أية فكرة عن هذه الأبحاث ، وإنما يهتم فقط بالبحث في الفن بمعنى الإبداع أو الإنتاج أو النشاط ، أي إظهار شيء في الخارج . وفي الحالة الأولى ـ أي في حالة نظرية فكرة الجمال ـ لا يشترط مطلقاً أن يعرف الإنسان شيئاً ما عن الفنون المختلفة ، فقد يضع كل فكرة الجمال ويحدد ماهية الجميل ، دون أن يعرف شيئاً عن الموسيقي ، أو التصوير ، أو النحت ، إلى غير ذلك من الفنون الجميلة . أما الذي يكتب نظرية في الفن ، فعليه أن يدرس هذه الفنون كما هي متحققة في الأثار الفنية ، ثم يخرج منها بحكم وصفى على طبيعتها . واذا كان أرسطو لم يضع لَّنا شيئاً في فكرة و المنطقى ، أو و ما هو وراء الطبيعة ، ، فهو كذلك لم يضع لنا شيئاً عن فكرة الجميل . فليس من المحتمل إذن إطلاقاً - كها قد يذهب إلى ذلك البعض \_ أن يكون أرسطو قد وضع كتاباً ضاع عن فكرة الجميل ، بل إن أغلب ما نعرفه عن فكرة الجميل عند أرسطو ، إنما يرجع إلى التلاميذ المباشرين، وإلى الشرّاح باعتبارهم متأثرين بروح أرسطو، لا باعتبار أن أرسطو هو الذي قال شيئاً في فكرة الجميل.

وقد كان أرسطو ينظر إلى الجميل باعتباره وجوداً ، لا باعتباره موجوداً ، فهذه التفرقة بين وجود الموجود وبين الموجود ، تنطبق على نظرية الجميل عند أرسطو ، فإنه نظر إلى الجميل باعتباره موجوداً قائماً بالذات . فإذا ما بحثنا في الفكرة الرئيسية لكلمة الفن عند

أرسطو ، وجدنا أنها ترجع أولًا إلى المبدأ الأصلى الذي أقام عليه نظريته في الوجود ، وهو مبدأ الهيولى والصورة ، فالأصل دائهاً هوتحقق صورة في هيولي . هذا بالنسبة الى كل موجود ، والحال على هذا النحو تماماً بالنسبة إلى الفن ، وإنما الفارق بين الموجودات كأشياء طبيعية أو قسرية ، وبين الموجودات كأشياء فنية ، أن الصورة في الحالة الأولى توجد باطنة في الأشياء ، والصورة هنا بمعنى الطبيعة ، أما في حالة الأشياء الفنية ، فإن الصورة تأتي من خارج ؛ وهذا معنى التفرقة الرئيسية بين أشياء مبدؤها من ذاتها ، وأخرى مبدؤها من خارج ، وهذه الأخيرة هي التي تشمل الفن . فالفن إذن وإظهار خارجي لشيء داخل في مُعْرض خارجي ، ، مع ملاحظة أن فكرة الداخلية والخارجية عند أرسطو لم تكن واضحة تماماً ، بل كان الداخلي والخارجي يكاد الاثنان أن يكونـا شـيئاً واحداً ، خصوصاً فيها يتصل بالفن . فإذا كنا في العصر الحديث نفرّق بين الفن كشعور داخل وبين الفن كتحقيق خارجي لشعور داخلي ، حتى أمكننا أن نقول: و روفائيل بدون أيدٍ ، مشيرين إلى أن الفن يمكن أن لا يتحقق في الخارج ، ويظل مع ذلك فناً ، فإن هذه التفرقة لا يمكن أن تنطبق على نظرية الفن عند أرسطو، فالأصل دائماً أن الفن نشاط له مظهران : مظهر الإبداع أو الإنتاج ، ومظهر الشيء المنتَج . وهذه التفرقة تنطبق على الشيء الذي يسمى باسم πραττειν، ولكنها لا تنطبق على ποίειν ، ففي حالة السلوك ـ وهو الشيء الأخير ـ لا نفرق بين الفعل ونتيجة الفعل ؛ أما في الإبداع الفني فيجب أن نفرق بين الفعل ونتيجة الفعل . وذلك لأن الفعل في حالة السلوك أو العمل ، هو الغاية من العمل ؛ وليست النتيجة هي الغاية ، لأنها شيء إضافي دائهًا بالنسبة إلى الفعل. أما في حالة الإبداع الفني، فيلاحظ أن الفعل ونتيجة الفعل مرتبطان معاً، بل إن نتيجة الفعل هي الأساس ، أما الفعل في ذاته ، فليس غاية بل وسيلة . وتبعاً لهذا يجب أن يحكم على الأثار الفنية ، باعتبارها آثاراً ، لا باعتبارها أفعالًا . أعني أن المهم دائمًا في الحكم على أي أثر فني ، أن ننظر إلى الأثر الناتج لا إلى الفعل المنتِج . فمهما كانت قيمة الفعل المُنتِج ، فإنها لا تؤثر تأثيراً كبيراً في تقويمنا لأي أثر فني .

والفعل ـ بمعنى الإبداع الفني ـ ينقسم إلى ناحيتين : ناحية الممارسة العملية ، وناحية التفكير النظري ، فإلى جانب الصناعة الفنية يوجد التفكير النظري . ولهذا يعرف أرسطو الفن بأنه وايجاد بعد تفكير، لشيء ملائمه، ولو أنه أحياناً كثيرة

يغفل ناحية التفكير . إلا أننا نستطيع أن نقول بوجه عام : إن الفن عند أرسطو يشمل هاتين الناحيتين : الناحية النظرية ، والناحية الصناعية ، ولن يكون الفنان فناناً حقاً ، إلا إذا جمع بين الناحيتين .

أما ماهية الفن في ذاته ، فهي أنه يحاكي . وفكرة المحاكاة هذه من الأفكار الرئيسية جداً في مذهب أرسطو في الفن ، وهذا يجب أن ننظر إليها في شيء كثير من التدقيق ، خصوصاً وأنها أثارت كثيراً من التفصيلات والأقاويل ، التي لا تتلام ونظرية أرسطو الحقيقية في الفن ، والتي لا يمكن أيضا أن تقدم لنا صورة حقيقية عن ماهية الفن . يعرف أرسطو المحاكاة أن توجده الطبيعة عليه ، لو أنها أنتجنه الي أن الفن عاكاة للطبيعة ، بمعنى أنه عاكاة لإفعال الطبيعة ، وليس إعطاء وبين الفن هي في أن كلا منها يسعى نحو تحقيق شيء حي وبين الفن هي في أن كلا منها يسعى نحو تحقيق شيء حي ملائم ، وليس في أن الواحد صدى ، أو تشبيه ، أو نسخة أخرى من الآخر . والمحاكاة بهذا المعنى هي في الواقع عرض للأحوال التي توجد فيها الأشياء على نحو ما لو أن الطبيعة فعلت هذه الأشياء .

وهنا يفرق أرسطو بين موضوعات الحواس المختلفة ، ويجعل الموضوعات المبصرة هي وحدها الحقيقية الجديرة بأن تكون موضوعاً للفن . إلا أن المحاكاة في هذه الحالة ليس معناها تصوير الأشياء الطبيعية كما هي ، وإنما معناها إيجاد عواطف وأحداث باطنة ، كما تفعل الطبيعة سواء بسواء . تلك هي الحال في الرسم وفنون التجسيم بوجه عام ، وكذلك الحال في الماساة . وهذا يظهر واضحاً في تعريف أرسطو للماساة بأنها أثر فني ، يصور فيه حادث مثير للحزن والاشفاق ، عثلاً في شخص أو أشخاص ، ومهمة الماساة في مثل هذه الحالة أن تنقي العواطف أو تطهر الوجدانات ، عن طريق المشاركة الوجدانية ، أو الجزع ؛ فهنا يلاحظ دائماً أن التقليد هو في الواقع تقليد لعواطف ، أي تصوير لإحساسات ووجدانات أو بعبارة أخرى ، هو عرض لأنواع الشعور التي يعانيها الإنسان في حالة ما ، وهذا هو الفن في كل معناه .

إلا أن أرسطو كثيراً ما يخلط بين الأثر الفي وبين الفعل الفي ، وذلك لأنه \_ كها قلنا \_ لا يفرق تفرقة دقيقة بين الفعل الفني الداخلي ، وبين الأثر الفني الخارجي . أما ما هو الجميل الذي يسعى إلى تحقيقه الفن ، فهنا نجد أن أرسطو لا يكاد

يتجاوز التصويرات العادية الشعبية للفن بأنه نظام ومحاولات لإحداث عواطف الملاءمة والانسجام في نفس المشاهِد .

# مكانة أرسطو التاريخية

لعل شخصية ما من الشخصيات لم تثر من الاعجاب الذي لاحد لم النقد والحملة اللذين لاحد لم ايضاً ، كها أثارت شخصية أرسطو وفلسفته ... فقد كان أرسطو في نظر العصور الوسطى المثل الأعلى للفكر الإنساني ، وكانت فلسفته ينبوع الحقيقة التي إذا خالفها شيء فهو قطعاً على ضلال . مستهل القرن الناسع ، بدأت شخصية أرسطو تحتل المكانة الأولى في التفكير الفلسفي . وحينتل جُرد من مكانته التاريخية ، وأصبح ينظر إلى فلسفته خارجة عن زمانها وعن عصرها ، والبيئة الروحية التي نشأت فيها ، لأن هذه العصور كانت تنشد الفلسفة الأبدية ، وهي قد وجدتها في أرسطو ، فها الحاجة إذن الفلسفة أل وضعه في موضعه التاريخي الحقيقي ؟ .

لكن جاء العصر الحديث فحظم ، أو على الأقل بدأ بأن هزّ هذا النير الذي طغى على التفكير في العصور الوسطى ، وأصبح يعارض شخصية أرسطو كل المعارضة . واستمرت الحال على هذا النحو حتى الآن ، خصوصاً في نظر أنصار الفلسفة النقدية الذين اعتبروا فلسفة أرسطو الخصم الأكبر لفلسفة كتت ، ورأوا أن كنت قد بذل جهداً كبيراً في تحطيم الفلسفة الأرستطالية . وعلى هذا النحو نظر إلى فلسفة أرسطو على أنها خارجة عن عصره . وفي كلتا الحالتين لم يكن يراعى في تقديره النظرة التاريخية . أما اليوم فيجب ألا ينظر إلى أرسطو خارجاً عن زمانه ، أو باعتبار أن فلسفته فلسفة دائمة لأن النقد الذي نشأ فيه ، ودور الحضارة الذي ظهر إبانه ، ثم بحسب العصر عيزات شخصيته الخاصة ، باعتبارها مقاومة لتيارات سابقة أو معاصرة ، ثم باعتبارها مقاومة لتيارات سابقة أو معاصرة ، ثم باعتبارها مبشرة بتيارات أخرى جديدة سيكون لها السيادة في العصور التالية .

وعلى هذا ، فإن بحثنا في مكانة أرسطو التاريخية سينقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية : القسم الأول يتعلق بوضع أرسطو الروحي في مجرى تطور الحياة الروحية في الحضارة اليونانية . والقسم الثاني يتعلق بطبيعة التفكير الأرستطالي ، وهنا ننظر منطقية صرفة إلى الدوافع الرئيسية والمهيئات البدائية التي خطحة أرسطو يفكر على النحو الذي فكر به ؛ والقسم الثالث

ننظر فيه إلى أرسطو باعتباره صاحب مذهب ، فنحاول أن نبين الخطوط الرئيسية التي سار فيها مذهبه ، والأفكار الموجّهة التي قادت تيارات هذا المذهب ، والغاية التي كان يرجوها صاحبه من قيام هذا المذهب. ويمكن أن نضيف إلى هذا كخاقة ، معنى الفلسفة كما فهمه أرسطو وكما خلفه للعصور التالية ، والدوافع التي جعلته ينظر إلى معنى الفلسفة تلك النظرة الخاصة به .

فلننظر إذن أولاً في وضع أرسطو الروحي في الحضارة اليونانية ، فنقول إن أرسطو كان يمثل الدور الأخير من أدوار الخضارة اليونانية ، بالمعنى الدقيق لكلمة الحضارة . فهو إذن مناظر من ناحية و التعاصر ، لكنت في الحضارة الغربية ، إذ نجد أن كليها تصل الحضارة عنده إلى أعلى درجة بلغتها ، وأن مذهب كل منها يعبر عن كل الأفكار السائدة من قبل ، لأن المذهب عام يشمل كل النواحي السابقة . فأرسطو في الحضارة اليونانية ، أو كنت في الحضارة الغربية ، قد أعطى نظرة في كل الوجود شاملة ، هي أعلى ما وصلت إليه الحضارة في كل تاريخها ، حتى ان مهمة المصور التالية لم تَعدً الشرح والتفسير للذي جاء به ، أو اتخاذ أطراف معينة من نواحي مذهبه والسير بها حتى نهايتها ، عما أدى بهذه المذاهب المتطرفة الى ان تستنتج من مبادئها ما يجعل هذه المبادىء نفسها خطأ .

هذا من الناحية العامة . أما من ناحية المذاهب الفلسفية الخاصة ، فيلاحظ أن أمثال هؤلاء المفكرين الذين يظهرون على القمة ، وعند نقطة التقاطع أو فترة الانتقال بين دور الحضارة ودور المدنية ، يكوّنون مذهباً ميتافيزيقياً ويكون للميتافيزيقا إلى جانب الفلسفة بفروعها الأخرى ، وإلى جانب العلم ، نصيب ، فهو ـ عل الأقل ـ نصيب ضخم في إقامة نظرتهم في الوجود . أما بعد هذا العصر ، فلن تكون هناك غير مذاهب أخلاقية لا تعني بما بعد الطبيعة ، إلا باعتبارها حلية أو شيئاً مضافاً يكمَّل بها المذهب ، ولا تكون في الواقع أساساً له . وفي هذا الدور تستقل الفلسفة عن العلم تمام الاستقلال ، ويكون الشقاق قوياً بين الفلسفة والعلم ، كما يكون الشقاق كذلك قوياً بين النقل والعقل ، أو بين الدين والتفكير النظري المجرد. فبعد أن كان الدين والعقل متزاوجين، أو على الأقل ـ غير متعارضين، نجد في الدور التالي أن ثمة تعارضاً قوياً لحساب العقل والتفكير النظري الصرف على حساب الدين والتجربة الروحانية الوجدانية. والمفكر الذي يتسنّم القمة مثل أرسطو فيها يتصل بالحضارة اليونانية، أو كنت فيها

يتصل بالحضارة الغربية، يكون الشعور عنده بإقامة مذهب ميتافيزيقي صادراً عن هذا التوتر العظيم الذي شعر بوجوده في داخل نفسه، بين التفكير العقلي الذي يقتضيه النظر الخالي من الاعتقاد، وبين الإيمان الديني القائم على العاطفة والتجربة الروحية المباشرة. ولذا يكون المذهب الميتافيزيقي في هذه الحالة خالياً في الواقع من كل أسطورة، ويحاول قدر الاستطاعة أن يخرج عن الخوارق أو اللامعقول، لكي يجمل كل شيء معقولاً. وهذه الظاهرة أوضح ما يكون لدى أرسطو، ومن هنا يمكن أن يفسر النجاح العظيم الذي لقيه من جانب رجال العصور الوسطى سواء منهم المسيحيون والمسلمون. فإن أمثال هؤلاء المفكرين الذين يشعرون بالتوتر والعظيم بين النقل والعقل، أو بين الدين والعلم، لا يجدون خيراً من هؤلاء المقيمين على نقطة التقاطع بين الحضارة والمدنية لكي يشبعوا هذه الرغبة.

فإذا طبقنا هذه المبادىء العامة على الفلسفة الأرستطالية .. كها عرضناها في الصفحات السابقة \_وجدنا أرسطو يمتاز بكل هذه الخصائص التي أتينا على ذكرها . فهو يمتاز أولًا بأنه كان يمثل ، إلى أعلى درجة ، كل المذاهب السابقة . وهنا يجب أن يفرق بين أمرين من الصعب أن يفرق بينها بدقة ، ونعني بها أن يستوعب المرء المذاهب السابقة من أجل أن يهضم ما فيها ويعلو عليه ، وأن يعرف الإنسان المذاهب السابقة معرفة تاريخية صرفة ، لا يقصد بها إلا مجرد التأريخ . فالحال هنا تختلف تمام الاختلاف عن الحال هناك ؛ ذلك أن الإنسان يبغى في الحالة الأولى من وراء معرفة المذاهب السالفة أن يفيم مذهباً قد شمل كل شيء ، وخلا من كل العيوب التي توجد في المذاهب السابقة ، على حين أنه في الحالة الثانية لا يبغي من وراء التاريخ شيئاً آخر غير مجرد العلم بالأشياء ، أي أنه لا ينتقل من ذلك إلى إخصاب فكره الخاص . وكل حالة من هاتين الحالتين تنتسب إلى دور خاص من أدوار الحضارة ، إذ تنتسب الحالة الأولى إلى دور أوج الحضارة وابتداء المدنية ، بينها تنتسب الحالة الثانية إلى الدور الأخير من أدوار المدنية . إذ هي قد وجدت في العصر القديم حوالي القرن الأول قبل الميلاد ؛ ووجدت في الحضارة الغربية ، أو توجد ـ على الأصح ـ في القرن الذي نحيا فيه . فأرسطو إذن حينها يعرض للمذاهب السابقة لا يعرض لها لمجرد العلم بالتاريخ ، وإنما يعرض لها من أجل استخلاص المشاكل ووضعها الوضع الصحيح ، ثم إظهار ما هنالك من عيوب وما يبدو بإزائها من شكوك ، ومحاولة تلافي الأولى وحل الثانية .

ويمتاز أرسطو ثانياً بأنه لم يفرّق مطلقاً بين العلم وبين الفلسفة . فقد نظر إلى المذاهب الفلسفية نظرة شاملة باعتبارها تكمل المذاهب العلمية ، وإن كنا نجد أنه في الطور الأول قد بدأت آثار الاتجاهات المقبلة تظهر فيه ، إذ نراه يعني عناية خاصة بالمسائل العلمية على حساب المسائل الفلسفية، بعد أن كان في الطور الأفلاطوني وطور التنقل ، معنياً كل العناية بالأبحاث الفلسفية والميتافيزيقية بوجه خاص . وهذا شيء نستطيع أن نتلمسه ، ليس فقط فيها يتصل بالعلوم وفروع الفلسفَّة التي عُني بها طوال تطوره الروحي ، بل نستطيع أيضاً أن نتلمسه في أي فرع من فروع الفلسفة ، بحسب تطوره طُوال عَياه . فنجد مثلًا بالنسبة إلى ما بعد الطبيعة أنها كانت في الطور الأول مؤثرة فيه إلى أقصى حد ، كما نجد أيضاً أن للدين والتصورات الشعبية تأثيراً كبيراً في إقامة مذهبه الفلسفي . أما في الدور الثاني الذي تمثله خصوصاً الأجزاء القديمة من و ما بعد الطبيعة ، ، ثم دما بعد الطبيعة ، في اجزائه الرئيسية ، باستثناء الآثار الباقية لميتافيزيقا أرسطو كها ستظهر في الطور الأخير ـ نقول : إنا نرى في هذا الطور أن النزعة العقلية قد بدأت تسود المذهب الأرستطالي ، إذ قد حاول أرسطو قدر المستطاع أن يخرج كل تفسير إيماني نقلي من حظيرة التفكير الميتافيزيَّقي ، كها أنه استبعد نهائياً كل تفسير أسطوري . ولكنا نجد في أواخر هذا الدور أن فكرة الله قد أخذت تتطور بتأثير الطبيعيات ، فإذا بنا ننتقل من فكرة الله الى فكرة المحرك الأول ، حتى اذا ما وافي الطور الثالث ، انتقلنا من التوحيد المشاهد بوضوح ـ خصوصاً في الطور الأول من الدور الثاني ـ إلى الشرك المتمثل في الفصل الثامن من مقالة اللام في نظرية عقول الأفلاك ومحركات الكواكب . فكأننا نجد ، في تطور علم واحد ، أن أرسطو قد مثّل هذه الصلة بين العلم والدين تمثيلًا دقيقاً .

وهذا يشابه تماماً ما يشاهد في دفاوست، عند جيته. فالدساتير الأولى من فاوست تمثل الطور الأولى من الحضارة الأوروبية ، والجزء الأول من فاوست يمثل الطور الثاني ، حينها تبلغ الحضارة الأوروبية أوجها ، وفاوست الثاني ببشر بدور المدنية الذي ستقع فيه الحضارة الغربية . فالحال هنا تماماً كالحال بالنسبة إلى فاوست عند جيته ، لأننا نجد أرسطو قد تعلور في وضعه للميتافيزيقا نفس التطور الذي عانته الصلة بين العلم والدين في الحضارة اليونانية . فينها كانت النظرة الدينية تسود في الطور الأول ، وتماول أن تفسر الأشياء على هذا

النحو، نجد في الطور الثاني أن التفسير العقلي هو الذي يسيطر على الاتجاه الفلسفي، كها نجد في الطور الأخير أن الميتافيزيقا علم يجب أن تخرج من حظيرة التفكير، لكي يحل محلها علم الطبيعة بمعناه الدقيق. وأرسطو قد مثل هذه الأطوار خير تمثيل في التطور الذي عاناه، فاطرح في الطور الثاني النزعة الدينية التي تملكته في الطور الأول، واستمسك بنزعة عقلية لا أثر للأساطير الدينية فيها، ثم انتهى في الطور الثالث إلى نزعة طبيعية عصفت بالميتافيزيقا فأطارتها من حظيرة التفكير، وبذا خرج أرسطو من التوحيد إلى الشرك.

ويمتاز أرسطو ثالثاً بأن الأخلاق عنده لم تكن كلِّ شيء ، بل كان نصيبها ثانوياً في الواقع بالنسبة إلى بقية العلوم الفلسفية والعلوم الطبيعية ، بينها كان المقام الأول لعلم ما بعد الطبيعة . هذا إلى أن التفسير العقلي العلي الآلي ، لم يكن السائد في تفكيره ، كها ستكون الحال بعد ذلك في المذاهب التالية ، وخصوصاً عند الرواقيين والأبيقوريين . بل نجد أرسطو يجمع بينه وبين التفكير القائم على النظر العقلي المجرد الذي يحكمه قانون العلية . وتلك هي الخصائص الحضارية العامة التي تتمثل في مذهب أرسطو .

أما فيها يتعلق بالمسألة الثانية المتصلة بطبيعة تفكيره الخاص ، فإننا نستطيع أن نتوصُّل إلى معرفة ذلك عن طريق المقارنة بين التفكير الأفلاطوني والتفكير الأرستطالي ، إذ نجد أن التفكير الأخير منطقيّ إلى أقصى درجة ، بمعنى أنه يقوم على التحليل ولا يلجأ إلى التركيب إلا في النادر جداً. وهذه النزعة المنطقية تسود كل نواحى التفكير الأرستطالي ، حتى ان الفلسفة عند أرسطو كادت أن تنتهي إلى تحليل للمفهومات والمعاني . وهذا ظاهر جداً في المنهج الَّذي اتبعه دائماً في نظره إلى المسائل الفلسفية ، إذ كان يبدأ بتحليل لفظى لغوي للمفهوم الذي هو بصدد دراسته ، ومن هنا كان للأبحاث اللغوية نصيب كبير في تفكيره . إلا أن النزعة العلمية قد حاولت أن تخفُّف من حدة هذه النزعة المنطقية الصرفة القائمة على التحليل ، فأضافت إلى التحليل التجربة والملاحظة . ولو أن أرسطو سار على المنهج الأول حتى النهاية ، لجاءت فلسفته فلسفةً تصورية صرفة ، ليس فيها أدن أثر للناحية التجريبية أو للناحية الموضوعية . ولكن الناحية الثانية \_ وهي التجربة والملاحظة \_ قد انضافت إلى الناحية الأولى ، فطامنت من حدة النزعة التصورية ، وخفَّفت من أثر طغيان الناحية الذاتية . وهذه الناحية الثانية هي الأساس فيها يُنسب إلى أرسطو من واقعية ، مع أن هذه الواقعية

يجب ألا يُغالى في تقدير قيمتها هنا ؛ ونقصد بالواقعية هنا النزعة المتجريبية الحسية . وقد كان هذا الاختلاف في المنهجين سبباً لتناقض وقع فيه أرسطو فيها يتصل بفكرة الجوهر الحقيقي أو الجوهر الأول ، إذن ان أرسطو قد وصل إلى القول بأن الصورة هي الأصل ، فكان عليه \_ في كل فلسفته \_ أن يجعل الصورة هي كل شيء في التفكير، وحينئذ سينحل موضوع الفلسفة \_ أو واجبها \_ إلى تحليل للتصورات . ولكن أرسطو \_ تبعاً للمنهج التجريبي \_ قد قال أيضاً بالوجود العيني المتقوم إلى جانب الوجود الذهني ، فلم يشأ في هذه الحالة أن يكون صاحب فلسفة تصورية مطلقة ، على النحو الذي نراه في العصر الحديث ، عند هيجل مثلاً .

ولعل العلة في هذا ، تلك الموضوعية الواضحة عند الروح اليونانية بوجه عام ؛ فالتعارض بين الذات والموضوع لم يكن موجوداً بهذه الحدَّة التي نراها في الحضارة الغربية ، وإنما كان هناك دائهاً توفيق بين الباطن وبين الخارج ، مع اختلاف في فهم هذا التوفيق. فالموضوعية عند أفلاطون تختلف عن الموضوعية عند توكيديدس المؤرخ ، وكلا النوعين يختلف عن الموضوعية عند أرسطو. فالموضوعية الأفلاطونية موضوعية فنية ، إن صح هذا التعبير ، فيها ينظر الإنسان إلى الموضوع الخارجي ، بعد أن يفترض ابتداء وجوده ، نظرة فنية جمالية باعتباره موضوعاً للتأمل الصرف؛ أما الموضوعية عند توكيديدس فهي موضوعية المؤرخ الذي ينظر إلى الأحداث التاريخية العظمى ، فلا يجد غير التسليم بإزائها . فإذا كانت موضوعية أفلاطون تثير الحماسة الفنية أو حالة الدهشة التي يوجد فيها الإنسان، أو الحالة الوسطى بين الإيروس وبين الصوفيا ، فإن موضوعية توكيديدس تضع الإنسان في حالة تسليم مطلق للقدر . أما الموضوعية الأرستطالية فقد خرجت عن كلا النوعين ، فهي لم تبلغ من ناحية ، درجة الحماسة الأفلاطونية ، كيا أنها لم تنزل إلى مستوى التسليم المطلق والخضوع السلبيّ ، كما هي الحال عند توكيديدس ، وإنما كانت صلة توازن تام بين الموضوع وبين الذات ، وعدم طغيان للواحد على الأخر ، والنظر في وضوح ونصاعة إلى الموضوع من جانب الذات . ولكن يُقْترض دَائها في كل أنواع هـذه الموضوعية ، أيًّا كان هذا النوع ، أننا ننظر إلى الموضوع باعتباره موجوداً لا سبيل إلى الشك فيه . وهذا من شأنه أن لا ينتهى بنا إلى المثالية الحقيقية ، لأن كل مثالية بمعنى الكلمة يجب أن تبدأ من الذات ، ويجب كذلك أن تنتهى إليها ، فيكون التساؤ ل

بإزاء وجود الموضوع ـ إن لم يكن الشك المطلق فيه ـ نقظةً البدء .

هذا فيها يتصل بالمسألتين الأوليين المتعلقتين بالمنهج الأرستطالي العام وطبيعة التفكير . أما من ناحية المسألة الثالثة الخاصة بالأفكار التوجيهية الرئيسية ، فنستطيع أن نعد في القمة فكرة الهبولي والصورة . وهنا يجب أن نفسر مسألة بحسن التمييز فيها ، وإلا وقعنا في الخلط ، وهي مسألة المذهب الفلسفي . فقد نفهم من المذهب الفلسفي أنه مجموعة أقوال متناسبة بين بعضها ويعض ، كتناسب أجزاء البناء من حيث أوضاع الحجارة به ، وقد نفهم من المذهب شيئاً آخر هو سيادة مبادى. أولية خصبة ، تحكم وتشدّ أجزاء المذهب المختلفة ، وتكون كالروح التي تسري في جميع أجزائه . فإذا فهمنا المذهب بالمعنى الأول ، لم نستطع أن نقول إن لأرسطو مذهباً ، لأن أرسطو لم يرنب أفكاره وأقواله على نحو ما تترنب أحجار البناء، وعلى النحو المشاهد بصفة خاصة في المثالية الألمانية، وخصوصاً عند هيجل وكنت . وإنما كان لأرسطو مذهب بالمعنى الثاني ، أي بمعنى أن هناك أفكاراً رئيسية موجّهة هي التي استخدمها في كل ناحية من نواحي العلم التي طرقها . والفكرة الرئيسية عنده ، والتي تسري في جميع أجزاء مذهبه ، هي فكرة الهيولي والصورة ، فهي الأصل في فكرة الجوهر ، وفكرة الجوهر هي الأساس في علم ما بعد الطبيعة ، ثم في علم الطبيعة . أما من ناحية ما بعد الطبيعة ، فالصورة المطلوب الوصول إليها هي ماهية الأشياء الحقيقية ، ثم الصورة النهائية لكل هذه الماهيات أو صورة الصور، وهي الله . وإذا كان معني الصورة هو الفكر، لأن الصورة شيء روحي ، فإن حياة الصورة هي الفكر ، وحياة صورة الصور هي الفكر المطلق . إلا أن الفكر المطلق في هذه الحالة ليس فكراً خالياً يدور حول نفسه ، كما هي الحال مثلًا بالنسبة إلى فكرة و الأنا المطلق ، عند فِشْتُه ؛ وإنما يحاول أرسطو أن يكون أقرب إلى القِوام والكِيان ، فيضِيف إلى هذا الفكر موضوعاً لا يستطيع أن يحدِّده .

أما فكرة الصورة في علم الطبيعة فهي ما يسعيه باسم الكمال Ēvrēkexexex ، والكلمة من حيث اشتقاقها في اليونانية تدل على الغاية ، إذ معناها بالتفصيل : ما يكون حاصلاً على الفاوة . أي ما يكون حاصلاً على الصورة . فالصورة هي الكمال ، بمعنى أنها غاية الحركة ، وعلى هذا يجب أن يكون الموضوع النهائي للحركة هوالذي يتمثل فيه الكمال ، بمعنى حصوله على الصورة إلى أعلى درجة ، وفي هذه الحالة لن يكون

L. Robin: « Aristote. La vie et L'œuvre», Revue de Synthèse, Octobre 1932, pp. 65 - 92.

Walter Broecher: Aristoteles. « Philosophische Abhandlungen», Band I. Frankfurt a. M., 1935.

#### في المنطق

- G. Calogero: I Fondamenti della logica aristotelica. Firenze, 1927;
- Fr. Solmsen: Entwicklung d. Arist. Logik u. Rhetorik, 1929.

Kurt von Fritz: « Der Ursprung der aristot. Kategorienlehre», in Archiv fur Gesch. d. Philos., XL, 3, 1931, pp. 449 - 496.

L. Keeler: « Aristotle on the problem of error» in, Gregorianum, April - June, 1932, pp. 241 - 260.

Albrecht Becker: Die Aristot. Theorie der Möglickkeitsschlusse. Eine Logisch - philologische Untersuchung der Kapitel 12 - 22 von Arsitoteles Analytica Priora. Berlin, 1933.

- J.L. Stocks: « The Composition of Aristotle's Logical works», in the Classical Review, April 1933, pp. 115 142;
- G. Graselli: « Osservatione sul. De Interpretatione», in Rivista di Filosofia , aprile 1933, pp. 110 -120.

#### ما بعد الطبعة

Schulze - Zoelde: Metaphysik und Erkenntnis bei Arist., 1926.

H. Burchard: Der Entelechiehegriff bei Arist. und Driesch. 1928;

 A. Frohlings: Die Begriffe Dynamis u. Energie bei Arist, und die modernen physikal. Begriffe der Kraft u. Energie, 1929.

R. Mugnier : La théorie du premier moteur et
 L'évolution de la pensée aristot. Paris, 1930;

R. Jolivet: « Aristote et la notion de création».

المحرك الحاصل على صورة الصور، باطناً في الاشباء ، بل يجب أن يكون شيئاً تميل الاشياء إلى أن تتحقق على أساسه ، ومن هنا كان المحرك الأول عالياً ، وكانت صلة الأشياء الأخرى بهذا المحرك صلة عشق .

وفكرة الهيولى والصورة هي في الأن نفسه فكرة القوة والفعل ، وقد رأينا من قبل ، طوال عرضنا لمذهب أرسطو ، أن القوة والفعل هما دائماً المفتاح الذي يلجأ إليه من أجل تفسير كل شيء في أية ناحية من نواحي الفلسفة أو العلم . فكأن الفكرة الموجهة أو الفكرة السائدة في المذهب الأرستطالي كله هي فكرة القوة والفعل ، أو الهيولى والصورة ، والمعنى واحد .

وأخيراً نستطيع أن نقول إنه إذا كان أرسطو قد نظر إلى الفلسفة نظرة عامة شاملة باعتبارها متضمنة لجميع فروع المعرفة الإنسانية \_ولو أنه لم يستطع مع ذلك أن يُدخل فيها تلك العلوم التي استقلت في الواقع ولم يكن من سبيل إلى إنكار استقلالها ، مثل الرياضة والفلك \_ فإنه قد استخدم علماً من العلوم الطبيعية الصوفة ، وهو علم الطبّ ، باعتباره علماً فلسفياً إلى جانب العلوم الحيوية .

ومها يكن منشيء، فإنا سنجد العصور التالية تنجه الجاهات هي جزئيات لمذهب أرسطو، فبعضها وهذا حدث في اللوقيون - ينجه اتجاهاً علمياً صرفاً ، كما هي الحال خصوصاً عند تلعيده العظيم اسطراطون اللمبساكي ، ثم جاء العصر التالي مباشرة ، فكاد ينتقل المحور الرئيسي للفكر الأرسطي من أثكا إلى الاسكندرية في عهد البطالسة . وهنا استطاعت العلوم بفضل انفصالاً انفصالاً شبه تام عن الفلسفة أن تبلغ أعل درجة بلغتها في العصور القديمة سواء في الجغرافية على يد إراتوسينيس ، أو في الفيلولوجيا على يد كبار النحويين والاثريين في الأسكندرية . هذا فيها يتصل واللغويين والاثريين في الأسكندرية . هذا فيها يتصل جرى تبعاً للمنطق الذي يجب أن يسير عليه تطور الفكر في دور الملئية .

# مسراجسع

ذكر ايبرفك ـ بريشتر كل المراجع التي ظهرت سنة ١٩٢٥ ، ولذا لن نذكر هنا إلا ما ظهر بعد ذلك، ونبدأ بالمراجع العامة:

G.R.G. Mure: Aristotle. London, 1932.

Harald Schilling: Das Ethos der Mesotes. Eine Studie zur nikomachischen Ethik des Arist. Tübingen . 1930;

#### النفس

Paul Siwek: La psychophysique humaine d'après Arist. Paris, 1930;

Heinrich Cassirer: Aristoteles Schrift « von der Seele» und ihre Stellung innerhalb der Arist. Philos. Tübingen, 1932.

#### السياسة

M Defourny: Aristote. Etude sur la «Politique», Paris, 1932.

#### الفن

U. Galli: « La Mimesi artistica secondo Arist.»: in Studi di filos. clas., n. 5, IV (1926);

Hi Otte: Neue Beitrage zur arist. Begriffbestimmung der Tragödie, 1928;

Ernesto Bignomi:La Poetica di Aristotele et il conette dell' arte presso gli antichi. Firenze, 1932.

## اریجین (جان اسکوت)

#### Jean Scot Erigène (Joannes Scotus Eriugena)

أول فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية ، ولد ، كها يدل على ذلك لقبه: Erigene (من Ireland = Erin) في ايرلنده في الخمس عشرة سنة الأولى من القرن التاسع الميلادي ، وتوفي بعد سنة ٨٧٠.

درس أولا في ايرلنده ، ثم ارتحل الى بلاد الغال ( فرنسا ) حيث صار معلما في مدرسة القصر الامبراطوري . وفي سنة ١٨٥١ اشترك في المجادلات التي أثارها آنذاك الراهب جوتشالك حول القضاء والقدر وحرية الارادة الانسانية ، فالف رسالة بعنوان : وفي القدر De Praedestinatione وفيها أبدى آراء جلبت عليه نقمة المتشددين من رجال الدين .

in Revue des sciences philos, et théol; Janvier et avril 1930, pp. 5 - 50 et 209 - 235.

E. V. Ivanka: « Die Behandlung der Metaphysik in Jaegers Aristotels», in Scholastik, 1932, I. pp. 1 - 29:

Josef Vogelbracher: Begriff u. Erkenutnls der Substanz bei Aristoteles München, 1932;

W. - K. - C. Guthrie: "The development of Arist's Theology". The Class, Quarterly, Jul and oct 1933, pp. 126 - 171;

R. Mondolfo: « Il passagio del finalismo al determinismo nella teoria petipatetica dell'eternitè de mondo», in Rivista di filos. april, 1933 - , pp. 9 - 109;

R. Mondolfo: « Eternita e infintá del tempo in Arist.», in Giiorn. Critico della filos. italiana gen . 1933, pp. 30 - 43;

- R. Mondolfo: « L'infintá della potenza divina in Arist.» in Ricerche Religiose, IX, 1933, 4.
- D, Badareu : L'individuel chez Arist. Paris, 1936.

A. Sandoz: « Le rôle de la cause finale dans l'explication chez Arist», in, Revue de Philos., Mars -Avril, Mai - juin, 1937, pp. 104 - 122, 210 - 231.

#### طيعيات

Maurice Manquat: Arsitote naturaliste. Paris, 1932;

Aldo Mieli: « Aristote savant», in Archeion, avril - juin, 1932, pp. 169 - 182;

Michel Stephanides: « Arist. als Naturforscher», in Archiv fur Gesch. d. Philos., SLI, 3, 1932, pp. 363 - 368.

#### الاخسلاق

R. Walzer: Magna moralia und Arist. Ethik, 1929;

وخلال السنوات العشرين التالية أكبّ على دراسة آباء الكنيسة والكتب المنسوبة الى ديونسيوس الأريوفاغي ، ومؤلفات مكسيموس متلقي الاعتراف وآباء الكنيسة الشرقية : أوريجانس ، ابضائيوس، باسليوس ، جريجوريوس النازيانزي ، ويوحنا الذهبي الفم ، وكلها باليونائية التي كان يتقنها اريجين ، وقد وجد مؤلفاتهم في مكتبة مدرسة القصر تلك : لأن البابا بولس الأول كان قد أهداها الى ملك الغال بييان القصير Pepin le Bref .

وكانت الكتب المنسوبة الى ديونسيوس الاريوفاغي (وهو أحد تلاميذ القديس بولس حين كان في أثينا وكان أحد أعضاء عكمة أثينا المسماة الاريوفاغ ومن هنا جاءت نسبته ) وهي كتب منحولة تسري فيها الفلسفة الافلاطونية المحدثة قد نالت انتشارا واسعا في المشرق ، ثم في المغرب المسيحي ، وكانت أول محاولة لترجتها الى اللغة اللاتينية هي تلك التي قام بها هلدوان Hilduin لكنها كانت سيئة . لهذا طلب شارل الأصلع ، ملك فرنسا ، من اريجين ترجتها من جديد . فتولى كبر هذا الامر اريجين ، وأتمها وذلك ما بين سنة ١٨٥١ الى سنة ١٨٥٨ الى سنة ١٨٥٨

وبعد أن فرغ من ترجمة الكتب المنسوبة الى ديونسيوس الأريوفاغي ترجم كتاب والمشتركات و De ambiguis و للكسيموس متلقى الاعتراف ، وذلك فيها بين سنة ١٩٦٧ و ٨٦٤.

كذلك ترجم نصوصا يونانية أخرى لاستعماله الخاص ، اما كاملة أو قطماً منها ، مثال ذلك ترجمته لكتاب و صورة الانسان ، تأليف جريجوريوس النوساوى وكتاب ancoratus لايفانيوس . وقد أورد منها في كتابه الرئيسي : « في تقسيم الطبيعة » .

وكل هذه الترجمات تمت من اللغة اليونانية الى اللغة اللاتينية . والكتاب المبتكر الرئيسي الذي ألفه أريجين هو : 
و في تقسيم الطبيعة ، De divisione naturae وقد أتمه حوالى سنة ٨٦٦ . وهذا الكتاب المؤلف من خمس مقالات ، مكتوب على شكل حوار بين الاستاذ والتلميذ وفيه عرض ، بطريقة منظمة رغم شكل الحوار ، المقائد الرئيسية في المسيحية وتعمق في تحليلها بروح افلاطونية عدثة .

وفي السنوات من ٨٦٥ حتى ٨٧٠ ألف اريجين رسائل مفردة معظمها يشرح المؤلفات المنسوبة الى ديونسيوس

الاربوفاغي . وقد وصلتنا منها رسالة ، عرض للترتيب السمارى Expositiones super hierarchiam celestiam ،

ولا نعرف شيئاً عن نشاط اريجين بعد سنة ٨٧٠ ولا نعرف متى توفي . وقد انتشرت أسطورة تتعلق بنهايته تجعل منه شهيدا ، بل وقديسا !

#### مذهبه

# أ) العقل والنقل :

ويرى ايريجين أن اللاهوت والفلسفة متفقان، ذلك أن للنفس ثلاث قوى هي: (١) الحواس وتدرك الظواهر (٢) اللذهن ratio ويدرك بوصفه علة \_ الأشياة دون أن يحيط عاميته، (أ) العقل Intellectus \_ وهو النوس ٧٠٥٠ عند اليونان، وينطلق من حيث وصل الذهن إلى الله بوصفه موضوع المحض والرؤية العقلية وليس فقط بمشاهدة المحسوسات الخارجية تدرك النفس وجود الله، بل يكفيها أن تدخل في ذاتها وتتأمل فيها، هنالك ستجد الثالوث الجوهري للخير الإلمي. وهذا الطريق الباطن أفضل من الأول، وهو ثمرة ملكة أولى تسبق الذهن والحس. وبعد أن تصعد النفس الى هذا القمة تعود فتنزل لتغنى الذهن والحس:

لكن هناك نصوصا ببدو منها أن اسكوت اريجين يجعل الاولوية للعقل على النقل ، للفلسفة على اللاهوت، إذ يقول مثلا Auctoritas siquidem ex vera ratione processit, ratio hunquam ex النقل يصدر عن العقل الحق ، أما autoritate العقل فلا يصدر أبدا عن النقل هـ.

كيف اذن يقول باتفاق العقل والنقل؟\_ بواسطة تأويل نصوص النقل على نحو يتفق مع ما يقرره العقل .

## ب) الطبيعة:

يستعمل اريجين كلمة natura أو به عمنى عام يدل على كل ما هو موجود وما هو غير موجود . والطبيعة تنقسم الى أربعة أنواع :

- ١ ـ الطبيعة الخالفة غير المخلوقة
  - ٢ ـ الطبيعة المخلوقة الخالقة `
- ٣ ـ الطبيعة المخلوقة غير الخالفة
- ٤ ـ الطبيعة غير المخلوقة وغير الخالقة .

والأولى هي الله ، فهو خالق وغير مخلوق . والثانية هي العلل الأصلية ، هي الصور التي بها يخلق الله ما يخلق ، والثالثة هي المخلوقات ، والرابعة هي الله بوصفه غاية الكل ، الله الذي اليه تعود كل الأشياء التي سبق أن خلقها . وأريجين يكرس المقالات الثلاث الأولى من كتابه و في تقسيم الطبيعة ، للبحث في الانواع الثلاثة الأولى من الطبيعة ، بينها يكرس للنوع الرابع المقالتين الرابعة والخامسة ، مع تداخل أحيانا . فلننظر في هذه الطبائع الأربع .

## ١ \_ الطبيعة الخالقة غير المخلوقة: الله الخالق:

هناك طريقان لمعرفة الله ووجوده ، ميزهما الأريوفاغي المنافع من ويسمى الأول χαταφζτιχή والثاني المنافي الأول يوجب ، والثاني يسلب، ولهذا انقسم اللاهوت الى نوعين : لاهوت سالب ، ولاهوت موجب .

يقوم اللاهوت السالب على أساس أن الله يعلو على العالم ، وأنه بعيد بعدا لا نهائيا ، ولهذا فان مهمة هذا اللاهوت السالب أن يمنع من وصف الله بصفات المخلوقات ، ويمنع العقل من أن يتصور الله غير لا نهائي ، وذلك يحدث إذا اراد العقل أن يحدد الله داخل حد . ولهذا ينكر امكان أن يحد الله . وينكر امكان التعبير عنه بالكلام الانساني .

أما اللاهوت الايجابي فيعنى بالبحث في الله من حيث هو علة ، ولما كانت العلة تعبّر عن نفسها فيها هي علة له ، كان في وسع هذا اللاهوت أن يصف الله بأوصاف ايجابية .

اللاهوت السالب يمنع من أن تؤخذ أوصاف الله الواردة في الكتب المقدسة بحروفها . لكن هذين اللاهوتين يصحح كلاهما الآخر. فان قال اللاهوت الايجابي: الله حق، خير، عدل ، حيّ ، عالم ، الخ ـ فان اللاهوت السالب يصحح هذه الأوصاف فيقول : الله حق فوق كل حق، وخير فوق كل خير ، وعدل فوق كل عدل . . . الخ .

كذلك نجد أن المقولات العشر الأرسطية لا تليق بالله ، الا على سبيل المجاز فحسب . . ان الله لا يمكن التعبير عنه . واذا وصل العقل ، في المرتبة الثالثة من قوى النفس كيا حددناها من قبل ، الى رؤية الله ، فانه لا يراه في ماهيته ، ولا يراه في ذاته ، إذ لا يستطيع أي مخلوق كائناً من كان أن يرى الله في ذاته ، حتى ولا الأبرار في أعلى عليين . كل ما هناك أن العقل إذا بلغ الدرجة العليا من المعرفة يفهم أن الله لا يمكن معرفته

أي إدراك ماهيته. ولا يمكن تعريف الله إلا سلباً، وذلكُ بأن نغي عنه كل ما لا يليق به.

#### ٢ ـ الطبيعة المخلوقة الخالقة :

ويعني بها المثل الافلاطونية ، خصوصا كها فهمتها الافلاطونية المحدثة تحت اسم والنوس، وكها فسرها أوضطين لصالح المسيحية ، وكها تتجل بوضوح في الكتب المسوبة الى ديونسيوس الأريوفاغي . وأريجين يحذو حذو هذا الاخير خصوصا .

هذه المثل ، أو العلل النموذجية كما يسميها اليونان προστοτυπα هي نماذج وصور وأشكال وماهيات غلوقة قبل سائر الأشياء بواسطة وفي داخل العلة الأولى ووفقاً لها تخلق العلة الأولى الأشياء. والثالوث يسبقها لكن من الناحية العقلية فقط وكما تسبق العلة المملول. بيد أنها في الحقيقة مساوقة في القدم وللكلمة، وقد أودعها الله في والكلمة، منذ الأزل. والروح القدس هي التي ترتبها وتوزعها، وهي التي ترجيها وتوزعها، وهي التي ترجيها وتوزعها،

## ٣ ـ الطبيعة المخلوقة غير الخالقة

كل الاشياء خلقت اذن في و الكلمة و.كيف يتم الخلق اذن ؟

ان الثالوث الخالق، وان كان منطقيا يسبق العلل الأولى يقوم ويوجد في المخلوقات. وتبعا لذلك فان العالم أزلي، بحكم أزلية الثالوث والعلل الأولى، المودعة في و الكلمة ». ان الله هو بمثابة المنبع، والعلل الأولى هي بمثابة النهر، والمخلوقات هي بمثابة النهر (الله) يجري، خلال العلل الأولى، إلى المخلوقات. وكل ما وجد انما وجد الما وجد الما وجد الما في ذاته، وخلق المخلوقات، فهي اذن ما وجد انما ولله في ذاته، وخلق المخلوقات، فهي اذن أزلية في الله. والله في خلقه المخلوقات يخلق ذاته في نفس الوقت، لأنه لا يصبح مرئياً وفعالاً إلا بها. وحين يفزع التلميذ من هذه الأقوال التي يبديها الاستاذ، يقول له هذا الأخير ان ادراك هذه الأمور ليس ميسرا الا لمن أوتي روحا طاهرة من كل نجيل أرضى.

وبين العالم المعقول ، الذي ينفتح في سهاء الملائكة ، وبين العالم المحسوس الذي ينزل الى أحط درجات الموجودات الخالية من العقل ـ يقوم الانسان ـ وهو يجمع بين المعقول والمحسوس. إن الانسان هو مركز الخلق ، وخلاصة الكون ،

وهو الوسيط والمخلص للكون . ونفسه صورة للثالوث . والفارق الوحيد بينهما أن الثالوث الالهى غير مخلوق وأنه هو الله بفضل شرف ماهيته . بينها ثالوث النفس الانسانية مخلوق خلقه من هو صورة له ، وليس الهيأ الا بسبب من فيض الجود الالهي عليه . وسائر الفروق انما نجمت عن الخطيئة الأولى . والجسم الانسان اغا اتخذته النفس الانسانية بعد ارتكابها للخطيئة كاداة لها . أما قبل الخطيئة فقد كان جسم الانسان روحانيا خالدا ، وسيصير هكذا بعد البعث . وكل ما يبقى ثابتاً في الجسم ينتهى الى حالته الأولى قبل الخطيئة ، وكل ما يتغير منه انما هو ما أضيف عليه بعدارتكابها. ويميز أريجين بين جسمين: جسم روحاني ، وجسم هيولان هو المؤلف من العناصر الأربعة وعليه يجري التغير بأنواعه : من استحالة ونمو ونقصان . وهذا الجسم الروحاني يشترك بين جميع الناس وهو واحد فيهم جميعاً، أولي ، كلى ، باطن . وينتج عن هذا أنه لم يكن قبل الخطيئة توالد بين الناس كها لا يوجد توالد بين الملائكة . كذلك لم يوجد تمايز بين الذكر والأنثى .

والسبب في الخطيئة هـ و اساءة استخدام الانسان لحريته . وهذه الحرية لن يفقدها الانسان بعد الخطيئة ، ولم يوجد بين الجلق وبين الخطيئة فترة زمنية ، بل عقلية فقط . فمنذ أن خلق الله العالم خطىء الانسان . وما نسميه فترة البراءة ، او الجنة ، لم توجد أبدا ، ولو كانت وجدت لما تخلل عنها الانسان وقد ذاقها . وما الجنة الا الطبيعة الانسانية هي نفسها . ان الانسان ، بدلا من أن يتوجه الى الله ، توجه الى ذاته ، وتلك هي الخطيئة ، فهي خطيئة كبرياء . أما السبب في اساءة استعمال الانسان لحريته فهو أمر يعلن اريجين أنه يجهله . ذلك أن الشر عدم ، والعدم لا شيء ، فسبب اساءة استعمال الانسان لحريته هو لا شيء ، فسبب اساءة استعمال الانسان لحريته هو لا شيء ، فسبب اساءة استعمال الانسان لحريته هو لا شيء ، اي الخلو من الارادة .

 ٤) الطبيعة غير المخلوقة وغير الخالقة ، أو الله بوصفه غاية الكل :

وجميع الموجودات ستعود الى حضن خالفها. إن البداية والنهاية أو المبدأ والمعاد وجهان لشيء واحد . والمبدأ والمعاد بالنسبة الى الانسان هما الله ، منه بدأ واليه يعود .

ومراحل هذه العودة هي :

١ - ينحل الجسم الانسان المادي ٢ - ثم يبعث ٣ - ثم
 يتجل مع جسم روحاني ٤ - ثم يعود الانسان إلى العلل الأولى
 ٥ - ثم تتحرك الطبيعة الانسانية والعلل الأولى في الله ووهنالك

يصبح الله هو الكل في الكل، وذلك حين لا يكون ثمَّ الاَّ الله، erit enim Deus omnia in omnibus, quando nihil eriti nisi solus Deus

وعودة المخلوقات الى الله كان ينبغي أن تتم بواسطة الإنسان، لكن الانسان ، بارتكابه للخطيئة ، صار عاجزا ، عن أداء هذا الدور . لهذا جاء المسيح وسيطا بين الله والانسان ليتولى القيام بهذه المهمة . لقد اتخذ الله صورة الناسوت ، ليعيد الانسانية والخليقة كلها الى الألوهية . والمسيح اتخذ صورة الناسوت لان الانسان يحتوي على الخليقة كلها وهو خلاصتها .

وما يعود الى الله ليس هذا العالم الخاضع للكون والفساد، فكل هذا سيفى . لكن جوهر الاشياء سيبقى ، وجوهرها هو العلل الأولى ، هو الصور . وما الاجسام التي نراها الا ظلال لذلك الجوهر الموجود في العلل الأولى . لقد بقيت الجواهر في العلل الأولى ، والعلل الأولى بقيت في والكلمة على والبعث انحا سيكون لهذه الجواهر ، للعلل الأولى ، وهي هي التي ستعود إلى الله .

فان قيل: اذن سيفنى الأفراد ولن يكون هناك فرديات متميزة ؟ يجيب اريجين بالنفي ، مستخدما التشبيهات لشرح هذا الحال: فيقول ان الفرديات ستبقى برغم الوحدة ، كها تبقى الاصوات الفردية في الكورس (جوقة الانشاد) وتبقى المصابيح الفردية في النور الشامل داخل كنيسة ، الخ. إن الطبائع المختلفة يمكن ان تتحد دون ان تمتزج .

# وماذا اذن عن الحياة الأخرة ؟

يقول ارجين ان الشر سيمحى من الخليقة حين تعود الى الله . لهذا لن يكون هناك عذاب مادي له مكان عدد هو المحجم. بل العذاب عذاب الضمائر. أما الجنة فهي عودة كل الخليقة الى الله ، والمقربون والأبرار والأخيار المصطفون سيكونون بالقرب من الله دون ان يتحولوا اليه \_ فهذا امتياز للمسيح وحده \_ أما الاشرار فسيكونون بعيدين عن الله وعقابهم هو شعورهم بهذا البعد عن الله ، والجحيم اذن هو بقاؤهم بعيدين بالفكر عن الله . أما الأوصاف المادية التي أوردها آباء الكنيسة في وصفهم للجحيم فانها تشبيهات حسية لتقريب المعنى الى فهم عامة الناس وهم حسيون جسدانيون .

## تقويم

يعد كثير من الباحثين في فلسفة العصور الوسطى أريجين

Gewährsmänner in seinen werke de divisme naturac libri V. Leipzig, 1902.

- A. Brilliantoff

تأثر اللاهوت الشرقي في اللاهوت الغربي كها يتجل في مؤلفات جان اسكوت اريجين ـ بطرسبرج، سنة ١٨٩٨ (بالروسية).

- P. Mazzarella: Il pensiero di G. S. Erigena. Padova, 1937.
- T. Gregory: G. S. Erigena. Tre Studi. Firenze, 1963.
- G. Bonafede: Scot Erigena. Palermo, 1969.

## اسبينوزا

فيلسوف هولندي الموطن ، يهودي الديانة .

ولد في أمستردام في ٢٤ نوفمبر سنة ١٦٣٧ ، وتوفي في أمستردام في ٢١ فبراير سنة ١٦٧٧ وهو في الخامسة والأربعين من عمره .

وقد ولد من أسرة يهودية هاجرت الى هولندة من أسبانيا فرارا عما كان اليهود يلقونه في اسبانيا من اضطهاد شديد. وحصل على تربية جيدة واسعة، وفي كنيسة اليهود في أمستردام درس و التلمود و \_ وهو مجموعة تفسيرات وشروح وأخبار وأحكام وضعها حكماء البهود وفقهاؤهم، ويتضمن أحوال البهود وصلواتهم وآراءهم وعاداتهم وتواريخهم وقصصهم ، ويزيد على عشرين مجلدا، وينقسم الى قسمين: والمشساء و الجمارا ع ، ويوجد تلمودان : تلمود أورشليمي ، وقد انجز في طبرية ، وتلمود بابلي ، انجز في بغداد ـ و ، المشنا ، هو النص الذي ينبغي أن يحفظ عن ظهر قلب ، و و الجمارا ، هي الحاشية وغالباًما تنضمن الاحكام النهائية . كذلك درس اسبينوزا في الكنيسة بعض مؤلفات موسى بن ميمون ، وبعض علياء اللاهوت اليهودي في العصور الوسطى . كذلك اطلع على ( القبالة ) وهي كتب صوفية وسحرية يهودية. وتعلم اللغة اللاتينية على فرانسيس فون دن انده Francis Von Den Ende وكان طبيبا متضلعا في العلوم الطبيعية . لكن معرفته باليونانية كانت ضئيلة . كذلك كان يتقن الأسبانية والبرتغالية والعبرية ويلم بالفرنسية والايطالية ، ولفون انده الفضل أيضا في توجيهه ه مفكرا حرّا جدا . . . ينبغي وضع اسمه في أول ثبت شهداء الفلسفة ، على حد تعبير هوريو B. Hauréau: Histoire de la الفلسفة ، على حد تعبير هوريو philosophie scolastique T.I.P. 153-4. Paris 1872 ويستندون في ذلك الى النصوص التي يؤكد فيها اربجين سيادة العقل على النقل ، وضرورة تأويل النقل لصالح ما يقضي به العقل . والواقع أن أربجين ، لو قورن بسائر فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية ، لوجدناه ينفرد بآراء جريئة لا نكاد نجد لها نظيرا حتى لدى المفكرين الكبار في القرنين الثالث عشر والرابع عشر. ويمكن مقارنته بابن رشد من ناحية ، ويابن عربي من ناحية أخرى : الأول في حرية الفكر ، والثاني في آرائه الحلولية والاتحادية .

### نشرات مؤلفاته

النشرة الميسورة لمؤلفات اريجين هي الموجودة في المجلد رقم ۱۹۲ من كتب الآباء اللاتينيين Patr. Latina نشر ميني Migne وتحتوى على :

- 1) De praedestinatione
- 2) Versio Operum Sancti Dionysii Areopagitae;
- 3) Versio ambiguorum Sancti Maximi;
- 4) De divisione naturae
- Expositiones super jerarchiam celestiam, sancti Dionysii;
- 6) Commentarium in Evangelium secundum Joannem
- 7) Homilia in prologum sancti Evangelii secundum Joannem
- 8) Carmina,

وقد نشرت هذه المؤلفات مفردة قبل ذلك نشرات مختلفة منذ القرن الخامس عشر ومن ذلك نشرة اكسفورد سنة ١٦٨٤ لكتاب Dedivisione naturae وقد اعيد طبعها في فرنكفورت بالأوفست سنة ١٩٦٤.

## مراجع

- Saint- René Taillandier: Scot Erigène Strasbourg, 1843.
- J. Dräscke: Johannes Scotus Erigena und sein en

إلى قراءة مؤلفات جوردانوبرونو، وديكارت، ولما كانت أوامر الشريعة الرَّبنية تفرض على كل يهودي أن يحترف حرفة يدويّة ما، على الرغم من مؤهلاته واتجاهاته الأخرى، فان اسبينوزا احترف مهنة صقل العدسات البصرية، ومنها سيكسب قوته ومعاشه.

وفي أبريل سنة ١٦٤٧ شاهد اسبينوزا جلد أوريل داكوستا Uriel da Costa علنا بناء على حكم صادر عن الكنيسة اليهودية في أمستردام ( وقد انتحر فيها بعد ) .

ويقال أن اسبينوزا أعدّ نفسه ليكون رَبّناً . على أنه كان يشتغل في تجارة والده وكان أبوه مستوردا للبضائع ، ويتردد على النصارى الليبراليين . وكانت هولنده في ذلك الوقت مسرحا للإضطرابات بين أنصار بيت أورانج وبين النبلاء والطبقة الوسطى الثرية التي كانت تنزع نزعة جمهورية وعلى رأسهم يان دي فت ١٦٧٨ ـ ١٦٧٨ ) الذي صار Grand دي فت ١٦٧٨ وكان معجبا باسبينوزا .

وبدأت مظاهر التمردضد العقيدة اليهودية المتزمتة تتجلى عند اسبينوزا لما بلغ الثالثة والعشرين من عمره . فحاول بعض رجال الطائفة اليهودية استمالته تحت اغراء المال ، فرفض الرضوخ ، فحاول أحدهم قتله ولكن اخفقت هذه المحاولة ، وعلى كل حال ، فقد اتهمته الكنيسة اليهودية في أمستردام بالالحاد ، وأصدرت في ٢٧ يوليو سنة ١٦٥٦ قرارا بطرده من حظيرة الكنيسة اليهودية ، فقاطعته الطائفة اليهودية وأصدقاز ه اليهود وأسرته أيضا . وتلقى اسبينوزا نبأ ابعاده عن الكنيسة اليهودية هذا بهدوء ، قائلًا انه كان يتوقع ذلك ، وغير اسمه اليهبودي وباروخ، الى مرادف الاتيني Benedictus ( = مبروك ، مبارك ) . وكانت له علاقات مع فرقة متهمة في عقيدتها تسمى واللوامة و Remonstrant sect لكنهاكانت متسامحا معها ، وكان اسبينوزا ذا علاقة ببعض افرادها واستمر على هذه العلاقة بعد صدور قرار ابعاده، وسكن بين ظهرانيها وكان يعيش من صقل العدسات البصرية. وظل على هذه الحال مغمورا منسيا طوال أربع سنوات (سنة ١٦٥٦ ـ ١٦٦٠ ) ، بعدها انتقل الى ضاحية من ضواحى مدينة ليدن Leiden فتجمعت من حوله دائرة ضيقة من المتفلسفين . وعاش من مهنته تلك : صقل العدسات ، خصوصا عدسات التليسكوب.

وفي سنة ١٦٦١ شرع في تأليف رسالة وفي اصلاح

العقل هـDe emendatione intellectus دون أن يتمها وستظل حتى وفاته غير تامّة.

ومن أحاديثه مع أصحابه أولئك انبثق كتابه: « رسالة صغيرة عن الله والانسان وسلامة روحه » ، وقد ظلت طي النسيان حتى اكتشفت في العقد السادس من القرن الماضي ونشرت في سنة ١٨٦٧ ويقال ان النص الأصلي الذي كتبه اسبينوزا كان باللاتينية وحرره قبل سنة ١٦٦٠ ، لكن لم تبق الآ ترجمته هذه الى الهولندية .

وفي ذلك الوقت أيضا ـ أي حوالى سنة ١٦٦٣ ، بدأ في كتابة مؤلفه الرئيسي والأخلاق.

وفي سنة ۱۹۹۳ نشر كتابه و مبادىء فلسفة ديكارت ، ، وكتابه و أفكار ميتافيزيقية ، وفي نفس السنة استقر بالقرب من مدينة دن هاخ ( لاهاي ) . وقرر دي فت DeWitt أن يصرف له معاشا ( تقاعدا ) مقداره ماثتا فلورين . وطارت شهرة اسبينوزا في أنحاء أوروبا ، فأمّه المعجبون من مختلف نواحيها .

وفي سنة ١٩٧٠ نشر كتابه : « رسالة لاهوتية فلسفية » وقد قوبلت بهجوم عنيف ، خصوصا من جانب رعاة الكنيسة البروتستينية . فاضطر الى مغادرة مقامه في ضواحي دن هاخ والاقامة في غرفة بمدينة دن هاخ نفسها ، عند الرسام فان در اسبك . Van der Spick

وفي ٢٠ أغسطس سنة ١٦٧٧ هاجمت الغوغاء بالذي فت وأخاه السجين كورنلوس الذي كان يان قد ذهب لزيارته في سجنه ، فمزقتها الغوغاء اربا اربا . فكان ذلك كارثة عظمى على اسبينوزا إذ فقد حاميه ، فانطلق أعداؤه بعنف بالغ ضده .

وفي سنة ١٦٧٦ زاره الفيلسوف ليبنتس، واطلع عنده على كتاب د الأخلاق».

وعانى اسبينوزا من ويلات المرض شهورا طويلة ، حتى توفي في ٢١ فبراير ١٦٧٧ .

وفي نوفمبر سنة ١٩٧٧ نشرت مؤلفاته بعد وفاته بعنوان Opera Posthuma وتشتمل على :

١ - ١ الأخلاق ٥

٢ ـ و رسالة سياسية ، ( ناقصة )

٣- درسالة في اصلاح العقل؛ (ناقصة)

 ع. رسائل وردود عليها، ولم ينشر من رسائله هذه والردود عليها الا القليل، حرصا على عدم الاضرار بمن لا يزالون أحياء من مراسليه.

## ٥ ـ ( مختصر نحو اللغة العبرية ) ( ناقص )

#### أ ـ فلسفته

روافد فلسفة اسبينوزا عديدة: منها روافد يهودية نابعة من الثقافة اليهودية والفلاسفة اليهود في العصور الوسطى ، وخصوصا موسى بن ميمون وابن جبرول، وهؤلاء بدورهم قد تأثروا بالفلاسفة الاسلاميين الذين جمعوا في تصوراتهم للخلق والكون والله بين الاسلام والافلاطونية المحدثة والفلسفة المشائية.

ومن هذه الروافد أيضا فلسفة ديكارت ، وقد اطلع عليها اسبينوزا اطلاعا دقيقا عميقا وألف فيها كتابا بعنوان : و مبادىء فلسفة ديكارت ، نشر كها قلنا سنة ١٦٦٣ . لكن اسبينوزا لم ياخذ بآراء ديكارت الفلسفية .

وفلسفة اسبينوزا تبدا من الله ثم تنزل منه الى سائر الموجودات ، بعكس المالوف عند سائر الفلاسفة وهذا ما أخذه عليهم اسبينوزا فقال: انهم هلم يتبعوا الترتيب المطلوب من اجل التفلسف. لقد اعتقدوا أن الطبيعة الالهية تعرف في آخر الأمر ، وأن الأمور المحسوسة تأتي في أول الأمر - مع أنه كان ينبغي عليهم أن يبدأوا بتأمل الطبيعة الالهية قبل غيرها لأنها هي ينبغي عليهم أن يبدأوا بتأمل الطبيعة الالهية قبل غيرها لأنها هي الأولى سواء من وجهة نظر المعرفة ومن حيث الطبيعة . ثم انهم لما عنوا بهذه الطبيعة الالهية كان من المستحيل عليهم أن يفكروا في الاوهام الأولى التي أقاموا عليها معرفة الامور الطبيعية لأنها كانت بغير فائدة لمعرفة الطبيعة الالهية » ( « الاخلاق » ف ٢ ) كانت بغير فائدة لمعرفة الطبيعة الألهية » ( « الاخلاق » ف ٢ ) فلسفته كلها ـ بالله .

وسنتناول فيها يلي اجزاء فلسفة اسبينوزا وفقاً لهذا الترتيب الذي دعا اليه:

#### ١ ـ الله

لكن علينا أن نشير أولا الى طريقة اسبينوزا في عرض أفكاره في كتاب و الأخلاق ، ذلك أنه اتبع و الطريقة الهندسية ، more geometrico ، أي المستخدمة في كتب الهندسة وهي أن يبدأ بالتعريف، ثم يذكر النظرية، ثم يتلوها

ناله ببالا عليها ، وبحيث تأن القضية مستنبطة من القضية السابقة عليها استنباطا محكما دقيقا ، تماما كيا في كتاب و عناصر المندسة يا لاقليدس . وحتى التعبيرات المستخدمة في الهندسة مثل O. E. D (وهو المطلوب) واللوازم عرضه لمذهبه والبديهات axiomes استخدمها اسبينوزا في عرضه لمذهبه الفليفي هذا . ذلك أنه رأى أن هذه الطريقة في العرض هي المطريقة المثل المعصومة عن الخطأ . ذلك أنه كان يعتقد و ان نظام الأفكار وارتباطها هو نفس نظام الأشياء وارتباطها (والاخلاق عجد ٢ قضية ٧) كيا يرى أن و معرفة المعلول تتوقف على معرفة المعلة و (الموضع نفسه).

ومن هنا رأى اسبينوزا أن الترتيب السليم للتفكير الفلسفي يتطلب أن نبدأ بما هو أسبق انطولوجيا ومنطقيا ، أي بالماهية الالهية أو الطبيعية ، ثم نستنتج استنباطا ما تؤدي اليه تلك الماهية الالهية أو الطبيعية . وبهذا يختلف اسبينوزا اختلافا بينا عن الاسكلائيين وعن ديكارت . فديكارت ، مثلاً يبدأ من الكوجيتو (أنا أفكر ، فأنا اذن موجود) ، ولا يبدأ من الله .

يبدأ اسبينوزا اذن من الله أو الطبيعة Deus sive يبدأ اسبينوزا اذن من الله أو الطبيعة Natura ، وهو يعدهما شيئا واحدا ، مما سيؤدي الى سوء فهم فلسفته لدى البعض عمن أرادوا لي فلسفة اسبينوزا الى ماديتهم الحاصة بهم! (انظر كتاب: واسبينوزا في الاتحاد السوفييتي»).

## ۲ ـ الجوهر :

ويبدأ اسبينوزا بحثه في الله ، في مستهل كتــاب و الأخلاق ، ، بالتعريفات الأساسية لفهم عرضه .

وأولها تعريف الجوهر Substance ، فيقول :

الجوهر هو ما هو في ذاته ويدرك بذاته وأعني بذلك أن
تصوره لا يتوقف على تصور شيء آخر يتكون منه بالضرورة ٥
 ( د الاخلاق ٥ الجزء الأول ، التعريف ٣ ) .

لكن ما لا يدرك الا بذاته لا يمكن أن تكون علته من خارجه . ومن هنا يستنتج اسبينوزا أن الجوهر و هو علة ذاته و انه مستقل تماما بذاته ، لا علة له من خارجه . وهذا يتضمن بدوره أن ماهيته تستلزم وجوده . يقول أسبينوزا : و أنا أفهم من كونه علة ذاته أن ماهيته تستلزم وجوده ، وأن طبيعته لا يمكن أن تتصور الا موجودة (و الأخلاق و . معريف 1).

ولو كان الجوهر متناهبا ، لكان محدودا بجوهر آخر من نفس الطبيعة أي له نفس الصفات ، لكن لا يمكن وجود جوهرين أو أكثر لمها ( أولها ) نفس الصفة ، لأنه لو وجد اثنان أو أكثر لكان من الضروري تمييز الواحد عن الأخر ( أو تميزها بعضها من بعض) ، أي لا بد أن تكون لكل منها ( منها ) صفة متميزة .

ويعرف اسبينوزا الصفة attribut بما يلي :

اسمى صفة، ما يدركه العقل على أنه يكون ماهية
 الجوهر ، ( و الاخلاق ، جـ ١ تعريف ٤ )

وبمقتضى هذا التعريف فانه لو كان الجوهر من نفس الصفات ، لكانت لهما نفس الماهية ، وحينئذ لن يحق لنا أن نتحدث عن جوهرين اثنين. لأننا لن نستطيع التعييز بينها. فإذا لم يكن من الممكن وجود جوهرين لهما نفس الصفات ، فان الجوهر لا يمكن أن يكون عدودا أو متناهبا . اذن الجوهر لا متناه .

والجوهر اللامتناهي لا بد أن تكون له صفات لا متناهية . ذلك لانه و كليا كان الشيء أكبر نصيبا من الحقيقة والوجود ، كان اكبر نصيبا من الصفات » ( و الاخلاق » جـ ١ ، القضية ٩ ) و لهذا فان الموجود اللامتناهي لا بد أن يتصف بحا لا نهاية له من الصفات. وهذا الجوهر اللامتناهي ذو الصفات اللامتناهية هو الله . يقول اسبينوزا : و أنا أفهم من الله أنه موجود لا متناه مطلقا . أعني أنه جوهر ذو صفات لا متناهية ، كل واحدة منها تعبّر عن ناحية لا متناهية أزلية أبدية ، هنا الخلاق ، جـ ١ ، تعريف ٢ ) .

وهذا الجوهر اللامتناهي الالهي، لا يقبل القسمة، وهو واحد أحد، أزني أبدي . والوجود والماهية في الله أمر واحد .

وفي عملية الاستنباط هذه لا ينتقل اسبينوزا مباشرة من الجوهر اللامتناهي إلى الجواهر المتناهية، بل يتوسط بينها الاحوال اللامتناهية الأزلية الأبدية ، المباشرة وغير المباشرة ، وهي أسبق منطقيا من الاحوال المتناهية .

وقبل ذلك ينبغي أن نورد أن أسبينوزا يقرر أننا ندرك من بين الصفات الالهية صفتين هما الفكر والامتداد . أما ساثر الصفات الالهية فلا نستطيع ان نقول عنها شيئا لاننا لا نستطيع أن نعرفها. ـكذلك ينبغي أن يلاحظ أننا حين ننتقل من النظر

في الله بوصفه جوهرا لا متناهيا ذا صفات الهية الى النظر في أحوال الله فان العقل ينتقل من الطبيعة الطابعة Natura أحوال الله فان العقل ينتقل من الطبيعة الطابعة naturana الى الطبيعة المطبوعة natura naturata ، أي من الله في ذاته الى الخلق ، مع عدم التمييز بين الله والخلق .

والطبيعة الطابعة هي الجوهر ، أعني صفاته اللامتناهية ، ومن بين هذه الصفات : الفكر والامتداد ـ أما الطبيعة المطبوعة فتشمل كل الأحوال ابتداء من تلك التي تستنبط مباشرة من الصفات ( الذهن اللامتناهي ، الحركة والسكون ) حتى تلك الأكثر تحديدا مثل حبة الرمل .

ومن هذا يتبين أن اسبينوزا ينعت الله بأنه امتداد وفكر معا ، انه نظام ممتد مكاني من الموضوعات الفيزيائية بقدر ما هو نظام لا مادي ولا ممتد من الفكر . وبعبارة أوجز : الله مادة وعقل معا . ولهذا فأن كل تعبير عن طبيعته لا بد ان يكون له مظهران ، بحيث لا يحدث حادث في الكون دون أن يكون له مضايف عقلي وهذان المتضايفان ليس أحدهما علة يكون له مضايف عقلي وهذان المتضايفان ليس أحدهما علة للأخر كها أن الجانب المقعر من قوس ليس هو علة الجانب المحدّب منه . لكن كها ان المقعر والمحدب يصحب كلاهما الأخر دائها ، كذلك الفكر والامتداد يصحب كلاهما الأخر ويضمنه .

هكذا نجد عند اسبينوزا توازيا عقليا ـ فيزيائيا موجودا في كل الكون .

 والله ، أو الجوهر ، له صفات لا متناهية ، كل واحدة منها تعبّر عن ماهية لا متناهية ».

## ب -فعلالة :

د ومن ضرورة الطبيعة الالهية ينتج بالضرورة عدد لا متناه من الأشياء بطرق لا نهائية ، أعنى كل الأشياء التي تدخل في نطاق العقل اللامتناهي . و وجود الله لا بحدة شيء سوى قانون عدم التناقض والامكان المنطقي . فالله هو اذن علة كل الاشياء .

لكن الأشياء لا تصدر عن الله كها لو كانت تصدر عن خالق موجود في الخارج سابق عليها . كها أنها لا توجد بأمر من ارادته ، او لتحقيق غرض خاص به . لان اسناد غرض الى الله هو بمثابة اسناد أغراضنا نحن اليه هو ، كها ان هذا يتنافى مع كماله لأنه يمثل الله وكأنه يسعى الى تحقيق غرض وسد حاجة يحتاج إليها . فنحن نقول مثلا ان الله خير ، ونقصد بذلك أنه

عب ما نحب. ونقول إن ثم نظاماً إلهياً، ونقصد بذلك أن الله خلق الأشياء على نحو يجعل من الميسور على الانسان تذكرها وتصورها . فكأننا نحن نريد أن نفرض على الطبيعة أهواءنا وأذواقنا ولكن التجربة والشواهد تدلنا على أن أمور العالم تجري دون أن تحسب حساب أهوائنا وأذواقنا وأغراضنا . ولهذا فان وكمال الأشياء يجب أن ينظر اليه فقط من حيث طبيعتها وقوّتها » ، لا من حيث توافقها أو عدم ملاءمتها لميولنا .

# جـ ـ استبعاد الغائية في التفسير العلمي.

ومن هنا نجد اسبينوزا يحمل على التفسير الغائي للحوادث والموجودات حملة عنيفة ، لأنه يرى فيه فراراً من النظر العلمي الصحيح ومن الأسباب الطبيعية الحقيقية ، وبلوء الى و مشيئة الله ، أي الى المجهول. فمثلا يستخلص الناس من تركيب بنية الانسان وأعضائه أنها لم تشكل آليا (ميكانيكياً) ، بل بتدبير الحي بحيث لا يضر أحد الاعضاء عضواً آخر، لكن هذا التفسير منهم سببه الجهل بأسباب هذا الجهاز الغني العظيم ، الذي هو جسم الانسان. واسبينوزا كان ينظر الى الجسم ، كما فعل ديكارت ، على أنه آلة محكمة الصنم .

## ٢ ـ العلاقة بين الله والكون :

لكن اذا لم يكن الله هو العلة الفاعلية ولا العلة الغائية للكون ، فكيف وجد الكون اذن ؟ يجيب اسبينوزا قائلا : ان وجود الكون ضرورة منطقية . فوجود الكون وطبيعته ناتجان عن طبيعة الله ، كيا أن وجود الدائرة وتساوي أنصاف أقطارها ناتجان عن طبيعة الدائرة .

فاذا بحثنا في سبب أي حادث فيزيائي أو عقلي ، فسنجد أن السبب في حدوثه مزدوج : فالسبب المباشر موجود في حادث صابق أو مصاحب مقترن به ولكن السبب في أن الأحداث الحزثية لها ما لها من أسباب ومعلولات، وليس غيرها ، يقوم في طبيعة الكون ، الذي تؤلف الأسباب والمسببات جزءا منه . ان بناء الواقع هو من شأنه أن تكون الأسباب والمسببات على هذا النحو ، وليس على نحو آخر

ولهذا بجب لا محالة أن يكون السابق على هذا الحادث سبباً معيناً، وأن ينتج عنه ناتج معين، وليس غيره.

وفي مثل هذا النظام المتسلسل المحكم للكون لا مجال

للحرية . وفي هذا يقول اسبينوزا : د ان الاشياء ما كان يمكن أن يوجدها الله على نحو أو نظام غتلف عن ذلك الذي أوجدها عليه ع. ودوافعنا تتولد بالضرورة عن شروط سابقة ، وإراداتنا تنتج بالضرورة عن دوافعنا كها تنتج المعلولات الفيزيائية عن العلل الفيزيائية . ومعنى هذا أن اسبينوزا ينكر حرية الأفعال الانسانية ، أي أن لا تكون نواتج لدوافع سابقة .

### ٣ ـ الطبيعة المطبوعة:

قلنا اذن ان الله والطبيعة شيء واحد أو وجهان لشيء واحد: فالله هو الطبيعة الطابعة، والكون هــو الطبيعـة المطبوعة.

والله يتجل في الانسان على أساسين أو نظامين متضايفين (أي مترابطين على التبادل): احدهما نظام الاحداث الفيزيائية المترابطة فيها بينها ، والثاني نظام الأفكار المترابطة فيها بينها ، والثاني نظام الأفكار لانها طريقان يعبّران عن طبيعة واحدة . ولهذا فان كل تغير لتلك الطبيعة يسجل كاملا في الصفتين اللتين هما في متناول ادراكنا : أعني الامتداد ، والفكر . ولهذا يقول اسبينوزا، وان نظام الأفكار وترابطها هو بعينه نظام الأشياء وترابطها .

ولم يحدد اسبينوزا ماذا يعنيه بهذه الأفكار ، خصوصا وهو يقرر أن ثم ، أفكارا ، للاشياء الجمادية والحية على السواء .

#### 2 - الانسان

لما كان الانسان أحد تغيرات الجوهر الألمي ، فانه لا بد يشارك ليس فقط في صفتي الامتداد والفكر ، بل وأيضا في ما لا نهاية له من صفات الجوهر . وما عقولنا وأجسامنا الا شذرتين من وجودنا الهائل . وهما ليسا مظاهر سطحية ، لأنها تلتصق بمركزه، فنحن نحياونتحرك ونوجد اذن في عوالم أخرى لا حصر لهما بالاضافة الى عالمنا نحن ، وكل فعل من أفعالنا وكل فكرة من أفكارنا تسجل امتدادا ووعيا ـ تغيرا بحدث في نفس الوقت خلال العدد اللانهائي من الأشكال الأخرى لوجودنا .

و د الفكرة ، المتضايفة مع الجسم الانساني هي العقل . وليس بين العقل والجسم تفاعل متبادل ، بل ثم تواز تام فيها بينهها: فلا يحدث شيء في العقل دون أن يسجل في الجسم، ولا يحدث شيء في الجسم دون أن يسجل في العقل . وما يحدث في الجسم من تغيرات هو نتيجة أسباب فيزيائية محضة ، والتغيرات في العقل تتم بواسطة تغيرات عقلية محضة .

و و الفكرة ، المتضايفة مع البدن الانساني تتميز عن سائر

الأفكار بانها ليس فقط تعكس التغيرات في سائر الأحداث ، بل وأيضا تعكس نفسها ، أي تتأمل نفسها ، انها ليست فقط و فكرة جسم ، ، بل هي أيضا و فكرة فكرة جسم ، ، أو و فكرة العقل ، وبعبارة أخرى انها واعية بنفسها .

ان الانسان ليس جوهرا ، لأنه ليس علة ذاته ، والجوهر - كها قلنا ـ هو ما هو علة ذاته . ومن هنا يرفض اسبينوزا نظرية ديكارت القائلة بأن النفس جوهر .

وجانبا الإنسان هما الفكر والجسم. يقول اسبينوزا: والانسان يفكره، ويقول أيضا: ونحن نحسٌ بان ثم جسما يتغير تغيرات عديدة».

ووالوعي، ووالشخصية، هما المضايفان العقليان للكائنات المحدودة المتناهية ويعبران عن انفصال الجزء عن الكل الذي هو الموجودات.

و واذا قورن العقل الانساني بالعقل الألمي ، فان العقل الألمي غير و شخصي و لأنه غير مرتبط بجسم وغير محاط بأجسام أخرى يكون هو مضايفا لها وأي فكرة». ولما كان عقل الله غير مرتبط بجسم ولا بحيط، فانه لا يحس بأي انفعالات أو منافع أو اضرار أو حب أو كراهية كما هو شأن العقل الانساني . وهذا منطقي، لأنه وهو الكل، أنَّ له أن يؤثر جزءا دون جزء ، أو يتأثر بجزء من أجزائه؟ ولهذا فان عقل الله حر من كل شهوة أو انفعال .

### هـ المعرفة :

أول سؤال يطرح بالنسبة الى المعرفة عند اسبينوزا هو: كيف يتسنى للعقل أن يعرف العالم الخارجي ، مع أنه مرتبط بجسم مضايف له ؟ كيف يعرف شيئا آخر غير جسمه هو وما يرتبط به من ه أفكار ه ؟ والجواب عن ذلك هو ان حالته النفسية الفيزيائية في أية لحظة معلومة هي دائيا مؤلفة من طبيعة جسمه الخاص به وعقله الخاص به ، ومن حالة البيئة المحيطة التي بها يتأثر ويتغير. ومن هنا فانه حين يعرف نفسه فانه سيسجل أيضا ه أفكار الموضوعات التي بهايتأثر. ثم ان تجربته تثرى من اتصالات جسمه بالبيئة المحيطة.

أما كيف غيز بين الأفكار الخاطئة والأفكار الصحيحة فرأي اسبينوزا في هذا الأمر هو نفس رأي ديكارت وهو أن الافكار بعضها أوضح وأكثر غيزا من بعض . والفكرة الاوضح والاكثر غيزا هي تسجيل لموضوعها أصدق من الفكرة الغامضة

المشوشة . وليس علينا أن نقارن بموضوعها لنعرف ذلك . وما دام نظام الأفكار وارتباطها هنا نفس نظام الأشياء وارتباطها، فاننا نستطيع أن نكون متأكدين ان الفكرة الواضحة تماما والمتميزة في ذاتها هي متضايفة في عقولنا مع ما يناظرها بين الاحداث فقط في صفة الامتداد ، وبأنها تتضايف تماما مع هذا الحادث ومثل هذه الفكرة تشغل مكانها المناسب في سلسلة النظام الضروري للافكار الذي يكون حقيقة نظام الكون .

وعلينا أن نتوقع من العقل أن يميز أفكاره بوضوح بعضها من بعض وأن يربط كل فكرة بمناظرها في العالم الفيزيائي ، وأن يضعها في مكانها الذي يناسبها في صفة الفكر . ولهذا فان مصدر الخطأ ليس هو العقل . والما مصدره تدخل من خارج في العملية الطبيعية العادية للعقل .

ما هو آذن مصدر هذا التدخل ؟ لقد أجاب ديكارت بأنه الارادة ، لكن اسبينوزا يرفض ذلك ، لأنه يرى أن الارادة والفهم لبسا ملكتيس مستقلتين الواحدة عن الأخرى ، ذلك لأن اعتماد فكرة في الذهن معناه قبولها .

وانما مصدر الخطأ هو أن تجربتنا الحسية - أو كما يسميها اسينوزا: خيالنا - تسجل طبيعة جسمنا كما تتغير بواسطة البيئة الحيطة ، وطبيعة سائر الأجسام بحسب ما تغير طبيعتنا نحن . ومن هنا فانها لا تستطيع أن تأتي بصورة شاملة ومطابقة لجهازها العضوي كما هو بمعزل عن التغيرات الناجمة عن الأجسام الخارجية بمعزل عن تأثيراتها فينا . ولهذا السبب فان الصور الحسية ، أياً كانت المهيجات فينا . ولهذا السبب فان الصور الحسية ، أياً كانت المهيجات الباعثة لها ، تخفق ليس فقط في التصوير الواضح المتميز للعوامل الفاعلة في الجهاز العضوي الانساني ، بل وأيضا تخفق في التعبر عن الطبائع الشاملة لهذه العوامل .

واسبنوزا في رسالته دفي اصلاح العقل يميز أربعة مستويات للادراك : أدناها هو الادراك و بالسماع ع . ويشرح هذا بالمثل التالي : و أنا أعرف بالسماع يوم ميلادي ، وأن شخصين معلومين كانا أبوي ، وما شابه ذلك من أمور لم يخطر ببالي أي شك فيها ع ذلك أنني لا أعرف بالتجربة أنني ولدت في يوم كذا ، من أبوين هما فلان وفلانة ، وانما عرفت هذا كله بالسماع .

والمستوى الثاني الأعلى منه: هو المعرفة ( أو الادراك ، على حد تعبيره ) الناجمة عن التجربة الغامضة ، يقول : « بالتجربة الغامضة أعرف أننى سأموت ذات يوم ، وأنا أو كد

هذا لأن شاهدت أشباهي من الناس يعانون الموت وان لم يعيشوا جميعا نفس المقدار من العمر ولا يموتون بسبب نفس الامراض. كذلك أعرف بالتجربة الغامضة أن الزيت يزيد النار ايقادا، وأن الماء يطفئها. كذلك أعرف أن الكلب نابح، وأن الانسان حيوان ناطق، وعن هذا الطريق أعرف تقريبا كل الأشياء و المفيدة في الحياة ».

والمستوى الثالث هو الادراك الناجم عن كون ماهية شيء ما مستنتجة من ماهية شيء آخر، ولكن بطريقة غير مكافئة، مثال ذلك: أنا أعرف أن حادثاً ما له علة؛ وان كنت لا أملك فكرة واضحة عن هذه العلة ولا عن الارتباط بين العلة والمعلول.

والمستوى الرابع والأعلى الذي فيه و يدرك الشيء من ماهيته وحدها ، أو من خلال معرفة علته القريبة » . مثال ذلك أن أعرف أن العقل متحد مع جسم . كذلك نجد هذا المستوى الرابع للمعرفة متوافراً في الرياضيات. لكن هذا المستوى اسبينوزا . و الأمور التي استطعت معرفتها على هذا المستوى قليلة جدا ».

بيد أن اسبنوزا في كتاب والأخلاق، يذكر ثلاثة مستويات فقط، مسقطاً المستوى الأول الذي يتم بالسماع، وأصبح النوع الثاني هو الأول ويسميه والمعرفة من الجنس الأول، Cognitio primi generis، أو والرأي، Opinio أو الخيال imaginatio والمؤرخون لفلسفة اسبنوزا يقتصرون عادة على هذا التقسيم الثلاثي الوارد في والأخلاق.

ولشرح النوع الأول وهو «الرأي» أو «الخيال» نقول ان الجسم يتأثر بأجسام أخرى، وكل تغير له حالة ناشئة عن هذا الناثر ينعكس في فكرة . والأفكار التي من هذا النوع متكافئة \_ بدرجات متفاوتة مع أفكار مأخوذة من الاحساس ، واسبينوزا يسميها أفكار الخيال . انها ليست مستنبطة منطقباً من أفكار اخرى ، والعقل من حيث هو مؤلف من مثل هذه الأفكار فانه يكون منفسلا ، لا فاعلا ، لان هذه الأفكار لا تعديرات في الحسم واحوالا تحدثها أجسام أخرى .

والمعرفة من النبوع الثاني تنضمن أفكارا مكافئة adéquates وهي معرفة علمية . واسبينوزا يسمي هذا المستوى باسم مستوى العقل ataid تعبيزه من مستوى والخيال الذي هو النوع الأول ، لكن ليس معني هذا أنها غير

مسورة الاللعلماء ذلك لأن الناس جميعا عندهم أفكار مكافئة وكل الأجسام الانسانية هي أحوال للامتداد ، وكل العقول هي أفكار لاجسام ، وهذا فان كل العقول تعكس بعض خواص الاجسام ، أي بعض الخواص السائدة في الطبيعة الممتدة. والمعرفة التي من النوع الثاني صحيحة بالضرورة ، لانها تقوم على أفكار مكافئة، والفكرة المكافئة هي التي تملك كل خصائص الفكرة الصحيحة.

والنوع الثالث من المعرفة بسميه اسبينوزا باسم و المعرفه العيانية ، Scientia intuitiva لكن ينبغي أن يلاحظ أن هذه المعرفة لا تنبثق عن وجدان صوفي أو وثبة عقلية ، بل هي مستمدة من المعرفة التي وصلنا اليها في النوع الثاني . يقول اسبينوزا : وهذا النوع ( الثالث ) من المعرفة يصدر عن فكرة مكافئة للماهية الصورية لبعض صفات الله وينتقل الى المعرفة المكافئة لماهية الأشياء» (والأخلاق، جـ٢، قضية ٤٠ تعليق ٢).

# ٦ - الحب العقلي لله :

وأعلى وظائف العقل هي معرفة الله. ووأعظم خيرات العقل هي معرفة الله ، وأكبر فضيلة للعقل هي معرفة الله ، ( • الاخلاق ، جـه قضية )وذلك لأن الانسان لا يستطيع أن يعقل شيئا أعظم من اللامتناهي . وكلها عقل الله ، ازداد حبه له

ولما كان الله والطبيعة شيئا واحدا ، فاننا بقدر ما نتصور جميع الأشياء صادرة عن طبيعة الله فاننا نتصورها مندرجة تحت نوع الأبدية sub specie aeternitatis . اننا نتصورها جزءا من النظام اللامتناهي المترابط منطقياً. وبقدر ما نتصور أنفسنا وساتر الأشياء على هذا النحو ، فاننا نعرف الله . ومن هذه المعرفة تنبثق لذة العقل ورضاه واللذة المصحوبة بفكرة الله بوصفه علة سرمدية هي و الحب العقلي لله » ( و الاخلاق ، بوصفه علة سرمدية هي و الحب العقلي لله » ( و الاخلاق ، ج ه قضية ٣٣ ، لازمة) . وهذا الحب العقل هو و نفس الحب حث انه يمكن التمبر عنه بواسطة ماهية العقل الانساني منظورا ليه منذرجا تحت نوع الأبدية » ( الموضع نفسه قضية ٣٣ ) . وبالجملة و فان حب الله للناس والحب العقلي لله هما شي، واحد ه ( الموضع نفسه ، اللازمة ) .

ويقرر اسبينوزا أن هذا الحب العقلي لله هو نجاتنا وسعادتنا وحريتنا ( الموضع نفسه ) . لكن ينبغي ألا نفهم هذا

الحب بالمعنى الصوفي ، ولا بمعنى أنه عبة لشخص . واستخدام اسبينوزا لهذا التعبير الصوفي انما يرجع الى نشأته الدينية .

#### ٧ ـ الأخلاق:

مذهب اسبينوزا في الأخلاق ذو مشابه عديدة مع مذهب الرواقية. في الأخلاق. فمثله الاعلى للحكيم وتوكيده ضرورة أن يعرف الانسان مكانته في الكون ، واعتقاده أن المعرفة تحمي الانسان من اضطراب النفس نجاه مصائب الحياة وضربات القدر ، والحاحه على جعل الحياة تسير بمقتضى العقل ، وطلب الفضائل من أجل الفضائل نفسها - كل هذه الملامح نجدها في المذهب الأخلاقي الرواقي . كذلك يشتركان في تقرير الجبرية وانكار الحرية الانسانية . والمشكلة بالنبة الى كليهها هي في معرفة كيف يمكن قيام أخلاق بدون افتراض حرية الانسان ؟ ان الاخلاق أمر بواجبات ، والمجبر لا يؤمر لأنه بجبور على فعله ان الاخيار له فيه . وقد شعر اسبينوزا بهذه الصعوبة ، ومن هنا نجده أحيانا - وبتحفظ - يقر بأن الانسان يشعر أحيانا كأنه حروسة ولم عن فعله . لكن جوابه هذا غير مقنع .

وحين يريد التمييز بين الخير والشر يقتصر الأمر على المعرفة: فيا يقوي المعرفة يعدّ خيرا ، وما يضعفها ـ مثل الانفعالات والشهوات ـ يعد شرا .

#### ٨ ـ الدولة :

تأثر اسبينوزا في آرائه في الدولة والسياسة بهوبز، وهو قد قرأ كتابي هوبز: وفي رجل المدينة، وولوياتان، فكلاهما يعتقد أن كل انسان مقدر عليه بطبيعته أن يسعى لتحقيق مصلحته وكلاهما حاول أن يبين أن تكوين المجتمع السياسي، بما ينطوي عليه ذلك من قيود على الحرية الفردية للانسان، يمكن تبريره لاسباب مصلحية عقلية. فلقد رأى الانسان ان ايجاد مجتمع سياسي هو أنجح وسيلة لحمايته من الفوضى والأضرار الناجمة عن تزاحم بني الانسان على مصالحهم الذاتية، على الرغم مما يجره هذا الى وضع قيود على حرياتهم.

واسبينوزا ، مثل هوبيز ، يتحدث عن و القانون الطبيعي : و و الحق الطبيعي ، ويقصد بالقانون الطبيعي : المجرى الذي حددته الطبيعة كي يسير فيه الانسان . ويقصد بالحق الطبيعي و تلك القوانين الطبيعية التي بها نتصور كل فرد على أنه مقدر عليه بالطبيعة أن يعيش على نحو معين » على أنه اللاهوتية السياسية » ، ١٦) . فالطبيعة قدرت

مثلا أن و تأكل الاسماك الكبيرة الاسماك الصغيرة بحق طبيعي لا نزاع فيه ، ( الموضع نفسه ) ذلك لأن للطبيعة الحق المطلق في أن تفعل ما تستطيع ، أي أن حقها على مقدار قدرتها .

ولهذا فان حقوق الفرد لا تحد الا بحدود قدرته. وحدود قدرته تتحدد بواسطة طبيعته. و ولهذا فانه لما كان من حق الانسان الحكيم أن يعيش وفقا لقوانين العقل، فكذلك الانسان الجاهل والأحمق له مطلق الحق في أن يعيش وفقا لقوانين الشهوة ، ( الكتاب نفسه ، ١٦ ) فالجاهل أو الأحمق ليس ملزما بأن يسير وفقا لما يأمر به العقل المستنير ، • كما ان القط ليس ملزما بأن يعيش وفقا لقوانين طبيعة الأسد» (الموضع نفسه). ان للانسان، سواء بمقتضى عقله أو عِقتضي أهوائه وشهواته، أن يسعى لتحقيق مصلحته بحسب ما يعتقده أنه مصلحته ، و سواء كان ذلك بالقوة ، أو الدهاء والحيلة ، أو التملق والخدعة ، أو اية وسيلة أخرى ، ( الموضع نفسه). والسبب في ذلك أن الطبيعة ليست ملزمة بقوانين العقل الانساني. وأغراض الطبيعة ، ان كان للطبيعة أغراض ، انما تتعلق بنظام الطبيعة وليس للانسان في هذا النظام الا مكان ضئيل تافه. وإذا بدا لنا في الطبيعة شيء غير معقول أو شر ، فها ذلك إلا بسبب جهلنا بنظام الطبيعة وتوقف أعضاء هذا النظام بعضها على بعض، ولأننا نريد أن يحدث كل شيء وفقاً لما يقتضيه عقلنا ومصلحتنا. ولو أننا أفلحنا في التحرر من تصوراتنا التشبيهية بالانسان وطرائقنا الانسانية في النظر الى الطبيعة، الدركنا أن الحق الطبيعي لا تحده إلا الرغبة والقوة، وأن الرغبة والقوة تتوقفان على طبيعة الانسان الفرد.

واسبينوزا يكرر هذه الآراء نفسها في والرسالة السياسية، وهنا يؤكد أننا لو بحثنا في القوة الكونية أو حق الطبيعة ، فعلينا أن نقر بأنه لا يوجد تمييز بين الرغبات المتولدة عن العقل والرغبات الناتجة عن أسباب أخرى .

ولما كان لدى الانسان دافع طبيعي للمحافظة على نفسه ، فان من حقه أن يتخذ كل وسيلة تحقق له هذا الغرض ، وأن يعدعدواً له كل من يحول بينه وبين المحافظة على نفسه . ومن هنا يود كل انسان أن يعيش آمنا على حياته ، متحررا من الحوف . لكن من المستحيل تحقيق ذلك اذا فعل كل انسان ما يريده . ولهذا السبب كان لا مفر لكل فرد أن يتعاون مع غيره من اجل تحقيق هذا الغرض ، وهو الأمن على النفس . ومن هنا اتفق الناس على العيش معا في جماعة من أجل تحقيق الأمن للنفس والهوض بالحياة وتثقيف الذهن . فالاجتماع البشري يقوم اذن على المصلحة الشخصية المستنيرة ، والمقيود البشري يقوم اذن على المصلحة الشخصية المستنيرة ، والمقيود

اسبينوزا الدعوى القائلة بأن « الكتاب المقدس » من وحي الله ، ويتحدى صحة ودقة أسفار « العهد القديم، من « الكتاب المقدس » وصحة نسبها الى من تنسب اليه . ويرفض دعوى اليهود أنهم « شعب الله المختار » .

ويطالب بعدم الخلط بين الدين وبين اللاهوت أو أي مؤسسة دينية. ويقرر أن المعجزات التي يستند البها اللاهوتيون في صحة الديانات تتناقض مع النظام الالمي ـ وبالتالي هي مناقضة لنفسها. والعقيدة المسيحية في الفداء لا يمكن العقل أن يقبلها، لأن يسوع كان انسانا كسائر الناس، وكل ما هنالك أن عقله كان يساير نظام الكون، وكانت ارادته متجهة نحو الخير الأزلى.

#### نشرات مؤلفاته

نشرة نقدية

- Werke, Hrg. von. C. Gebhardt, 4 vols, Heidelberg, 1925.
- Opera quotquot reperta sunt. ed. J. van Vloten und J.P.N Land, 2 Vols, Den Haag, 1882, 1883. 2 Vols, 1895; 4 vols, 1914.
- Spinoza: Oeuvres, Gallimard ed. Paris, 1954.

# ترجمة فرنسية لمؤلفاته

## مراجع

- L. Brunschvieg: Spinoza et ses contemporains. Paris, 1923.
- G. Ceriani: Spinoza. Brescia, 1943.
- Delbos: Le Spinozisme. Paris, 1916.
- Kuno Fischer: Spinoza. Leben, Werke, Lehre. Heidelberg, 1909.
- P. Lachieze- Rey: Les origines cartesiennes du dieu de Spinoza. Parix 1932.
- L. Ruth: Spinoza, Descartes and Maimonides. Oxford, 1924.
- L. Roth: Spinoza, London, 1929.
- Runes, D.D.: Spinoza Dictionary. New York, 1915.
- -P. Siwek: L'âme et le corps, d'après Spinoza. Paris, 1930.

على حياة الفرد في المجتمع يبررها هذا الاعتبار وهو أنها أقل ضررا من التهديد الجائم على حياة الفرد بدون هذا الاجتماع .

والناس اذا اتفقوا على الاجتماع لتحقيق هذا الغرض وهو المحافظة على النفس ـ يضطرون الى أن يكلوا أمر تحقيق هذا الأمن الى سلطة ذات سيادة ، وهذه السلطة لها الحق المطلق لفرض اية قوانين تشاؤها . صحيح أنه لا يمكن تفويض كل شيء الى هذه السلطة ، مثل الأمر بالطعام واللباس، القردملزم باطاعة الأوامر الصادرة عن السلطة الحاكمة وبواسطة القوانين التي يفرضها الحاكم يقوم العدل أو الظلم . لكن ليس القوانين التي يفرضها الحاكم يقوم العدل أو الظلم . لكن ليس أن « الطاغية لا يمكن أن يحتفظ بالحكم طويلا » ( « الرسالة اللاهوتية السياسية » ص ٢٧) . اذا تصرف الحاكم بحسب أموائه وشهواته واستبد بالمحكومين ، فلا بد أن يثور عليه هؤلاء ويعترضوا طريقه فينتهي الأمر بعزله . ومن هنا فان من مصلحة الحاكم ، لو كان عاقلا ان يمكم باعتدال والا يتجاوز حدود العقل والعدالة في عمارسة الحكم .

واسبينوزا في « الرسالة السياسية » يدرس ثلاثة أشكال من أشكال الحكم أو السيادة كها يسميه ، وهي : الملكية ، والارستقراطية ، والديمقراطية . وخلاصة رأيه أن أحسن أنواع الحكم هو : « ذلك الذي يتأسس على العقل ويسترشد بالعقل » ( « الرسالة السياسية » ه : ١ )

## ٩ ـ الحرية الدينية :

ومن الأمور التي ألح اسبينوزا في توكيدها ـ وما عاناه في حياته يبرر هذا الموقف خير تبرير ـ التسامح في الدولة . لقد كان يكره الحروب الدينية والخلافات المذهبية ، ويأبي على الدولة أن تتخذ أي موقف في الأمور الدينية لصالح دين أو طائفة أو مذهب معين . ولا يحق لأي فرد أن يتنازل للدولة أو السلطة عن حقه في اعتقاد ما يشاء . ان حق الاعتقاد حق لا يجوز مطلقا التنازل عنه لأية سلطة كائنة ما كانت أو لأي فرد مها يكن .

ولهذا دعا اسبينوزا الى توفير الحرية المطلقة للفرد في اعتقاداته وآرائ في جميع الأمور. وليس لأية سلطة دينية أو سياسية أي سلطان على الفرد في هذا المجال. ولتحقيق هذا الغرض، يجب أن تتحرر الدولة من كل تأثير للسلطة الدينية والا تسمح لها بأي تدخل في أمورها. وفي هذا السبيل ينقد

- P. Siwek: Spinoza er le Panthéisme religieux. Paris, 1950.
- Harry Wolfson: The philosophy of Spinoza, 2 Vols,
   Cambridge (U.S.A), 1934; one Volume, 1948.

#### استقراء

#### Induction

النظرة التقليدية الى الاستقراء هي أنه الانتقال من الجزئيات الى الكليات ، أو بعبارة أدق : الانتقال مما هو أقل كلية الى ما هو أكثر كلية إلى ما هو أكثر كلية إلى ما هو أكثر كلية الى الحفوشي Déduction الذي هو انتقال من الكلي الى الجزئي المندرج تحته ، أو بعبارة أدق : من الأكثر كلية الى الأقل كلية . مثال الاستقراء :

الحديد والنحاس والرصاص والذهب . . . كل منها يتمدد بالحرارة

الحديد والنحاس والرصاص والذهب . . . كل منها معدن

٠٠ المعدن يتمدد بالحرارة

ومثال القياس :

كل انسان فان

سقراط انسان

.. سقراط فان

فالاستقراء تعميم من حالات جزئية تتصف بصفة مشتركة .

لكن الاستدلال (أو الاستنباط) الرياضي تعميم هو الاخر، اذفيه ننتقل من حالة أو أحوال جزئية الى القانون العام أو النظرية التي تشملها: فمن مثلث نرسمه ونثبت أن مجموع زواياه يساوي قائمتين ( ٢ ق ) نستنبط النظرية العامة وهي : مجموع زوايا المثلث يساوي قائمتين .

والخلاف بين كلا النوعين من التعميم هو في الالتجاء الى التجربة: فنحن في الاستقراء نستند الى التجربة، بينها في الاستدلال الرياضي لا نلجأ أبدا الى النجربة. ولهذا يقترح

W.E. Johnson (دالمنطق، جــــ، فصل ١٠، ١١) إلا نجعل الاستقراء في مقابل الاستنباط، بل التقابل هو بين الاستنتاج البرهاني Demonstrative inference وبين الاستنتاج الاحتمالي Problematic inference

والاستدلال يقوم على أساس مبدأ الهوية ، لكن على أي أساس يقوم الاستقراء ؟ تلك هي مشكلة و أساس الاستقراء على التي تناولها بالتفصيل جول لاشليبه في رسالته المشهورة لنيل الدكتوراه بعنوان : و اساس الاستقراء » وانتهى فيها إلى أنه أساس مزدوج هو : قانون العلية ، ومبدأ الغائية . ( راجع تفصيل ذلك في كتابنا : و مناهج البحث العلمي » ص ١٧٣ ـ 1٨١).

ومشكلة الاستقراء هي مشكلة ضمان صحة التعميم: فبأي حق أنتقل من أحوال جزئية قليلة الى قانون عام يشمل كل الأحوال المشابهة ؟ ان ذلك لا يكون الا على أساس التسليم بمصادرة تقول بتكافوء الافراد داخل التصور الواحد من كل الوجوه. وهي مصادرة بمعزل عن اليقين، لكثرة الشواذ والفروق الفردية التي تزداد تفاضلا وعمقا كلم انتقلنا من عملكة الجماد الى علكة الحيوان، وخصوصا في النوع الانساني. حيث تكون الفروق الفردية في أعلى درجة من التفاوت.

ولهذا السبب رأى ارسطو منذ البداية ، أن الاستقراء منهج غير يقيني ، وظل الرأي على هذا طوال العصور الوسطى ، الى أن جاء بيكون في أوائل القرن السابع عشر فحاول أن يرفع من شأن الاستقراء (الناقص) بوضع ضوابط تضمن له المزيد من اليقين .

وفي نفس المعنى يقول كنت ان الاستقراء يعطي عموما نسبيا Komparative Allgemeinheit لا عموما دقيقا أو ضرورة . ان الاستقراء ليس استنتاجا عقليا ، بل شأنه شأن قياس المثيل ( أوقياس النظير analogie) بل هو احتمال منطقي لمواسطته على قضايا عامة ، لا على قضايا كلية ( راجع كتابه لمواسطته على قضايا عامة ، لا على قضايا كلية ( راجع كتابه Log. 8 64)

وقد بحث برترند رسل B. Russcl في العلاقة بين الاستقراء والاحتمال وانتهى الى النتائج التالية :

 اليس في النظرية الرياضية للاحتمال ما يبرر أن نعتبر الاستقراء ـ سواء منه الجزئي والعام ـ عتملا ، مهما يكن من وفرة عدد الاحوال الموافقة .

٢ - اذا لم نضع حدا لطابع التعريف بالمفهوم للصيغتين (أ)و (ب) الداخلتين في الاستفراء، فانه يمكن أن نتبين أن مبدأ الاستقراء ليس فقط مشكوكا فيه ، بل وأيضا باطل ، أعني أنه إذا أعطينا أن ع أعضاء في الصنف أتنتسب إلى صنف آخر هو ب، فان قيم ب التي لا ينتسب فيها العضو التالي من أ إلى ب هي أكبر من القيم التي فيها العضو التالي من أ ينسب إلى ب، اللهم إلا إذا كان ع ليس أقل كثيراً من مجموع الأشياء في العالم.

٣ ـ ما يسمى بـ و الاستقراء الشرطي ٢ ـ ما يسمى بـ و الاستقراء الشرطي انتائج induction ـ وفيه تصيرالنظرية العامة محتملة لأن كل نتائج الملاجظة قد حققت ـ يختلف جوهرياً عن الاستقراء بالاحصاء ( بالعد ) البسيط . لأنه اذا كانت ق هي النظرية ، و أ هي صنف الظواهر ، وب صنف النتائج ، فان ق تكافى ء د كل أ

٤ ـ اذا كان للبرهان الاستقرائي أن يكون له حظ من الصدق، فان المبدأ الاستقرائي يجب أن يصاغ مع بعض التحديد limitation الذي لم يكتشف بعد، والإدرات العام يعتبر، عمليا، من أنواع مختلفة من الاستقراء.

Bertrand Russel: Human Knowledge: : راجع )

its scope and Limits, P. 417-418. New York, 1948

## مراجع

G. Lachlier: Le Fondement de L'induction, Paris 1871.

-M. Boudot: Logique inductive et Probabilité, Paris, 1972.

عبد الرحمن بدوي: «مناهج البحث العلمي»، ط١، القاهرة سنة ١٩٦٠.

## اسحق بن حنين

مترجم جيد من البونانية والسريانية الى العربية ، وكان أكثر من أبيه \_ حنين بن اسحق \_ عناية بترجمة كتب الفلسفة اليونانية ، وخدم الخلفاء العباسيين في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري ، وكان من أطبائهم .

وله مؤلفات قليلة في الطب( ذكرها ابن أبي أصيبعة ص ٧٧٠ ، بيروت ) .

وأما ما ترجمه من كتب الفلسفة ، فنذكر منها مما ترجمه الى العربية :

١ = و في النفس ۽ ألارسطو ـ وقد نشرناه في القاهرة سنة
 ١٩٥٤ .

٣ ـ و الكون والفساد ، لأرسطو.

٣ ـ عدة مقالات من كتاب و ما بعد الطبيعة ، لأرسطو
 ٤ ـ و السماع الطبيعي ، \_ وقد نشرناه في القاهرة سنة
 ١٩٦٥ ـ ١٩٦٦

هـ د العبارة ، ألارسطو ـ ونشرناه في القاهرة سنة
 ١٩٤٨ .

ونقل الى السريانية :

(١) أنالوطيقا الثانية،

 (۲) وأنالوطيقا الأولى، ترجم أبوه قطعة منه، وترجم هو الباقي. وتوفي في ربيع الآخر سنة ۲۹۸ هـ (دنوفمبر سنة ۹۱۰ م).

## مراجع

١ الفهرست و لابن النديم ، نشرة فلوجل ص ٧٨٠ ،

د أخبار الحكماء و للقفطي ، نشرة لبرت ، ص ٨٠
 د عيون الانباء في طبقات الاطباء و لابن ابي أصيبعة ، نشرة ملر ، جـ ١ ص ٢٠٠ وما يتلوها .

ـ و وفيات الأعيان ۽ ( لابن خلُكان ) نشرة فستنفلد، تحت رقم AV .

# اسکوت (دونس)

#### John Duns Scot

فيلسوف مسيحي ، يلقب بـ و العالم المدقق Subtilise.

ولد في اسكتلنده في الفترة ما بين ٢٣ ديسمبر سنة ١٣٦٥ و ١٧ مارس سنة ١٣٦٦ من أسرة من كبار ملاك الأراضي في ناحية Duns أو بنواحي دونس Berwich بكونتية (Roxburgh بالمانيا (على نهر الراين) في ٨ نوفمبر سنة ١٣٠٨.

وتعلم أولا في مدارس الفرنشسكان في المختبر عمه فظهر عليه الذكاء الحاد المبكر وشدة التقوى ، ولما اختبر عمه ايليا دونس مرشدا عاما للفرنشسكان في اسكتلنده في سنة المهمد أخله معه الى دير Dumfries في الحياة الرهبانية الفرنشسكانية وفي سنة ١٣٨٠ دخل مرحلة البداية Noviciat وبعد دراسة لعشر سنوات دخل في سلك الرهبان ورسم كاهنا تلك الأثناء درس في ١٣٩١ وهو في الخامسة والعشرين . وفي تلك الأثناء درس في اكسفورد وفي باريس بين ١٣٨٧ و باريس آنذاك وهم غذا معرفته الوثيقة بآراء أساتذة جامعة باريس آنذاك وهم Henri de Gand ومن المؤكد أنه أقام بعد ذلك في باريس من سنة ١٢٩٤ إلى سنة ١٢٩٧ ، حيث تعمق في دراسة العلوم اللاهوتية والفلسفية .

وتولى التدريس ، بعد حصوله على الاجازة ، في جامعتي اكسفورد وكمبردج ، ولكن لفترة قصيرة ، لاننا نجده من جديد في باريس في العام الجامعي سنة ١٣٠١ - ١٣٠١ ، حيث واصل شرح كتاب د الاقوال ، لبطرس اللومباردي وقام النزاع بين فيليب الجميل Philippe le Bel ملك فرنسا والبابا بونيفاتيوس الثامن ، فاتخذ دونس سكوت جانب البابا ، مما اضطره الى ترك باريس . لكنه عاد في السنة التالية بوصفه مرشحا من قبل طريقة الفرنشسكانية للحصول على كرسي الاستاذية في جامعة باريس ، فلم يحصل عليه الا بعد وقت طويل في سنة ١٣٠٠ ، لكنه لم يشغل هذا الكرسي الا لمدة المكرسي الا لمدة السكندري . وعين استاذا في المعهد العام في كولين الالالالفية السكندري . وعين استاذا في المعهد العام في كولين عمره . ( المانيا ) الذي أنشئ حديثا . لكن ما لبث أن عاجلته المنية في

#### مؤلفاته

نسبت الى دونس اسكوت مؤلفات بعضها صحيحة النسبة اليه ، والبعض الأخرمنحول عليه ، والبعض الثالث لا يزال تحت التحقيق .

وقد نشرت مؤلفاته بعناية L. Wadding في ١٢ بجلداً في مدينة ليون ( فرنسا ) سنة ١٩٣٩ ( وقد أعيد طبعها بالأوفست في Hildesheim بالمانيا سنة ١٩٦٨ في أربع مجلدات ) . وتذكر من مؤلفاته الصحيحة ما يل :

- 1) Quaestiones super Uneversalia super praedicamenta, super lib. I perihermeneias Aristotelis.
- 2) In II Librum perihermeneias, secundi operis perihermeneias, super Librum Elenchorum aristotelis, super analitici primi, et secundis (ed, TIWES, t. I. et II) 3)Quaestiones super de Anima.
- 4) De primo principio (vol. IV). quaestiones
- 5) Collationes (Vol V)
- 6) De rerum Principio

وقد اكتشف له في السنوات الأخيرة مؤلفات لم تنشر بعد ، معظمها تسجيل لمحاضراته التي ألقاها في جامعات أكسفورد وكمبردج وباريس ، ويدور معظمها حول شرح المقالات الأربع من كتاب ، الأقوال ، لبطرس اللمباردي ويسمى عادة باسم Opus Oxoniense

#### مذمه

## أ) مشكلة العقل والنقل:

يتصدى دونس اسكوت ، في بداية شرحه على كتاب و الأقوال ، لمشكلة العقل والنقل ، ويصوغها على النحو التالي : هل من الضروري للانسان ، في الحالة التي هو عليها ، أن يوحى اليه بطريقة خارقة للطبيعة بمذهب خاص لا ايستطيع الوصول اليه بالنور الطبيعي للعقل ؟ .

ويجيب اسكوت عن هذا السؤال بالإيجاب ، نظراً الى عدم كفاية الطبيعة الانسانية بعد فسادها بواسطة الخطيئة الأولى . وهكذا يرد المشكلة الى جدال حول كمال أو نقص الطبيعة الانسانية . يقول: «الفلاسفة يقررون كمال الطبيعة ( الانسانية ) وينفون الكمال الخارق على الطبيعة ، وعلى العكس من ذلك يقرر اللاهوتيون أن الطبيعة وعلى العارق على الطبيعة ، ويؤكدون ضرورة اللطف الإلمي والكمال الخارق على الطبيعة ، وكان أولايكمال الخارق على الطبيعة ، ( الاتكفي وحدها لمعرفة ما لا اعترفة إلا عن طريق الوحي .

## ب ) براهين وجود الله:

ينتقد اسكوت البراهين التقليدية لإثبات وجود الله. فيقرر أولاً أن معرفتنا بوجوده ليست بينة بذاتها، لانه ليس لدى العقل الانسان أي تصور مباشر لماهية الله. ولهذا فإن الحجة الوجودية التي قال بها أنسلم ليست لها أية أهمة.

ولا يشير اسكوت الى البرهان القائم على الحـركة والمحرك الأول، وهو البرهان الذي أولاه توما عناية بالغة.

والبرهان الذي يعتمده اسكوت لاثبات وجود الله هو التالي:

يوجد موجود أول. وهذا الموجود الأول لا متناه، إن في سلسلة العلل الفاعلية والعلل الغائية. وكذلك في ترتيب الكمال يعوجد حدّ أول لا يستطيع الفكر أن يتجاوزه. وهذا الموجود الأول لامتناه.

والدليل على أنه لامتناه هو أن من صفاته التعقل، والارادة، وتعقله هو لما لا نهاية له من الموضوعات المتميزة.

ويؤكد دونس اسكوت في برهانه على وجود الله أن البرهان يجب أن يكون بعديًّا aposteriori المعلولات إلى العلة الأولى، لكن ينبغي ألا تكون هذه المعلولات هي الكائنات الممكنة التي نشاهدها في التجربة، لأن مثل هذا الصنف من المعلولات لن يخرجنا عن الفيزياء. ولن تمكننا من الخروج من الممكنات، وذلـكالأنضرورة علَّتهـا لن يتحقق لنا في نهاية التسلسل، إلا لتفسير معلولات هي نفسها ممكنة وعارية عن كل ضرورة بل ينبغي أن نبدأ من خصائص الموجود بما هو موجود ـ لأننا في مجال الميتافيزيقا. ومن هذه الخصائص خاصتان: العلية، وامكان الايجاد. أي يوجد وأن يكون موجداً. فلنبدأ من خاصية امكان ايجاد الموجود، فكيف يوجد؟ إما أن لا يوجد بشيء، أو يوجد بذاته، أو يوجدبغيره. والأول باطل، لأن اللاشيء لا يمكن أن يوجد شيئاً. والثاني باطل كـذلك، لأنه لا شيء يوجد نفسه. بقي الثالث، وهو أن يوجده أحر. فلنفرض أن هذا الأخر هوأ، فإن كان أ هو الأول، فقد وصلنا الى المطلوب ، وإن كان أ هو الثاني، فإنه سيكون موجوداً بآخر. ولا يمكن الاستمرار إلى غير نهاية لأنه لن يوجد حينئذ شيء بسبب عدم وجود علة أولى، إذن لا بد

من التوقف عند علة أولى أولية مطلقاً، وهو المطلوب الباته.

وبنفس الطريقة في البرهان نستطيع أن نثبت وجود علة غائبة نهائبة. ليست لها علة غائبة. كذلك لا بد من وضع حد نهائي لترتيب الكمال. وبهذا نصل الى ثلاثة أوائل، هي أول واحد، لأن العلة الفاعلية الأولى هي عينها العائبة الاخيرة وهي أيضاً تمام الكمال.

وهذا الأول موجود بالضرورة. لأنه اذا لم يكن موجوداً فلا بد أن تكون هناك علة لعدم وجوده. لكننا قلنا بأنه العلة الأولى، أي لا يسبقه علة. واذن فلا تسبقه علة تقتضي عدم وجوده. واذا انتفت علة عدم وجوده، كان موجوداً.

ثبت اذن وجود الأول، وبقي أن نثبت أنه لامتناه . وهذا سهل: لأن ما هو أول لن يجده شيء، فهو اذن لامتناه، ثم ان هذا الأول عاقل، يعقل ما لا نهاية له من المعقولات، وما يجنوي على ما لا نهاية له من المعقولات، وما يجنوي على ما لا نهاية يجب أن يكون لانهائياً. فالأول لانهائي.

## ج ) الايجاد:

ويرى اسكوت ان الله يعلم كل الأشياء بواسطة الماهيات السرمدية التي في ذاته، وهذه الماهيات لا توجد ولا تبقى إلا في العقل الإلهي لكن وجودها وسرمديتها تنسبان الى الله.

والله في ايجاده حرّ، وليس عليه التزام قِبَلَ أي موجود. أنه يوجد ما يشاء. ولهذا لا معنى للسؤال عن سبب ايجاد هذا الموجود أو عدم ايجاد شيء ما، ذلك أن حريته لا تخضع في الايجاد لأي معيار، وكيف تخضع وهو الأول الذي لا يعلو عليه شيء؟ أن السبب الوحيد في أنه شاء هذا ولم يشأ ذاك، هو أن هذه هي مشيئته. والسبب الوحيد في اختياره ما اختار ايجاده، هو مشيئته وحدها. والشرط الوحيد الذي تلتزم به هذه المشيئة هو عدم الناقض، أي امكان الوجود معاً للموجودات ثم المحافظة على القوانين التي وضعها منذ أن وضعها. فباستثناء مبدأ عدم التناقض ومبدأ المحافظة على القوانين التي أوجدها، تكون إلى قاعدة الخير،

111. 1954; IV, 1956, V, 1959; VI; 1963; XVI, 1960; XVII, 1966.

ومن بين النشرات الجزئية لبعض مؤلفاته يجدر بنا أن نذكر:

- Commentaria oxoniensia ed . Fernandez Garcia Quaracchi, 1912 - 14
- De rerum principio, ed. M. Muller, Freiburg in Breis gau, 1941

#### مراجع

- E. Longpré: La Philosophie de Duns'Scot. Paris 1924.
- Et. Gilson: Jean Duns Scot, Introduction à ses positions fodamentales. Paris, 1952
- Martin Heidegger: Die Kategorien und Bedeutungslebre des Duns Scot, Tübingen 1916.
- Et. Gilson: « Avicenne et le point de départ de Duns Scot», in Arch. d'hist. Lit. et doctr. du moyen âge, 1927. pp. 89 149; « Les seize premiers cleoremata et la pensée de Duns Scot », ibidem, 1937 38, pp 5 86;

اشبرنجر (ادورد)

## **Eduard Spranger**

فيلسوف تربية ألماني ولسد في سنة ١٨٨٧ في جامعة Grosolichterfelde بنواحي برلين، ودرس في جامعة برلين حيث تتلمذ على افلهلم دلتاي، وفريدرش باولزن Paulsen وحصل على دكتوراه التأهيل للتدريس في الجامعة برسالة عنوانها: افلهلم فون هبولت وفكرة الانسانية، (سنة ١٩٠٩). وعين أستاذاً للفلسفة في جامعة ليبتسك سنة ١٩٩١)، ثم انتقل الى جامعة برلين في سنة ١٩٩٠، أستاذاً للفلسفة وللتربية، وفي العام الجامعي ١٩٣٧ / اعتقل، لكن أفرج عنه بعد قليل بفضل تدخل سفير اليابان في المانيا. ولما استولت قوات الحلفاء على المانيا في المانيا. ولما استولت قوات الحلفاء على المانيا في المانيا.

لأن قاعدة الخير هي التي يقررها الله، ! وليست هي التي تحكم أفعال الله. إن الله إذا أراد شيئاً فهذا الشيء خير، ولو كان الله قد شاء قوانين أخلاقية أخرى، لكانت هذه هي الخبر.

والملاحظ على آراء دونس اسكوت التي عرضناها حتى الآن أنها متأثرة تبائراً كبيراً جداً ببآراء الفلاسفة الاسلاميين، وعلى رأسهم ابن سينا، وهذا ما لاحظه الباحثون في مذهب دونس اسكوت، وعلى رأسهم أتين جلسون (راجع خصوصاً بحثه بعنوان: دابن سينا ونقطة الطلاق دونس اسكوت») فهو يتحدث دائماً عن الله مستعملاً التمير: دالأول، Primum ens وهو نفس التعبير الذي يستعمله ابن سينا دائماً للدلالة على الله. وهو يؤكد حربة الارادة الإلهية حربة مطلقة، تماماً كما هي الحال في وصف الشعير.

#### د) النزعة الارادية Volontarisme

ويتميز مذهب اسكوت بنزعة ارادية بارزة، ومعنى ذلك أنه يجعل الارادة مستقلة عن العقل وأكبر منه تأثيراً. وقد رأينا ذلك بالنسبة الى الله. والأمر كذلك بالنسبة الى الانسان فارادته هي التي توجهه أكثر من عقله، والارادة هي الشهوة أو الزغبة أو النزوع. ولما كان ذلك في الطبيعة المادية - كها هو مشاهد في انجذاب الحديد الى المغناطيس، فإن الإرادة أسبق من النفس. والارادة هي والحرية شيء واحد، في نظر دونس اسكوت. كذلك يقرر أن القرار الارادي الها يتوقف في نهاية الأمر على الارادة، لا على المقلل. ان الارادة هي التي تشكل كل شيء، وتقود كل شيء، وتحدد كيفية كل شيء. وهو في هذا يتعارض تماماً هم القديس توما الذي كان يرى سيادة العقل على الارادة:

Si ergo intellectus et voluntas considerentur secundum se, sic intellectus eminentior invenitur (Sum . Theolog P. 1. 9. 82., a, 3. Resp)

## نشرات مؤلفاته

النشرة النقدية لمؤلفاته هي تلك التي بدأت تنشر منذ سنة ١٩٥٠ في مدينة الفاتيكان بعنوان:

Opera omnia, studio et curo commissionis scotisticae ad fidem codicum edita.

1 - 11. Città del vaticano, 1950

التربية مشل هبولت، وروسو، وفريبسل Fröbel، ويستالوتسمي Pestalozzi ـ كما أسهم في فروع التربية المختلفة: التربية المهنية، تربية العمال، الارشاد الشخصي والمهني، الخ.

#### مؤلسفاته

- Wilhelm Von Humboldt, und die Humamitätsidee . Berlin, 1909.
- Wilhelm Von Humboldt und die Reform des Bildu ngswesen , Berlin, 1910.
- Die Lebensformen, Halle, 1914.
- Psychologie des Jugendalters. Leipzig, 1924.
- Die Magie der Scele. Tubingen, 1947.
- -Goethes Weltanschauung, Redenund Aufsatze. Leipzig und Wiesbaden, 1942.
- Gibt eine Kulturpathologie? Tübingen, 1947.
- Aus Friedrich Fröbels Gedan kenwelt. Heidelberg, 1951.

## مراجع

- Erziehung zur Menschlichkeit Festschrift für Eduard Spranger Zum 75. Geburtstag, Tubingen 1975 Herg, von, H.W. Bähr.
- Eduard Spranger, Bildnis eines geistigen Menschen unserer Zeit, hrg, von Hans Wenke, Heidelberg. 1957.

اشبنجلر \_\_\_\_\_ شبنجلر

اشترنسر

#### Max Stirner

اسم مستعار كان يوقع به كتاباته: يوهان كسبار اشميت Johann Kaspar Schmidt فيلسوف الماني ذو نزعة فردية مغالية. سنة ١٩٤٥، عينته سلطات الاحتلال العسكرية مديراً لجامعة برلين. فلما رأى تدخل سلطات برلين الشرقية في حرية الجامعة، طلب اعفاءه من هذا المنصب، وانتقل الى جامعة توبنجن أستاذاً للفلسفة ، وظل فيها حتى بلغ التقاعد، ثم توفي في سنة ١٩٦٣.

#### آراؤه

سعى اشبرنجر الى اكمال مشروعين بدأهما أستاذه فلهلم دلتاي، وهما ايجاد علم نفس فاهم verstehende «Psychologie» يهدف الى إقامة علم النفس على اساس القيم الحضارية، والثاني ادخال التقويم أو مبدأ القيم في العلوم الروحية.

ولكن مؤلفه الأساسي هو «أشكال الحياة» Formen (هله Halle سنة ١٩١٤) وهومحاولة لبيان أغاط الشخصية الانسانية، بواسطة منهج الفهم verstehen منهج الفهم مناحية الفيم الذي يقوم بدوره على تقويم الشخص من ناحية الفيم الحضارية التي عثلها. فانتهى الى ان ست قيم تحدد ستة الحاط من الشخصية في المدنية الحديثة، هذه القيم الست المقيمة (في الدين). ويناظرها على التوالي الانماط الستة التالية: الشخصية النظرية، الشخصية الاقتصادية، الشخصية المخصية، الشخصية، الشخصية الاستصية، الشخصية الشخصية السياسية، الشخصية الدينية.

وفي كتابه انفسانية الشباب؛ (ليبتسك، سنة ١٩٢٤) يطبق نفس المنهج على نفسانية الشباب، وينتهي الى تقرير أن أربعة انجازات تحدد نفسانية الشباب، وهي اكتشاف المذات، ونمو خطة للحياة، وترتيب الذات في مختلف عالات العلاقات الاجتماعية، ويقظة الحياة الجنسية.

وفي كتابه والعلوم الروحية، يناقش الاسس الاخلاقية للحضارة الحديثة وللتربية. وفيه ينقد الفلسفات الاجتماعية الفائمة على النزعة التاريخية. والهدف الرئيسي من تحليله هو إدخال القيم في العلوم الروحية.

وبعد الحرب العالمية الشانية عاد اشبرنجر الى الموضوعات الدينية، كها يتجلى في كتابه وسحر النفس، (توينجن، سنة ١٩٤٧).

وفي ميدان التربية اهتم اشبرنجر بدراسة كبار علماء

مؤلفياته

- Der Einzige und Sein Eigentum

مسراجع

- M. Arvon: Aux sources de L'existentialisme: Max Stirner. Paris, P.U.F.1954.

أشلك

#### **Moritz Schlick**

مؤسس دائرة فيينا، وأحد مؤسسي الفلسفة التحليلية المعاصرة. ولد في ١٨٨٢/٤/١٤ في برلين وكان أبوه من رجال الصناعة. وكان جده لأمه هو ارنست مورتس ارندت Arndt الوطني الألماني الشهير الذي كان أحد زعهاء حركة تحرير المانيا من سيطرة نابليون. ودخل جامعة, برلين في سنة ١٩٠٠ لدراسة الفيزياء حيث تتلمذ على ماكس پلانك الفيزيائي العظيم، وحضر معه رسالة الدكتوراه الأولى التي حصل عليها في سنة ١٩٠٤ برسالة عن انعكاس الضوء في وسط غير منجانس.

وكانت تسود الجامعات الألمانية آنذاك فلسفة الكنتية المحدثة، كما ان ظاهريات هسرل بدأت تغزو الأوساط الفلسفية والعلمية. لكن اشلك تبرم بكليها، وآثر عليها تحليلات المفهومات العلمية عند ارنست ماخ، وهرمن فون هلموهولتس وهنري بونكاريه. وتركز اهتمامه الأول على تحليل المعرفة العلمية.

ومن سنة 1911 الى 191٧ عمل أشلك مدرساً وأستاذاً مساعداً في جامعة روستوك (المانيا) وفي تلك الفترة نشر طائفة من المؤلفات، نذكر منها كتابه: «النظرية العامة للمعرفة» (ظهر سنة 191٨، ط ٧ سنة 19٧٥) وكان الموضوع الغالب عليها هو المنطق ومناهج البحث العلمي وتحليل المفهومات العلمية.

وفي سنة ١٩٢١ عين استاذاً في جامعة كييل Kiel وفي سنة ١٩٢٢ عينَ استــاذاً للفلسفة في جــامعة فيينا.

وكان فتجنشتين قد نشر في سنة ١٩٢١ كتابه الرئيسي

ولد في ٢٥ أكتوبر سنة ١٨٠٦ في مدينة بايرويت رفي اقليم بافاريا بالمانيا) وتوفي في ٢٦ يونيو سنة ١٨٥٦ في برلين. ولد في أسرة فقيرة، وطالت فترة دراسته وكانت مشتتة. ومن سنة ١٨٥٦ الى سنة ١٨٢٨ الى سنة ١٨٢٨ تعلم الفلسفة في وتردد بعد ذلك عل جامعتي ارلنجن وكينجزبرج، ثم عاد الى برلين في سنة ١٨٣٧ حيث حصل منها على شهادة تؤهله للتدريس في المدارس الثانوية في بروسيا. وبعد عدة سنوات من التعطل والفقر، ظفر بوظيفة مدرس في احدى مدارس البنات في برلين، وفي الوقت نفسه كان يعمل في الصحافة ويكتب خصوصاً في موضوعات فلسفية، وقد كتب مقالاً عن طرق التربية في وجلة الراين. ٥.

وانضم اشترنر الى جماعة الهيجليين الأحرار التي كان يتزعمها الأخوان برونو وإدجار بـاور Bauer. وفي هذه الجمعية التقى بكارل ماركس، وفريدرش انجلز، وأرنولد روجه Ruge وجيورجهرفج Georg Herwegh.

وتحت تأثير هذه الجماعة ألف كتابه: والوحيد وما يملكه (سنة ١٨٤٥ في ليبتسك). وفي هذا الكتاب دافع عن دعوته الى الانانية المفرطة، وهاجم الفلاسفة المعاصرين خصوصاً ذوي الميول الاجتماعية الاشتراكية منهم.

وفيه ينطلق من فكرة توكيد الغرائز في مقابل العقل، وتتوكيد الارادة. كذلك هاجم الفلاسفة المثالسين، والتبريرات، والمعاني العامة. وجعل مركز المنظور في مذهبه هو الفرد الانساني. وهو يقرر أن كل فرد من بني الانسان هو وحيد ، لا نظير له، فريد. وعلى كل فرد أن يستغل وحدانيته هذه، إن صح هذا التعبير، ليحقق معنى حياته. واستخلص من ذلك هذه النتيجة وهي أنه لا النزام على أحد إلا تجاه ذاته وحدها. وعلى هذا الأسساس اعتبر كل المذاهب الفلسفية القائمة على فكرة الانسانية المشتركة بين الناس مذاهب زائفة.

وأهمية اشترنر هي أنه أكد الفردية في مواجهة المذاهب التي كانت تلغي الفرد في مواجهة الكل، وخصوصاً الهيجلية. ومن هنا عدّه البعض ارهاصاً بالوجودية، وإن كانا يختلفان بعد ذلك في كثير من النواحي.

انتاج رودلف كرنب Carnap وقد تأثر بها اشلك، عما أحدث تغييراً محورياً في تطوره الفكري. واستمر اشلك أحدث تغييراً محورياً في تطوره الفكري. واستمر اشلك أستاذاً للفلسفة في جامعة فيينا من سنة ١٩٢٧ حتى يوم الا يونيو سنة ١٩٣٦، يوم أن أطلق عليه الرصاص، وهو يدخل الجامعة، أحد الطلبة المجانين فأرداه قتيلاً. ولم يكشف حتى الآن السبب في تلك الجريمة. وفي تلك الفترة دعي في سنة ١٩٧٩ أستاذاً زائراً في جامعة استنفورد في كليفورنيا (الولايات المتحدة الأميركية).

وفي فترة فيينا هذه نشر كتابه ومسائل الأخلاق، (سنة ١٩٣٠) والعديد من المقالات؛ ، خصوصاً في المجلة الدولية Erkenntnis التي كانت لسان حال حركة الوضعية المنطقية والفلسفة التحليلية في العالم، وقد جمعت دراساته هذه في مجلدات فيها بعد.

كذلك أنشأ في الوقت نفسه جمعية أو ندوة دعيت باسم «دائرة فيينا» Wienerkreis كانت تجسري فيها المناقشات حول المسائل الفلسفية من وجهة نظر الوضعية المناقشية، وكان يشترك في هذه «الدائرة» ليس فقط فلاسفة بل وأيضاً رياضيون وفيزيائيون وعلياء نفس وكان أبرز اعضاء هذه «الدائرة» من الناحية الفلسفية رودلف كرنب اعضاء هذه «الدائرة» من الناحية الفلسفية رودلف كرنب كان قد نشر براهين على تمام منطق الدرجة الأولى، وعدم تمام الحساب الصوري.

# آر اؤه

## ١ ـ نقد الميتافيزيقا:

بدأ اشلك تطوره الفكري بنقد كنت. ففي كتابه والمكان والزمان في الفلسفة المعاصرة، (سنة ١٩١٧) نقد رأي كنت في النرمان والمكان بوصفهما شكلين قبليين للحساسية، مدافعاً عن رأي نيوتن وميكانيكاه القائمة على أساس أن للزمان وجوداً حقيقياً خارجياً كسائر موضوعات الحواس.

وفي كتابه والنظريات العامة للمعرفة، ينقد كل القضايا التي عزا اليها كُنْت وأتباعه صفة التركيب القبلي.

ثم اخذ بعد ذلك في الفحص عن المعرفة واللغة، فقرر أن اللغة في العلم ترمي الى التعبير البينَّ الخالي من

الاشتراك في المعانى، وأن للتعبير العلمي قواعد ينبغي مراعاتها حتى تكون القضايا معبّرة تعبيراً علمياً سلياً. ثم وجد أن القضية السليمة التعبير هي تلك التي تعبّر عن وقائع موجودة في التجربة، وما عدا هذا فيعد في نظره لغواً من القول، أي خالياً من المعنى.

وطبق هذه الدعوى على قضايا المبتافيزيقا فزعم أنها خالية من المعنى، لأنها لا تعبّر عن وقائع موجودة في التجربة. ويعزو اشلك السبب في ذلك الى كون المبتافيزيقا تسعى للبحث في مضمون الظواهر، لا في العلاقات بين موضوعات التجربة، واشلك يرى أن العلاقات هي وحدها التي يمكن أن تكون موضوعاً للمعرفة. ان مضمون الظواهر لا يمكن أن يدرك بواسطة ترتيب العلاقات ، وهو الأمر الوحيد الميسور للمعرفة. اننا لا نصل الى ادراك الواقع إلا عن طريق تجربة عيانية انفعالية. ان المبتافيزيقا الواقع إلا عن طريق تجربة عيانية انفعالية. ان المبتافيزيقا تريد أن تعرف «مضمون » الأشياء الواقعية، ولهذا فإنها تضطر الى استخدام تعبيرات اللغة العلمية على نحو مضاد للقواعد. ولهذا السبب لا يمكن لقضايا المبتافيزيقا أن يكون لما طابع القضايا ذوات المعاني.

## ب مهمة الفلسفة:

وأما الفلسفة بعامة، فإنها لبست في نظره علمًا، بل نشاطاً أو انفعالية، وهذا النشاط بمارس في كل علم باستمرار، لأنه قبل أن تستطيع العلوم اكتشاف صحة أو بطلان قضية فلا بد من معرفة معناها. وكثيراً ما يحدث للعلماء أن يجدوا أن الكلمات التي استعملوها لم تكن واضحة المعنى تماماً، ومن هنا فإن عليهم أن يلجاوا الى النشاط الفلسفي في الايضاح، ولا يستطيعون الاستمرار في الكشف عن الحقائق دون أن يبحثوا في المعاني. ولهذا السبب فإن الفلسفة عامل مهم جداً في داخل العلم، وتستحق أن تحمل اسم وملكة العلومs. لكن ملكة العلوم العلماء وينفذ في سائر ألوان النشاط. أما المشاكل الحقيقية فهي مسائل علمية، وليس ثم مسائل علمية غيرها.

فإن تساءلنا: ما هي أذن حقيقة هذه المشاكل التي أطلق عليها اسم ومشاكل فلسفية، طوال عدة قرون، فإن الجواب يتم بالتمييز بين حالتين: إذ يلاحظ أولاً أن ثم العديد من المسائل التي تبدو كمسائل لأنها تكوّنت على

## الأفروديسي

#### Alexandre D'Aphrodise

أكبر شرَّاح أرسطو في العصر اليوناني الروماني.

عاش في الربع الأخير من القرن الثاني بعد الميلاد والربع الأول من القرن الثالث الميلادي. وقام بتدريس الفلسفة الأرسطية في أثينا في المدة ما بين سنة ١٩٧ وسنة ٢١١ بعد الميلاد.

والى جانب شروحه على كتب أرسطو \_ وبعضها مفقود \_ له رسائل مفردة كثير منها مفقود في أصله اليونان، ولكننا عثرنا على عدد وافر منها في ترجمة عربية ونشرناها في كتابينا: «أرسطو عند العرب» (ط ، القاهرة سنة ١٩٤٧، ط ٧، الكويت \_ بيروت سنة ١٩٨٠) و «شروح على أرسطو مفقودة في اليونائية» (بيروت سنة ١٩٧١).

وله أراء مستقلة في بعض مسائل الفلسفة، انحرف فيها بعض الانحراف عن أرسطو، نذكر منها ما يلي:

 ١ ـ في مسألة الكليات ، أكد الأفروديسي أن الوجود بالمنى الحقيقي هو للأفراد (للجزئيات) لا للكليات، وان الكليات معان في الأفهان، لا في الأعيان.

γ ـ قال ان العقل الفعّال ποιητιχος مو العلة πρῶτον απτιου الأولى υνυς ποιητιχος

٣ـ ميّز بين ثلاثة أنواع من العقل:

أ) العقل الهيولاني.

ب) العقل المنفعل أو المستفاد

جه) العقل الفعال.

وقال أن الانسان حين يولند لا يملك إلا العقل الهيولاني، ولكن يكتسب بعد ذلك العقل المنتفاد وذلك بفضل العقل الفعال.

إنكر خلود النفس إنكاراً صريحاً، بينا موقف أرسطو كان غامضاً متردداً.

 ع قال بالعناية الإلهية، لكنه لم يقل بعناية إلهية مباشرة بالكون، بل بالتبعية modo oblique بمعنى أن الله لا يعنى مباشرة بالكون، بل ان مجرد وجود الله هو الذي نظام نحوي معينٌ، ولكنها مع ذلك لبست مسائل حقيقية، انه يمكن أن يكشف بمسهولة أن الكلمات التي تتألف منها صِيغ هذه الأسئلة لا تفيد معنى منطقياً.

ويلاحظ ثانياً أن هناك ومسائل فلسفية، يتبين أنها مسائل حقيقية لكن يمكن أن يُبين ، بواسطة التحليل المناسب، أن من الممكن حلها بواسطة مناهج العلم، وان لم يكن من المتيسر الآن تطبق هذه المناهج عليها، لأسباب فتية. بيد أننا نستطيع على الأقل أن نبين ماذا ينبغي أن نغعل من أجل الجواب عن هذه الأسئلة، وإن لم نستطع حلها الآن بواسطة ما في متناولنا من وسائل، وبعبارة أخرى: أن المشاكل التي من هذا النوع ليس لها طابع وفلسفي، خاص، وإنما هي مسائل علمية ويمكن من حبث المبدأ الجواب عنها، والجواب لا يكون إلا بالبحث العلمي.

#### مؤلسفاته

- Raum und Zeit in der gegenwärtigen Physik, 1917,
   Aufl. 1919.
- Allgemaine Erkenntnis Lehre, 1918, 2. Aufl. 1925.
- Fragen der Ethik, 1930.
- Grunzüge der Natur Philosophie, 1948.
- Natur und Kultur, 1952.

وجمعت أبحاثه المتفرقة في كتاب بعنوان:

- Gesammelte Aufsätze 1926 - 36. Wien, 1938.

## مراجع

- H. Feigl: Moritz Schlick « in Erkenntnis.. Vol. 7 (1937 - 9) pp. 393 - 419.
- Karl Popper: The Logic of Scientific Discovery, London 1959.
- Hans Reichenbach: " Moritz Schlick" in Erkenntnis, Vol. 6. (1936), p. 141 2
- David Rynin: «Remarks on Moritz Schilicks» Essay:
- « Positivism and Realism» in Synthèse vol 1 (1948 9)

#### حياته

ولد في أثبنا - أو في ايجنيا - على أرجع الأقوال في سنة ٧/٤٧٨ قبل الميلاد . وكان من أسرة أثينية عريقة في المجد . وكان أبوه يدعى أرستون Ariston وأمه تدعى فريقتيونه Perictione وكانت أخت خرميدس Charmides وبنت أخي اقريطياس Critias اللذين كانا أعضاء في حكومة الأقلية (أوليغاركية) التي حكمت أثبنا في سنة ٣/٤٠٤ .

ويقال إن الاسم الأصلي الأفلاطون كان أرستوقلس Aristocles ثم أطلق عليه اسم فلاطن Platon فيها بعد بسبب سعة جبهته وعظيم بسطته (ذيبوجانس اللاثرسي ٢:٤). وكسان لسه أخسوان هما اغلوفن Glaucon وأدينتس Adeimantus ، وقد ورد ذكرهما في عاورة والسياسة ، ولن نذكرها هنا إلا باسم و الجمهورية ، وهو خطأ فاحش ، ولن نذكرها هنا إلا باسم و السياسة ،) . وكانت له أخت تدعى فوطون Potone . وبعد وفاة والد أفلاطون ، تزوجت أمه من فورلامفس Pyrilampes وولد فيها ولد يدعى انسطيفون فورلامفس هذا صديقاً لم كليس ، السياسي الأثيني العظيم . وكان الرفيعة التي حفلت بها أثينا في عهد بركليس ، أزهى العصور الرفيعة التي حفلت بها أثينا في عهد بركليس ، أزهى العصور المؤرية في تاريخ اليونان القدماء (وقد توفي بركليس في عام الذكرية في تاريخ اليونان القدماء (وقد توفي بركليس في عام المؤرد أمه أوحد) .

ومن المحتمل أن يكون أفلاطون قد اشترك في أخريات حرب البلوپونيز ( وهي اخرب التي وقعت بين أثينا وحلقائها من ناحية أخرى واستمرت من سنة ٤٣١ إلى ٤٠٤ ق. م وانتهت بهزيمة أثينا ). وذلك في سنة من الجزر الضيقة قبالة ساحل ايوليا ) في المعركة البحرية التي من الجزر الضيقة قبالة ساحل ايوليا ) في المعركة البحرية التي انتصر فيها أسطول أسبرطة على أسطول أثينا .

ويذكر ذيوجانس اللاترسي وان أفلاطون بدأ أولاً بدراسة الرسم ، وراح ينظم قصائد من وزن الديترمبو ( ذيوجانس ٣ : ٥) . أما عن دراسته للفلسفة فقد ذكر أرسطو ان أفلاطون اتصل في مطلع شبابه بأقراطيلوس وكان فيلسوفاً على مذهب هيرقليطس ( أرسطو : « ما بعد الطبيعة » م ألفا ، ف م ص ٨٦٧ أ س ٣٦ ، ٣٥) .

لكن صاحب الفضل الحقيقي في تنشئته فلسفياً هو

يدبّر أو يحكم الكون («المسائل الطبيعية» نشرة نرونز ٢: ٢١ ص ٦٦ س ١٧، ص ٧٠ س ١٤).

٦ ـ وفي شرحه على «التحليلات الأولى» لأرسطو يدافع الأفروديسي عن دراسة المنطق وضرورته فيقول انه لما كان الخير الاسمى للانسان هو التشبه بالله، وكان هذا التشبه إنما يتم بالنظر والمعرفة، وكمانت المعرفة تحصل بالبرهان فإن من الواجب علينا أن نعلي من شأن المنطق لأنه علم البرهان.

#### مسراجع

١- مقدمة كتابينا:

أرسطو عند العرب، القاهرة ط١سنة
 ١٩٤٧.

ب) اشروح على أرسطو مفقودة في اليـونانيـة،
 بيروت سنة ١٩٧١

١ ـ ابن النديم: «الفهرست»، نشرة فلوجل.

- Pauly Wissowa: Realencyclopädie der Altertumswissenschaften., S. v.
- P. Moraux: Alexandre d'Aphrodise. Paris 1942.

## نشرة مؤلفاته

- Commentaria in Aristotelem Graeca, vols 1- 111 et supplementum Aristotelicum, vol. 11 Berlin 1883 -1901.
- A. Badawi La transmission de la philosophie grecque au monde árabe. Paris. vrim, 1968.

## أفلاطون

#### Platon

فيلسوف يوناني عظيم ، يعد هو وتلميذه أرسطو ، وامانويل كنت أعظم فلاسفة العالم على طول تاريخ الفكر الإنساني .

سفراط . متى تتلمذ على سقراط ؟ يقول ذيوجانس اللاثرسي انه تتلمذ على سقراط وهو في سن العشرين (أي حوالي سنة ٤٠٨ ق. م) لكن لما كان خرميدس ـ خال أفلاطون ـ قد عرف سقراط وخالطه في سنة ٤٣١ على الأقل (كها يدل على ذلك ما ورد في محاورة ( خرميدس ، ١٥٣ ) ، فلا بد أن يكون أفلاطون قد تعرُّف إلى سنقراط قبل سنة ٤٠٨ بكثير . غير أن من المحتمل أيضاً أن تكون رواية ذيوجانس صادقة على أساس أنه يقصد د التلمذ، الحقيقي لسقراط، أي تكريس نفسه له، وذلك لأن أفلاطون نفسه يذكر لنا في إحدى رسائله ( الرسالة السابعة وهي مهمة جداً لتاريخ حياة أفلاطون ص ٣٧٤ ب ٨ - ٣٧٦ ب ٤ ) أنه كان يريد في مطلع حياته \_ شأنه شأن سائر الشباب الأثينيين المنحدرين من أسر عريقة \_ أن يكرّس نفسه للسياسة . وأقرباؤه الأعضاء في حكومة الأقلية في سنة ٤٠٤ / سنة ٤٠٣ حَيُّوه على خوض غمار السياسة مكفولًا برعايتهم . لكن لما انحدرت حكومة الأقلية إلى الغوغائية والجرائم السياسية ، وبدأت في مطاردة سقراط ، كره أفلاطون السياسة . لكن جاء بعدهم الديمقراطيون فكانوا أسوأ من حكومة الأقلية بكثير جداً ، وهم الذي دبروا محاكمة سقراط ، تلك المحاكمة التي انتهت بإدانته والحكم عليه بالقتل بتجرُّ عسمٌ الشوكران ، وكان ذلك في سنة ٣٩٩ ق . م .

وقد حضر أفلاطون محاكمة سقراط ، وكان ضمن الذين اقترحوا عليه أن يزيد الغرامة التي أعلن استعداده لدفعها من منا واحد إلى ثلاثين منا. لكن أفلاطون لم يشهد موت سقراط ، لأنه كان قد اعتزل إلى مدينة ميغارا Megara ولاذ بالفيلسوف إقليدس الميغاري ، لكنه في أرجح الرأي عاد إلى أثينا .

وأما عن حياته عقب مصرع سقراط ، فالروايات متضاربة ومن الصعب ترجيحها . فالمترجون خياته يذكرون أنه بعد موت سقراط سافر أفلاطون إلى قورينا ( في إقليم برقة بليبيا ) وإلى إيطاليا ، وإلى مصر . وفيها يتصل بالرحلة إلى مصر تتكافأ الأدلة ، فمن الأدلة المؤيدة لقيامه بهذه الرحلة معرفته بالرياضيات المصرية ، بل وبلعب الأطفال المصريين . لكن في مقابل ذلك نجد شواهد غير مؤيدة : من ذلك أن أفلاطون لم يذكر هذه الرحلة إلى مصر في عاوراته ولا في رسائله ، وأنهم يذكرون أن رفيقه في هذه الرحلة كان الشاعر يوريفيدس ، مع أن يوريفيدس توفى في سنة ٢٠١ ق. م ، أي قبل وفاة سقراط بسبع سنين وبالنالي قبل شروع أفلاطون في رحلاته بعد مصرع أستاذه . لكن يمكن تفنيد هذين الشاعدين بأن نقول إن

عدم ذكره للرحلة إلى مصر لا يدل على أنه لم يقم بها ، فحجة الصحت باطلة ، ومرافقة يوريفيدس ربما تكون مجرد تزويق فني كها يحدث كثيراً في رواية الأخبار . لهذا فإن ترجيح كونه قام برحلة إلى مصر هو أقوى كثيراً من نفيها . ولا بد أن رحلته إلى مصر كانت حوالي سنة ٣٩٥ ق . م ، وأنه عاد منها لدى اندلاع الحرب الكورنثية في سنة ٣٩٥ ، ويرى البعض أن أفلاطون اشترك في هذه الحرب طوال عامي ٣٩٥ ، ٣٩٤ .

## أما رحلته إلى قورينا فلا دليل يرجحُها .

والشيء المؤكد عن رحـلاته الأولى هذه إلى خـارج بلاد اليونان هو أنه ارتحل ، وهو في سن الأربعين ( حوالي سنة . ٣٨٨ ق.م ) إلى صقلية وإلى جنوبي إيطاليا حيث كان يوجد إقليم واليونان الكبرى و He megale Hellas ( وهذا اسم أطلق في القرن السادس ق . م على مجموع المدن ـ الدول اليونانية \_ الموجودة في نتو، حذا، إيطاليا ، ثم اتسع ليشمل أيضاً مدن الجانب الشرقي من هذا القسم الجنوبي الأقصى من إيطاليا الحالية ، وأحياناً شمل صقلية ، وكان سكان هذه المدن والمناطق يطلق عليهم اسم جنس محلي هو Italiotes ) . وكان يهدف من هذه الرحلة إلى أمرين : الأول الاتصال بالمدرسة الفيئاغورية المزدهرة في هذه المنطقة ، وكان على رأسها أرخوطاس الترنتي . والثاني هو تلبية دعوة وصلته من طاغية . صقلية ، ويدعى ديونوسيوس الأول ، وفي صقلية صار صديقاً لصهر ديونوسيوس ، وهو ديون . وتقول الرواية إن طاغية سرقوسه هذا ، ديونوسيوس الأول ، لم يسترح إلى صراحة أفلاطون ونقده ، فكلُّف بوليس Pullis وكان رسولًا أسبرطياً ، بأن يأخذ أفلاطون ، ويبيعه عبداً . وفعـلًا قام بوليس ببيع أفلاطون كأحد الأرقاء ، وذلك في ميناء ايجينا ( وكانت ايجينا في ذلك الوقت في حرب مع أثينا ) ، وكان أفلاطون على وشك أن يفقد حياته ، لولا أن تقدم رجل من قورينا، يدعى أنيقيرس ، ففداه من العبودية ، وبعث به حراً إلى بلده أثينا(ذيوجانس اللاترسي ٣: ١٩ \_ ٢٠ ) . لكننا لا نعلم مدى صحة هذا الخبر كله ، لأن أفلاطون لا يشير إليه في الرسالة السابعة التي هي كما قلمنا أصدق وثيقة عن حياته ، إذْ كتبهـا أفلاطون بنفــه .

ولما عاد أفلاطون إلى أثبنا ـ حوالي سنة ٣٨٨ ق. م أنشأ الأكاديمية حوالي سنة ٣٨٧/٣٨٨ ، بالقرب من ضريح البطل أكاديموس ، ومن هنا سميت بهذا الاسم : • الأكاديمية ، وهذه الأكاديمية يمكن أن تعدّ أول جامعة علمية أنشئت في أوروبا ، إذ فيها شملت الدراسة جميع فروع العلم : من فلسفة ،

ورياضيات ، وفلك ، وفزياء ، إلخ . وقد أمّ هذه الأكاديمية شباب من كل أنحاء بلاد اليونان ، وحتى من خارج بلاد اليونان . وحتى من خارج بلاد اليونان . وهذا هو ما ميزها عن سائر المدارس التي كانت موجودة في بلاد اليونان آنذاك وقبل ذاك ، مثل مدرسة العظيم ، إذ كانت مقصورة على تدريس الفلك والرياضيات ، المعظيم ، إذ كانت مقصورة على تدريس الفلك والرياضيات ، فن الخطابة . لقد كانت أكاديمية أفلاطون تدرّس لطلابها الرياضيات ، والموسيقى ، والفلك ، وتتوج التعليم بتدريس الفلسفة بمختلف فروعها ( فزياء ، نظرية المعرفة ، الجدل ، علم الوجود ، إلخ ) لتكوين السياسي الناجع والمنقف الكامل .

وكان أفلاطون يلقبي دروسه ، ويسجل الطلاب مذكرات . وهذه الدروس لم تنشر ، فقد كانت موجهة إلى التلاميذ . أما و المحاورات ، فقد كانت موجهة لعامة الناس ، ولهذا نشرها وأذاعها بين الناس . وقد وصلت إلينا كل و عاورات ، أفلاطون ، أما محاضراته ودروسه فلم يصل إلينا منها شيء . وكان أعظم تلاميذه هو أرسطوطاليس الذي التحق بالأكاديمية في سنة ٣٦٧ ق . م .

ولقد قام أفلاطون برحلة ثانية إلى صقلية في سنة ٣٦٧ ، بدعوة من صديقه ديون ، وكان الطاغية ديونوسيوس الأول قد توفي في تلك السنة ، سنة ٣٦٧ ، وتولى مكانه ابنه ديونوسيوس الثاني هذا ، وكان عمره آنذاك الثلاثين سنة . وقام أفلاطون بهذه المهمة ، فدرِّس لتلميذه الملك هذا علم الهندسة . لكن ما لبث الحسد فدرِّس لتلميذه الملك الشاب ، الحسد من ديون ، فاضطر ديون إلى ترك سرقوسة . وكان وضع أفلاطون حرجاً تماماً ، فقرر أن يترك صقلية ، وعاد إلى أثبنا ، ولكنه واصل تعليم ديونوسيوس عن طريق المراسلات . ولم يفلح أفلاطون في إعادة العلاقات بين ديون وديونوسيوس الثاني . وأقام ديون في أثبنا ، وكان على اتصال وثيق بأفلاطون .

ثم قام أفلاطون برحلة ثالثة إلى صقلية في سنة ٣٦١ تلبية لدعوة ملحة من ديونوسيوس الثاني ، الذي رغب في مواصلة دراسة الفلسفة . وإبان هذه الرحلة وضع أفلاطون مسودة دستور لاتحاد كونفدرالي بين المدن اليونانية لمواجهة الخطر القرطاجتي . غير أنه لم يفلح أيضاً في رأب الصدع بين ديون وديونوسيوس الثاني .

وعاد أفلاطون في العام التالي ، أي سنة ٣٦٠ ، إلى اثينا ، واستانف نشاطه في الأكاديمية ، واستمر في عمله هذا حتى وفاته في سنة ٣٤٧/٣٤٨ ق.م . وكان ديون قد أفلح ، في سنة ٣٥٧ ، في الاستيلاء على السلطة في سرقوسة ، لكنه أغيل بعد ذلك بأربع سنوات ، في عام ٣٥٤ ، فحزن عليه أفلاطون حزناً بالغاً ، لأنه كان يرجو فيه أن يشاهد فيلسوفاً أو ملكاً فيلسوفاً .

#### مؤلفاته

يمكن أن يقال بوجه عام ان كل و المحاورات ، التي كتبها أفلاطون قد وصلت إلينا ، إذ لا توجد إشارة في كتب اليونانيين القدماء إلى محاورات لأفلاطون ليست موجودة بين أيدينا اليوم .

أما دروسه ومحاضراته فلا ندري عنها شيئاً: إذ لا ندري هل كان قد سجلها كتابة حين ـ أو بعد أن ألفاها ، لذلك لم تصلنا المذكرات التي سجلّها تلاميذه ، فيها عدا إشارات ضيئلة غامضة تجدها عند أرسطو.

لكن المشكلة هي في أن بعض ما نسب إلى أفلاطون من محاورات أو مراسلات ، ربما كان غير صحيح النسبة إليه . ومن هنا كانت مشكلة تحقيق الصحيح منها من المنحول مما ورد إلينا على أنه له .

وقد نسب إليه في العربية كتب ورسائل عديدة ، غير ه المحاورات ، اليونانية ومن المقطوع به بأنها منحولة إلى أفلاطون ، وقد نشرنا شطراً منها في القسم الثاني من كتابنا و أفلاطون في الإسلام ، (طهران ، سنة ١٩٧٤ ، ط ٧ بيروت سنة ١٩٧٠ ) .

وأقدم مجموعة من غطوطات و محاورات أفلاطون على المستنا تنتسب إلى ترتيب يرجع إلى تراسولس Thrasyllus الذي عاش في بداية القرن الأول للميلاد . وهذا الترتيب يقسم المحاورات إلى رباعات (أي مجموعات كل مجموعة منها أربع محاورات) . ويبدو أن هذا التقسيم إلى رباعات وليحدو أن هذا التقسيم إلى رباعات القرن الثالث قبل الميلاد . وهذا الترتيب يشمل خساً وثلاثين محاورة ومجموعة من المراسلات .

والسؤال هو : هل هذه المحاورات الخمس والثلاثون ومجموعة المراسلات صحيحة كتبها أفلاطون حقاً ، أو أن فيها ١٥٧

ما هو منحول؟

والشك في صحة نسبة بعضها إلى أفلاطون قديم: إذ نجد أثيناوس Athenaucs ( ازدهر حوالي سنة ٢٢٨ ق.م ) ينسب محاورة و القبيادس الثانية ، إلى اكسينوفون ، تلميذ سقراط . ونجد برقلس Proclus ينكر صحة نسبة محاورة Epinomis ومجموعة المراسلات ، بل ووالنواميس ، وو السياسة ، إلى أفلاطون .

وجاء العلماء في القرن الماضي ، التاسع عشر ، فأخضعوا و المحاورات و و المراسلات ، لنقد فيلولوجي وتاريخي دقيق وعميق ، وعلى رأسهم اوبرفك Ueberweg وشارشمت Schaarschmidt ونحيل القيارى ولى كتابنا وأفلاطون ، لاستقصاء هذه المسألة . ونكتفي هنا بإيراد نتائج قرن من الفحص النقدي لمؤلفات أفلاطون :

أ\_ المحاورات التي لم يقّر بصحتها بوجه عام هي:

والقبيادس الثانية ، وهبرخس ، والمتنافسون ، . Clitophon ، كليتوفون ، Theages ، والمتاوون ، Rivales ، وربما وهنوس ، Minos ، وهذه المحاورات ضئيلة القيمة ، وربما كانت من تأليف مؤلفين صغار من القرن الرابع قبل الميلاد .

ب ـ هناك خلاف بين الباحثين حول صحة المحاورات التالمة :

و القبيادس الأولى 1 ـ أيون Ion ـ و منكساسانس . - Hippais Major ـ و هيباس الأكبر 1 ـ Pepinomis ـ و البنومس . Epinomis ـ و المراسلات 2 .

جـــ فإذا طرحنا هذه المحاورات والمراسلات بقي من بين الخمس وثلاثين محاورة والمراسلات ــ أربع وعشرون محاورة من المقطوع ــ بوجه عام ـ بصحة نسبتها إلى أفلاطون ، وهي :

١ - د هيبياس الأصغر، أو الزائف .

٧ ـ ١ بروثاغوراس ، أو السوفسطائية .

٣ ـ 1 الدفاع عن سقراط ٢.

٤ ـ «أقريطون » أو في الواجب.

٥ ـ ١ خرميدس ١ أو في الحكمة الأخلاقية .

٩ ـ ولاخس ۽ أو في الشجاعة .

٧ ـ ، لوسيس ، أو في الصداقة .

٨ ـ د يوتفرون ، أو في التقوى .
 ٩ ـ د جورجياس ، أو في الخطابة.

١٠ ـ « مينون ۽ أو في الفضيلة .

١١ ـ ، يوثيديمس ، أو في المجادل.

١٢ ـ « اقراطلوس » أو في استقامة الملوك.

١٣ ـ . المأدبة . أو في الحب.

١٤ ـ و فيدون، أو في النفس .

10 . و السياسة ، أو في العدل وتتألف من عشر مقالات.

۱۹ - وقريطياس».

۱۷ ـ « برمنیڈس »،

۱۸ ـ ۱ فیلابوس ،،

١٩ ـ وفدرس ۽۔

۲۰ ـ د السياسي ۽ ـ

٢١ - السوفسطائي.

۲۲ ـ « ثاثيتاتوس».

۲۳ ـ « النواميس ».

۲٤ ـ و طيماوس ه.

كيا قامت محاولات مضنية لترتيبها ، راجع تفاصيلها في كتابنا وأفلاطون» (ص ٨٨- ٩٦).

# فلسفته نظرية المعرفة

ولنبدأ عرض فلسفته بالبحث في نظرية المعرفة لديه ، ثم نبحث في نظرية المثل أو الصور ، وإن كان هذان الفرعان مرتبطين أشد الإرتباط . وعلى كل حال فنقطة البده ستكون الأساس الذي عليه أقام أفلاطون فلسفته ، وكان هذا الأساس نتيجة هدم لما هو مألوف . فهذا الدور - دور التأسيس - سيكون إذن دوراً سلباً من ناحية أخرى : سنجده سلباً فيما يتصل بنقد الرأي الشائع وبنقد السوفسطائين ، وسنجده إيجاباً حينها يبين لنا أفلاطون منهجه الجديد الذي على أساسه سيضع فلسفته .

وأول ما يعترضنا في هذا الباب هو أنه من الواجب التفرقة بين العلم غير الصحيح والعلم الصحيح : بأن نفرق بين الأقوال الشعبية أو الأقوال المألوفة ، وبين الأقوال العلمية الصحيحة : فمصدر المعرفة بالنسبة للرأي الشائع هو أولاً الإدراك الحسي ، وثانياً التصور الصحيح . إلا أن الإدراك الحسي ليس هو العلم بالمعنى الحقيقي ؛ لأن الإدراك الحسي يصور لنا نفس الشيء تصويرات متناقضة متضاربة ؛ فيصور

أفلاطون

الشيء الواحد بارداً وحاراً ، رطباً ويابساً . وهكذا نجد أن الحواس تخدعنا خداعاً كبيراً . وإلا فإنه إذا كان التصور هو العلم بالمعنى الحقيقي ، فإننا لن نستطيع حينئذ أن نفسر التصور الخاطيء ؛ لأن التصور الخاطيء ، أو التصور بوجه عام ، إما أن يتعلق بما هو معلوم ، وإما أن يتعلق بما هو مجهول . وما يتعلق بما هو معلوم لا يمكن إلا أن يكون علماً صحيحاً فلا يمكن إذن أن يكون تصوراً خاطئاً . وما يتعلق بما هو مجهول لا يمكن أن يتصور ، فلا يمكن إذن أن نتحدث عن تصور خاطىء ، وتصور غير خاطىء . كذلك لا يمكن أن يقال إن موضوع التصور الخاطيء هو العدم أو اللاوجود ، لأن اللاوجود يناظره الجهل، ولا يمكن أن يناظره علم، مهما كان من شأن المعنى الذي نعطيه لهذه الكلمة الأخيرة. فمعنى هذا كله أن العلم والتصور ليسا شيئاً واحداً، وإنما العلم هو دائيًا الإدراك اليفيني المطابق للواقع. ولا يمكن أن يكون ثمة علم خاطىء، وإنما يقال فقط علم أو جهل، بينها في حالة التصور يقال تصور صحيح وتصور خاطيء.

هذا ويلاحظ أيضاً أن العلم لا يأتي عن طريق التعليم ، أما التصور فيمكن أن يصل إليه الإنسان عن طريق الإقناع ، ولهذا برع السوفسطائيون في إقناع الناس بالأكاذيب أو التصورات غير المطابقة للواقع . والسبب في هذا راجع إلى الإختلاف الرئيسي بين حقيقة التصور الصحيح ، وبين حقيقة العلم بمعناه الحقيقي . فالعلم يتعلق بحقيقة الأشياء ، على أساس أن هذه الحقيقة حقيقة ضرورية صادرة بالضرورة عن طبيعة الأشياء نفسها ، أما التصور الصحيح فلا يلاحظ فيه فكرة الضرورة . ونحن نرى أفلاطون في و طيماوس و يلخص هذه الأشياء كلها فيقول إن العلم يأتي عن طريق التعليم ، بينها التصور الصحيح يأتي عن طريق الإقناع، والعلم يتعلق بحقيقة الأشياء بوصفها حقيقة ضرورية، بينها التصور الصحيح لا يتعلق بالأشياء من هذه الناحية . وسنري فيها بعد ، حينها نتخدث عن مذهب الوجود ، كيف أن أفلاطون ، خصوصاً في و الجمهورية ، يقول إن التصور الصحيح يتعلق بالصيرورة ، بينها العلم بمعناه الحقيقي يتعلق بالوجود . وعلى هذا فالتصور الصحيح مرتبة وسطى بين الإدراك الحسى وبين العلم الحقيقي ، ما دامت تناظره هذه الدرجة الوسطى من درجات الوجود ، درجة الصيرورة التي هي خليط من التغير المطلق عديم الصورة وهو المادة الأفلاطونية ، ومن الوجود الثابت الساكن الذي هو وجود الصور . ومثل هذه التفرقة

نجدها أيضاً في الأخلاق: فهناك فضيلة شعبية وهناك فضيلة علمية ، أو فلسفية إن صح هذا التعبير . أما الفضيلة الشعبية فهي تلك التي تصدر دائماً عن العادة ، بينها الفضيلة الفلسفية هي تلك التي تقوم على أساس العلم. والفضيلة الشعبية تعتمد ، تبعاً لهذا ، على الظروف والصدف ؛ ومثال هذا ما نجده من آراء أخلاقية صحيحة لدى من يسمونهم باسم الحكماء أو الشعراء ، فإن هؤلاء قد وصلوا إلى إدراك الفضيلة ، ولكنهم لم يصلوا إلى هذا عن طريق العلم بل عن طريق الصدف ، بشيء من الوحى أو المعونة الإلهية . وإنما الفضيلة الحقة هي تلك التي تصدر عن العلم ؛ بل إن الإنسان الذي يرتكب إثماً وهو عالم به خير منه حينها يرتكب إثماً وهو غير عالم به . وبهذا يثور أفلاطون على تلك الأعذار التي ينتحلها الناس عادة حينها يبررون ارتكاب الآثام عن طريق الجهل بأنها آثام ، ومرجع هذا ـ كما سنرى فيها بعد في الأخلاق ـ إلى أن الناس جميعاً مُتساوون في طلب الغاية من الأخلاق ، لأن إنساناً ما من الناس لا يمكن أن يكون شريراً باختياره . وإنما يختلف الناس بعضهم عن بعض بالعلم : فهذا يعلم علماً خاطئاً أن هذا الشيءخير بينها الآخر يعلم علماً صحيحاً أن هذا الشىء نفسه شر ، فالأول يفعله والثاني يتجنبه ؛ ومن هنا فالاختلاف ليس في الغاية ، وإنما الاختلاف دائماً في علم كل بماهية الغاية .

وإذا أردنا أن نتبين النتائج التي ترتبت على النظرة الشعبية للفضيلة وجدنا أنها نتائج تتعلق إما بماهية الفضيلة وصورتها وإما بالدوافع إليها والغاية منها . فمن ناحية صورة الفضيلة وماهيتها ، يُلاحظ أن النظرة الشعبية قد فرقت بين الفضائل ولم تجعل الفضائل واحدة ، بينها النظرة الفلسفية تؤكد أن الفضائل كلها واحدة وذلك لأن ما يجعل الإنسان الواحد فاضلًا ، لا بد أن يجعل الإنسان الآخر فاضلًا كذلك ، ومن هنا اتحدت الفضيلة فيها بين الأفراد بعضهم وبعض ، وبصرف النظر عن الأفراد الذين يحققونها أو تتحقق فيهم. ويلاحظ أن الفضيلة هي العلم ، فالفضائل كلها لا بد أن تتوافر فيها صفة واحدة إذن هي صفة العلم . وإذا كنا سنرى أن أفلاطون في «السياسة» (٣٢٧ د ـ ٤٣٤ د) يفرق بين الفضائل، فلا يمنع ذلك من أنه حتى في هذا الدور نفسه كان يؤمن بأن الفضيلة واحدة ما دام مصدرها واحداً ، ألا وهو العلم . كذلك فيها يتصل بالدوافع أو البواعث ، والغايات : نجد النظرة الشعبية تختلف كل الاختلاف عن النظرة الفلسفية ، فالنظرة الشعبية تجعل الباعث على الفضيلة اللذة أو المنفعة ، وتجعل الغاية تحقيق

السعادة الفردية بمعنى الخلو من الألم وتحصيل اللذات ، بينها تنظر النظرة الفلسفية على العكس من هذا ، فترى أولاً أن اللذة والألم شيئان ظاهريان فحسب . ولا صلة لهما مطلقاً بالقيمة الحقيقية للأفعال : فأحياناً يكون الشر لاذاً والخير مؤلماً ، وأحياناً ينفصل الواحد عن الاخر فلا يتبع أحدهما الآخر . وعلى كل حال فليس ثمة رابطة ضرورية بين الخير واللذة من ناحية ، وبين الشر والألم من ناحية أخرى .

وفي ( فيلابوس ) ( ٢٣ ب ـ ٥٥ جـ ) يبحث أفلاطون في هذه المسألة طويلًا ويبين أن اللذة بوجه عام يخطىء انصارها ، ويناقضون أنفسهم أيضاً . فإنهم لا يقولون بأن كل لذة خير ، وإنما يفاضلون بين اللذات ، ويتركون البعض من اللذات طلباً للذات أخرى . ولو كانوا منطقيين مع أنفسهم ، إذن لما فاضلوا بين اللذات ، وإذن لما تركوا لذة مهما أنتجت من آلام . ويلاحظ على وجه العموم أنه في بيان الغايات والدوافع التي تدفع إلى فعل الفضائل وطلب الخير ، كانت تلك النظرة الشعبية نظرة خاطئة يجب القضاء عليها . وهذا ما فعله السوفسطائيون في واقع الأمر ، فإن السوفسطائيين حين وجدوا هذا الخطأ في التصور الشعبي ، سواء في المعرفة وفي الأخلاق ، اندفعوا إلى القضاء على كل تصور ، وحاولوا أن يقيموا مكانه تصوراً خاطئاً هو التصور الفردي ، وهذا التصور الفردي يؤذن بأن لكل إنسان أن يرى ما يراه هو وأن يفعل ما يراه هو ، فكان على أفلاطون مرة أخرى أن يهاجم هذه النزعة السوفسطائية لأنها تؤدي ، في نظره ، إلى القضاء على الأخلاق ، وإلى القضاء على المعرفة.

والنزعة السوفسطائية تتلخص في قول بروتاغوراس المشهور: «إن الإنسان مقياس كل شيء»، وهذا القول يتضمن مبدأين: المبدأ الأول أن الحق هو ما يبدولي حقاً، وأن الباطل هو ما يبدولي باطلاً، والمبدأ الثاني هو أن الحيرما أريد، وأن الشر ما لا أريد أن أفعله. فلا بد لأفلاطون من أن ينقض هذين المبدأين واحداً فواحداً. أما المبدأ الأول، وهو الخاص بنظرية المعرفة، فقد قال عنه إن هذا المبدأ لو سلمنا به، إذن لقضينا على كل حقيقة ولما كان ثمة حقيقة، لأن الحقيقة هي السوف طائي يقول بأن الحقيقة بالنسبة لكل فرد بحسب ما يبدو له، ولما كان الأفراد مختلفين، فمن الضروري إذن أن يبدو له، ولما كان الأفراد مختلفين، فمن الضروري إذن أن تكون الحقيقة مختلفة أو بعبارة أخرى ألا توجد ثمة حقيقة ؛ لأن الفرد الواحد قد ينظر إلى شيء بنظرة تناقض النظرة التي ينظر الفرد الواحد قد ينظر إلى شيء بنظرة تناقض النظرة التي ينظر

بها شخص آخر إلى هذا الشيء عينه، وهكذا نستطيع أن نضيف إلى الأشياء، المتناقضات. وهذا يدعونا إلى أن نقول بما قال به هرقليطس من أن الشيء الواحد تتابع عليه الأضداد باستمرار، وأن الوجود دائم السيلان، وأن لا شيء ثابت، وبالتالي لا يمكن أن نتحدث عن حقيقة ما من الحقائق. وإذا كانت الحال كذلك فلا علم ولا معرفة، ما دام العلم لا يقوم إلا على الحقائق الثابتة، ففي هذا المبدأ إذن نفي للعلم. فإذا نظرنا الآن إلى المبدأ الثاني، وجدنا أن هذا المبدأ باطل كذلك، لأن السوفسطائيين يقولون بأن القوانين أو الأخلاق هي في البدء من وضع الأقوياء، وأن قانون القوي هو القانون الأخلاقي، بأنه ليس لكل إنسان أن يفعل ما يقوى عليه. وهنا يجيب أفلاطون بأنه ليس لكل إنسان أن يفعل ما يقدر عليه، وإنما يجب عل كل إنسان أن يفعل ما يريده ، وما يريده لا يمكن أن يكون أي شيء كان ، بل يجب عليه أن يطلب الخير، فالعدالة إذن لا تقوم إلا كان ، بل يجب عليه أن يطلب الخير، فالعدالة إذن لا تقوم إلا الماس الخير، ولا تقوم على حق الأقوياء.

ذلك أن العادل إذا فعل ، فإنما يفعل ضد الظالمين ، بينها الظالم إذا فعل فهو يفعل ضد الظالمين والعادلين في أن واحد . كما أن الظلم مصدره الفردية . وإذا كان لكل أن يفعل ما يهواه ، فلن تقوم الجماعة الإنسانية ، وستصبح الحياة في المدينة مستحيلة . ثم يبحث أفلاطون طويلًا في و فلابوس و وسنرى ذلك مفصلًا فيها بعد ـ عن ماهية الخير محاولًا أن يربط هذا بنظريته في الوجود ، فيقول إن اللذة والألم متعلقان بالصيرورة والتغير ، بينها الخبر لا يتعلق بغبر الوجود الثابت ؛ ويقول مرة أخرى إن اللذة والألم يتعلقان باللاعدود ، بينها الخير يتعلق بالمحدود . والمهم في هذا كله أن الخير لا بد أن يتعلق بشيء خالد ثابت أزلي أبدي عار عن المادة بينها الألم واللذة يتعلقان بالتغيرات . فالفارق كبير إذن بين المادة والألم من ناحية ، وبين الخير والشر من ناحية أخرى . ومعنى هذا كله أن المبدأ الذي تقوم عليه الأخلاق السوفسطائية هو نفس مبدأ التغير الذي قامت عليه نظريتهم في المعرفة ، ولا بد من أن نطرح هذه النظرية في الأخلاق ، كما طرحنا من قبل نظريتهم في المعرفة .

ثم يحمل أفلاطون على السوفسطائيين حملة عنيفة بوصفهم يدعون أنفسهم مربين ، ويقول إن الفن السوفسطائي قائم على الوهم، لأنهم يعلمون الناس أشياء يعلمون هم أنفسهم أنها باطلة ، ويحاولون أن يتملقوا الجمهور . ولا يحاولون الوصول إلى العلم ، وإنما يحاولون الإقناع فحسب ، وتلك مهمتهم . والشيء الرئيسي الذي تقوم عليه الحملة الأفلاطونية ضد

السوفسطائيين هو فكرة التغير والثبات سواء في المعرفة أوفي الأخلاق. فهو يطلب العلم بالماهيات لأنها ثابتة ، وهؤلاء يطلبون العلم بالمتغيرات لأنها تؤيد النزعة الفردية ، لذا حمل عليهم هذه الحملة . \_ فإذا انتهى من نقده للسوفسطائيين ، كان عليه أن يقيم مذهبه الجديد .

وهذا المذهب يقوم أولًا على أساس الدافع الذي يدفع إلى الفلسفة . وهذا الدافع هو ما يسميه أفلاطون باسم الإروس أو الحب . فهو يقول إن الإنسان حين يتذكر ما رآه من صور وماهيات في حياته السابقة ، ويقابل هذه الصور بالأشياء المقابلة لها في العالم الحسى ، يشعر أولًا بالجزع ، ثم يشعر ثانياً بحماسة شديدة نحو التشبه جذه الصور، فينتج عن ذلك دهشة ، والدهشة أساس التفلسف . فهذه العاطفة ، أو هذا الوجدان، مزيج من الحماسة والجنزع والدهشة وحب الاستطلاع. وهو يتعلق أول ما يتعلق بالأشياء الجميلة المحسوسة ، لأن الصور أظهر ما تكون ، بالنسبة إلى المحسوسات ، في المحسوسات الجميلة . فيتعلق بهذه المحسوسات الجميلة ويشعر من ناحية أخرى بنزعة نحو التشبه بهذه الصور التي رآها في عالم سابق من حيث خلودها ، فينبغي حينئذ أن يستمر هو وأن يكون خالداً . وهذه النزعة إلى الخلود تتحقق عن طريق الولادة ، أي تتحقق عن طريق غريزة الإنتاج . ومن هنا ، ولهذا كله ، سميت تلك النزعة باسم الإروس أو الحب . إلا أن هذه النزعة نزعة فحسب ، أي إنها ليست تملكاً ، فهي في حالة وسط بين الجهل أو المعرفة الفاسدة التي هي المعرفة الحسية الظنية ، وبين حالة المعرفة المثلي وهي معرفة الصور . وهذا ما يميز فكرة الإروس عند أفلاطون . فلا يستطيع الإنسان أن يقتصر على الإروس ، بل لا بد له أن يتعدى هذا الدور إلى دور تال سنتحدث عنه بعد حين . وهذا الإروس أو الحب ليس من نوع واحد ، بل هناك أنواع مختلفة ، فأول وأحط مرتبة من مراتبه هي التعلق بالأشياء الجميلة ، وتعلو عليها مرتبة ثانية فيها يتعلق الإنسان بالحقائق الفنية من حيث إنه يوصلها إلى الغير ، وفوق هذه المرتبة مرتبة ثالثة فيها يتعلق بالعلم بوصفه علماً ، وبالجمال من حيث هو جمال . والمرتبة العليا والأخيرة هى المرتبة التي يتعلق فيها بالماهيات والصور وحدها ، بصرف النظر عن كل شيء آخر .

وقد قلنا إنه ليس للإنسان مطلقاً أن يقتصر على هذه الخطوة لأنها مرتبة وسط ، ولأنها على حد تعبير أفلاطون ، مزيج من البيياπενειαوالبورس πορος أي الفقر والثراء، وإنما

لا بد أن تأتي خطوة تالية هي خطوة التفكير الفلسفي بمعناه الصحيح ، وهي خطوة الديالكتيك . وأفلاطون يكرر مراراً في د فدرس ، ( ص ۲۶۰ ـ ۲۷۰ ) أولاً أن الإروس في مرتبة أدنى من الديالكتيك . ثم يقول في و فيلا بوس و (١٦ ب وما يليها) إن المعرفة الديالكتيكية هي المعرفة الفلسفية بمعناها الكامل ، ولا يمكن أن يحصل الإنسان على العلم بمعناه الحقيقي إلا عن طريق الديالكتيك . والديالكتيك ينقسم إلى قسمين : إستقراء ، وقسمة . أما الاستقراء فهو أن يلاحظ الإنسان كل الجزئيات ثم يرتفع من هذه الجزئيات إلى الصفة العامة التي تربط هذه الجزئيات بعضها ببعض . وهنا يلاحظ أنه ، وإن كان أفلاطون قد تأثر بأستاذه سقراط، فإنه أصلح منهج أستاذه إصلاحاً كبيراً . فقد قال إن الصفات المشتركة التي يجب الوصول إليها ليست أية صفات كانت ، بل يجب أن تكون صفات جوهرية ، وبعبارة أخرى يجب أن تكون الماهية ، والماهيات هي الأجناس . ويجب على الإنسان أن يرتفع شيئاً فشيئاً بهذه الماهيات حتى يصل إلى أعلى درجة في الماهية ، وهي مرتبة الصور . وقد بدأ أفلاطون كها بدأ سقراط مما هو معلوم وشائع بين الناس ، كي يرتفع منه إلى حقائق الأشياء وماهيتها ، لأن العلم يتم عن طريق الانتقال من المعلوم إلى المطلوب .

وحاول ، كما حاول أستاذه ، أن يعالج النقص الشديد الذي لا بد أن يكون موجوداً في هذا المنهج ، حيث إن الأشياء التي يبدأ منها أشياء جزئية ، ولا يمكن بحال من الأحوال أن تعطى صورة كاملة عن الشيء الذي ببحث عنه . فكما أن سقراط قد عالج هذا بأن كان يذكر القضايا المعارضة للشيء الذي يبحث فيه ، وعن طريق هذه المعارضة يحدد شيئاًفشيئاً موضوع البحث ؛ كذلك الحال ، لجأ أفلاطون إلى هذه الطريقة وزاد عليها بأن كان يستخرج كل النتائج من التعريفات التي يصل إليها ، كما يستخرج كل النتائج التي تنتج عن القضايا المقابلة ، وعن طريق مقابلة هذه الأشياء بعضها ببعض وتحديد الواحد للأخر ، ينتج في النهاية حد الشيء الذي يبحث فيه وماهيته . وقد تأثر أفلاطون في هذا من غير شك ، إلى جانب تأثره بسقراط، بالمدرسة الإيلية، وخصوصاً بجدل زينون . ولكن يلاحظ أن جدل زينون كان ينتهي دائهاً إلى تفنيد حجج الخصوم ، دون أن يقيم شيئاً جديداً ، بينها أفلاطون في جدله ينتهي إلى تعريفات وماهيات . فجدل زينون إذن جدل سلبي في أغلب الأحيان ، إن لم يكن فيها كلها ، بينها جدل أفلاطون أو ديالكتيكه ، إيجابي ينتهي إلى تعريفات وماهيات .

لكن إذا قبارنا الاستقبراء الأفلاطبوني بالاستقبراء الارستطالي ، وجدنا أن الاستقراء الأفلاطوني ناقص فيه الكثير من العيوب، وهذا راجع أولًا إلى تأثر أفلاطون مباشرة بسقراط ، وثانياً بمذهبه هو الخاص ، فإن مذهب أفلاطون هو أن الوجود الحقيقي وجود الماهيات أو الصور ، والصور لا يمكن أن تمثلها الأشياء المشاركة فيها إلا تمثيلًا مشوهاً ناقصاً . فمهما حاولنا من استقراء ، فلا نستطيع أن نصل إلى الماهيات والصور كاملة عن طريق هذا الاستقراء وحده . والحال ليس كذلك عند أرسطو ، لأن الماهيات أو الصور عند أرسطو لا تتحقق إلا مع الهيولي أو الأشياء الحسية التي هي صورها وماهياتها ، فعن طريق الاستقراء إذن في المذهب الأرستطالي بمكن أن نصل إلى ماهيات الأشياء وصورها كاملة تامة . ونحن في الاستقراء - كما قلنا ـ نرتفع من الأفراد إلى عيزاتها ، والمهم في هذه المميزات أن تُكون العوامل المكونة أو مقومات الأشياء أو الأفراد نفسها ، ولذا فإن الأفراد تشترك في صفات تكوّن مقوماتها وتشترك فيها الأفراد جميعها على السواء ما دامت هي مقوماتها . وهذه الأشياء المشتركة هي الأنواع. ثم نرتفع من الأنواع شيئاً فشيئاً حتى نصل إلى ما هو مشترك بين عدة أنواع ، وهو الأجناس . وفي داخل كل نوع من النوعين ، نجد أجناساً عالية وأجناساً سافلة ، كها نجَّد أنواعاً عالية وأنواعاً سافلة . والخلاصة على كل حال فيها يتصل بهذه الطريقة أنها ارتفاع من الأفراد ، إلى الأنواع، إلى الأجناس، عن طريق تبين الصفات المشتركة، والارتفاع من هذه الصفات المشتركة شيئاً فشيئاً حتى نصل إلى صفة واحدة تعم الجميع . فنحن نصعد إذن من الأشياء الدنيا، وهي الأفراد، إلى أجناس الأجناس أو الأجناس السامية . ومن أجل هذا سمى هذا النوع من الديالكتيك أو الجدل باسم الجدل الصاعد.

ولكن هذه العملية نفسها لا بد أن تكمل بعملية أخرى، ينزل فيها الإنسان من الأجناس العالية أو أجناس الأجناس إلى الأفراد. وهنا يجب أن يلاحظ أن القسمة في هذه الحالة لا بد أن تكون قسمة حقيقية عضوية بمعنى أنها ستكون قسمة من حيث الكيف لا الكم، لأن المطلوب في هذه الحالة ليس هو بيان المقدار، وإنما بيان الصفات المشتركة أو ليس هو بيان المقدار، وإنما بيان الصفات المشتركة أو الملمية الرباعية في الحالة التي يتقاطع فيها فرعان بالنسبة إلى فكرة واحدة. ولكن ليس معنى هذا أن القسمة الثنائية هي وحدها الطريقة لهذا النوع من الجدل، بل توجد طرق

أخرى ، ولكن يجب أن تكون قدر المستطاع قريبة من القسمة الثنائية ما دامت أسلم الطرق .

فـإذا نظـرنا في كل هذا المنهج الأفلاطوني وحاولنا أن نستخلص منه علم منطق بالمعنى الصحيح ، فهل نصل إلى هذه النتيجة ؟ الواقع أن لا ، فعلى الرغم من أن أفلاطون بحث في القواعد المنطقية الرئيسية وهي الاستقراء والتحليل، فإنه لم يبحث فيها بحثاً كاملًا يبين كل الشرائط المطلوبة لكي يكون الاستقراء صحيحاً والتحليل دقيقاً ؛ كما أن له الكثير من الملاحظات المفيدة في المنطق مثل قوله إن القضية مركبة من موضوع ومحمول ، وقوله إن القولين المتناقضين لا يمكن أن يحملا على شيء واحد ، ومثل القول بأنه لا بد من وجود الأسباب الكافية لكى يمكن القول بشيء ما . إلا أنه يجب أن يلاحظ أنه في الحالة الأولى لم يصل إلى بحث في القضايا يمكن أن يعد بحثاً منطقياً كاملًا مرتباً ، وفي الحالتين الأخريين لا يمكن أن يقال إنه وصل إلى قانون التناقض وقانون العلة الكافية ، وكل ما يمكن أن يقال هو أن لديه بعض الإشارات إلى هذه المبادى، المنطقية العامة وتشأيد هذه النتيجة خصوصاً إذا لاحظنا أن أبحاث أفلاطون في المنهج ، فيها يتصل بالجدل الصاعد والجدل النازل ، كانت أبحاثاً متجهة ميتافيزيقياً لا منطقياً : فتقسيمه للماهيات ليس بوصفها تصورات ذهنية ، وإنما بوصفها حقائق فعلية . ومن أجل هذا لا يمكن أن نعد أفلاطون واضعاً للمنطق ، بمعناه العلمي الدقيق .

# نظرية الصور

إذا كان العلم هو العلم بالماهيات ، فيجب إذن أن يبدأ البحث بها ، ولهذا وجه أفلاطون عنايته الأولى إلى البحث في الماهيات ، ليستطيع من بعد أن يقيم على هذا الأساس مذهبه : سواء مذهبه الطبيعي والأخلاقي . ونظريته في الصور تنقسم إلى ثلاثة أقسام : الأول : أساس الصور ، والثاني : ماهية الصور ، والثالث : عالم الصور .

أساس الصور: يبدأ أفلاطون بحثه في الصور ببيان الأساس الذي تقوم عليه هذه النظرية ، والأساس ذو وجهين ، فهو خاص ثانياً بنظرية المعرفة ، وهو خاص ثانياً بنظرية الوجود. ففيا يتصل بالمعرفة نجد أن المعرفة تنقسم إلى قسمين رئيسيين: التصور الصحيح، والعلم الحقيقي . والتصور الصحيح هو خطوة وسط بين العلم الحقيقي وبين اللاوجود، فكل ما يعلم فهو موجود، وكل ما لا يعلم

فهو غير موجود ، والوجود الخالص معلوم واللاوجود غير معلوم ، وبين الاثنين وجود يجمع بين الحالتين ويكون مقابلًا للتصور ، وهذا النوع الوسط هو الوجود المتغير أو الصيرورة . فالنقطة التي يتقاطع فيها الوجود مع اللاوجود هي النقطة التي تظهر فيها ضرورة وجود الصور . ذلك لأن العلم الحقيقي هو العلم بالماهيات ، فإذا كان التصور الصحيح لا يتناول الماهيات وإنما يتناول الوجود المتغير ، فلا بد من وجود موضوع للعلم الصحيح يكون ثابتاً غير متغير ، وهذا الوجود هو وجود الصور أو وجود الماهيات . ونحن نرى في هذا كله أثر سقراط من حيث نظرية المعرفة . إذ تقوم المعرفة عند سقراط على أساس الماهيات ، والماهيات ثابتة ، فلابدمن افتراض وجود ماهيات ثابتة ، وإلا لما أمكن العلم . فإذا نظرنا إلى المسألة من ناحية الوجود ، وجدنا أولاً أن في الوجود تغيراً مستمراً وأن في الوجود كثرة . إلا أن كل تغر غايته الثبات ، وكل تعدد غايته الوحدة . فلا يمكن إذن أن نقنع بالقول بوجود التغير أو التعدد ، بل لا بد من القول بالوجود الواحد الثابت ، وهذا الوجود الواحد الثابت هو وجود الماهيات ؛ ولو أننا سنرى فيها بعد أن القول بالوجود الواحد لا يقال على إطلاقه ، بل لا بد بعد ذلك من القول بالكثرة في هذه الماهيات الثابتة نفسها . فالنظرة في الطبيعة تؤدى بنا إلى اعتبار الغائية ، والغائية إذا قلنا بها في الطبيعة فقد فرضنا على التغير أن فيه غاية ، وهذه هي الثبات ، فإذا فرضنا على الكثرة أن تكون فيها غاية ، فتلك الغاية هي الوحدة ، وعن هذا الطريق نستطيع أن نثبت وجوداً ثابتاً واحداً هو وجود الماهيات أو الصور. ويتصل بهذا تلك الأبحاث التي قام بها أفلاطون في • السوفسطائي ، وفي « برمنيدس » : في « السوفسطائي » فيها يتعلق بالموجود ، وفي ه برمنیدس ، فیها یتعلق بالوحدة . فنحن نری افلاطون أولاً ينكر ألا يكون الموجود صفة عامة تجمع الأشياء كلها ، لأن كل الأشياء مهما اختلفت فهي على الأقلُّ تتحد في صفة واحدة ، هي الوجود ؛ وثانياً بحمل على القائلين بالوحدة المطلقة ، لأنه يرى أن هذه الوحدة المطلقة لا يمكن أن تفسر الوجود الحقيقي تفسيراً كاملًا: فإذا كانت الكثرة تقتضى الوحدة ، فالوحدة بدورها تقتضي الكثرة . لأننا إذا قلنا عن الماهيات إنها وحدة ثابتة ، ولم نضف إليها شيئًا من الكثرة أو التغير فإنا حينئذ نسلبها الحياة والحركة ؛ كما أننا إذا قلنا بالحياة والحركة ، أو التغير والكثرة ، فقد سلبنا الوجود أساسه وجوهره ، وسلبنا العلم الحقيقي موضوعه . ولهذا يجب ألا تطلق الكثرة إطلاقاً كلياً ، بل يجب أن يفرق بين نوعين من الوجود : وجود

المحسوسات ، ووجود الماهيات . أما وجود المحسوسات فلها كان وجود حركة وحياة ، فهو وجود كثرة وتعدد ؛ ولما كان وجود المعيات وجود علم حقيقي فلا بد أن يكون وجوداً ثابتاً واحداً . ثم يبحث أفلاطون في « برمنيدس » ( ١٣٧ حـ ١٦٦ حـ ) هذه المسائل بحثاً دقيقاً ، وخصوصاً المسألة الرئيسية في هذا الباب وهي : الواحد موجود والواحد لا موجود ، في هذا الباب وهي : الواحد موجود والواحد لا موجود ، عما يؤذن ببطلان هائين القضيتين أو المقدمتين . وحينئذ يقول إن هذا التناقض لا يمكن أن يرتفع إلا عن طريق نظرية الصور عبر أنه في « برمنيدس » لا يبين لنا كيف تستطيع نظرية الصور أن تمحو هذا التناقض ، بل نجده في محاورات أخرى يحاول ذلك .

والخلاصة التي نستخلصها من هذا كله هي أن نظرية الصور تقوم على أساسين: الأساس الأول هو العلم الحقيقي ، والأساس الثاني هو الوجود الحقيقي . وكلا الأساسين يمتزج بالآخر تمام الامتزاج: لأن العلم الحقيقي لا يمكن أن يتم إلا إذا كان موضوعه الوجود الثابت وهو الوجود الحقيقي ، كما أن الوجود الحقيقي لا بد أن يكون معلوماً علمًا حقيقاً ومعنى هذا كله أن الوجود الحقيقي والعلم الحقيقي يقوم الواحد منها على الآخر.

فإذا نظرنا الأن في العوامل التاريخية التي حدت بأفلاطون إلى القول بنظرية الصور ، وجدنا أرسطو يبين هذه العوامل بياناً واضحاً في و ما بعد الطبيعة ، ، فيقول أولًا إن أفلاطون تأثر في هذه النظرية بهرقليطس وبرهنيدس، ثم بالفيثاغوريين، ثم بسقراط. فقدتأثر أولًا بهرقليطس لأنه قد درس وهو في صغره على يد أقراطيلوس ، أحد أنصار المذهب الهرقليطي . وقد ظل مخلصاً طوال حياته في نواح كثيرة لهذا المذهب ، لأن هذا المذهب أولًا يقول بالتغير الدائم للأشياء فلا بد أن يكون من وراء التغير شيء ثابت لا يقبل التغير . وأخذ عن هرقليطس ثانيأ القول بأن المعرفة الحسية معرفة باطلة وأن المعرفة الحقيقية هي المعرفة العقلية . وكل معرفة عقلية تفترض الوجود الثابت موضوعاً لها . وبهذا يكون أفلاطون قد تأثر بهرقليطس في إقامته لنظرية الصور ، كما تأثر ببرمنيدس حين رأى أن التغير المطلق لا يمكن إلا أن يكون وهماً ، وأنه لا بد من الوحدة إلى جانب هذه الكثرة ، لأن الكثرة المتحققة في الوجود تفترض لها غاية هي الوحدة . وبهذا قال أفلاطون بما قال به برمنيدس من الوحدة . ولو أنه حدد هذه الوحدة وبين أنها لا تقال على وجه الإطلاق.

ولكن الأثر الأكبر في تكوين نظرية الصور هذه إنما يرجع إلى سقراط، لأن سقراط هو الذي قال بأن المعرفة أو العلم الصحيح يجب أن يقوم على الماهيات ، فلا بد ، في البحث في الوجود ، من أن يرتفع الإنسان من الوجود المحسوس إلى وجود آخر غير محسوس ، ومن الوجود المتغير إلى وجود آخر ثابت ، وهذا ما فعله أفلاطون . وقد رأى أن سقراط قد طبق هذا القول سواء في نظرية المعرفة وفي الأخلاق ، فتوسع أكثر وأكثر . في هذا المبدأ ، وقال إن كل شيء في الوجود ، من أية ناحية ينظر إليه ، لا بد أن يفترض وجود صورة له ، وهذه الصورة هي الماهية الثابتة . إلا أن الأهمية الكبرى لأفلاطون هي في أنه استطاع أن يوجه همه إلى الفلسفة الطبيعية وأن يطبق فيها هذا المذهب الذي طبقه سقراط في الفلسفة الأخلاقية وفي نظرية المعرفة فحسب. كما ان تلك الأهمية تنحصر أيضاً في أنه استطاع أن يضيف كل الأبحاث التي قال بها الفلاسفة المتقدمون إلى نظرية سقراط . وأن يجعل من هذه المبادئ كلها وحدة واحدة ، هي نظرية الصور . لكن يلاحظ إلى جانب هذا أن أفلاطون لم يقنع بالماهيات التجريدية بل أراد أن يصور هذه الماهيات تصويراً تجسيمياً ؛ لم يقل بالماهيات على أساس إمكان استخلاصها من المحسوسات ، وإنما قال بأن لهذه الماهيات استقلالًا ووجوداً ذاتياً تستقل به عن وجود غيرها من الأشياء التي تشارك فيها . وفي هذا تظهر الخاصية الرئيسية للروح اليونانية ، خاصية تصوير الأشياء تصويراً تجسيمياً لا يقنع بالتجريد بل يحاول دائماً أن يعطى للأشياء وجوداً ذاتباً عجسماً . وقد دفع هذا التصوير التجسيمي أرسططاليس إلى نقد هذه النظرية نقداً يقوم في الواقع على أساس الشكل لا الجوهر ، فهو يقول بنفس هذه النظرية في صورة أخرى ، فبدلًا من أن يضيف إلى الماهيات وجوداً مستقلاً ذاتياً ، لا يفصل مطلقاً بين الماهيات وبين الأشياء التي تتحقق فيها هذه الماهيات . وهذا هو الفارق الأساسي الوحيد بين أرسطو وأفلاطون . ومصدر هذا كها قلنا ما لجأ إليه أفلاطون من تصوير تجسيمي لهذه الماهيات .

ماهية الصور: من هذا الذي وصلنا إليه حتى الأن نستطيع أن نستخلص أن الصور لا بد من القول بها بوصفها الأشياء الثابتة في مقابل المحسوسات المتغيرة على أساس أنها الماهيات الكلية في مقابل المحسوسات الكثيرة ، ولذلك فإن الصيغة الأولى التي يجب أن نعرف بها الصور أو الماهيات ، هي أن الماهيات أو الصور كليات . والكلي هو ما يقال على كثيرين مختلفين في العدد ، متفقين في الماهية . وهذا التعريف نجده في السياسة ، (٥٩٦ أ) ، كها نجد في و تاثيتاتوس والسياسة ،

( ١٨٥ ب ) أن الكلي هو موضوع العلم . ثم نجد في ه برمنيدس ، ( ١٣٢ ح ) أن الكلي والموجود شيء واحد . وهنا يجب أن نتساءل عن الصلة بين هذا الكلي وبين الأشياءالتي هو كلي بالنسبة إليها . فنجد أولاً أن هذا الكلي لما كان وجوده وجوداً ذاتياً ثابتاً ، فمعنى هذا أنه لا بد أن يوجد مستقلاً عن الأشياء ، ولهذا فإن للصور وجوداً في عالم معين مختلف عن عالم الجزئيات المشاركة للصور في ماهياتها .

وقد اختلف المؤرخون في طبيعة هذه الصور نفسها . أهي صور لها وجود خير ، أم إن هذه الصور لها وجود غير حسي ؟ قال البعض إن لها وجوداً حسياً ، ولكن هذا القول يتنافى تمام المنافاة مع أقوال أفلاطون نفسه . وأرسطو نفسه الذي نقد نظرية الصور نقداً عنبفاً ( « ما بعد الطبيعة » م ١ ف ٩ ص ٩٩٠ وما يليها ) ، إنما يقوم كل نقده على أن هذه الصور ليست محسوسات ، وإنما هي ماهيات منفصلة تمام الانفصال عن الأشياء المشاركة فيها .

وقال آخرون إن للصور وجوداً غير محسوس . وهذا الوجود غير المحسوس انقسم القائلون به إلى قسمين : فبعضهم يقول إن الصور أفكار في عقل الإنسان . أو هي أفكار في عقل الله . وهذا القول هو الأخر ليس أقل تهافتاً من الرأي السابق ، وذلك لأن أول خاصية من خصائص الصور أنها أزلية أبدية ، وإذا كانت كذلك فلا يمكن أن تكون غلوقة سواء بالنسبة لعقل الانسان . وقد يقال إن أفلاطون يذكر في أحد المواضع أن زيوس يفكر عن طريق الصور ، ولكن هذا القول لا يختص بزيوس وحده ، بل بأي إله آخر من الألحة . ولا يمكن أن يقال إن الصور هي الأفكار التي على أساسها يخلق الله الأشياء ، كما سنرى هذا الرأي من بعد في المسيحية خصوصاً عند القديس أوضطين ؛ ولعل الأصل فيه أيضاً مذهب الأفلاطونية المحدثة .

هذا ويلاحظ أنه إذا كانت الصور أفكاراً في عقل الإنسان أو حتى في عقل الله ، فسيكون لها حينئذ وجود كوجود المحسوسات ، بمعنى أنه لكي يدركها العقل أو لكي يدركها عقل الله لا بد أن تكون موجودة من قبل ، ثم يتأملها العقل الإنساني أو العقل الإلهي على النحو الذي يفعله الحس ، فإنه لا يدرك الأشياء إلا بوصفها موجودة من قبل ، ليتأملها فيها بعد . ومعنى هذا كله أن الصور لا يمكن أن تكون أفكاراً في عقل الإنسان . وإذا قبل رداً على الاعتبار الأول الصور موجودة منذ الأزل بمثابة أفكار لله ، فإننا نجد

أفلاطون ينكر بصراحة أن تكون الصور غلوقة ، على أي نحو كان هذا الخلق : سواه أكان منذ الأزل ، أم كان خلقاً في الزمان . وإنما الصور ماهيات منعزلة مستقلة قائمة بذاتها في عالم علوي ، وليس للأشياء أو للكائنات بوجه عام من صلة بها غير صلة المشاركة ، ولا يستطيع الإنسان أن يصل إلى إدراك فلا يستطيع أن يصل إلى شيء . فهناك صورة للجمال في ذاته ، وهناك صورة للجمال في غام الاختلاف ، سواء من حيث الماهية ومن حيث الوجود ، عن الأشياء الجميلة أو الأشياء الخيرة ، وهذا واضح خصوصاً إذا لاحظنا النقد الذي وجهه أرسطو لنظرية الصور ، فإن هذا النقد يتجه في الأصل إلى فكرة وجود الماهيات في ذاتها منفصلة عن المهجودات .

كها أننا لا نستطيع أيضاً أن نفهم ماهية الصور على النحو الذي فعله لوتسه، فإن لوتسه في كتاب والمنطق، حاول أن يفسر وجود الصور بذاتها ، على أساس أن هذا الوجود وجود ثابت مهها كان من شأن الأشياء المشاركة للصور أو حتى لو افترضنا أن شيئاً ما من الأشياء لم يشارك الصور في ماهياتها . فإن كان معنى هذا التفسير أن الماهيات ثابتة دائهاً ولا تتغير ، فمن الممكن أن يعترف به ؛ أما إذا كان المقصود بهذا أن وجود المنطقي القائم على الذاتية ، بمعنى أن الصور تظل كها هي مهها كان من شأن الأشياء التي تكونها ، فإن هذا التفسير لا يمكن أن يقبل تفسيراً صحيحاً لرأي أفلاطون .

قلنا عن الصور إنها كليات ، ولكن هل معنى هذا أن هذه الكليات وحدة ؟ هنا نجد أفلاطون يبحث بحثًا عميقًا عن فكرة الواحد والموجود ، أولاً في « السوفسطائي » ثم في « برمنيدس » فيحاول أولاً في « السوفسطائي » أن يبين خطأ القول بأن الموجود وحدة ، لأننا إذا قلنا بالوحدة المطلقة ، فإننا لا نستطيع الحكم لأن كل حمل يقتضي وجود شيئين . بل وإذا قلنا مثلاً إن الوجود واحد ، فإن هذا القول نفسه غير محكن إذا وثانياً الوحدة . وإذا قلنا جذا بمحن العلم ، مع أن العلم يقوم كله على إضافة الصفات إلى الموضوعات ، وفي هذه الحالة كله على إضافة الصفات إلى الموضوعات ، وفي هذه الحالة الإيليون يقولون بأن الوحدة لا يمكن أن يضاف إليها غير الوحود ، أو أن الوجود لا يمكن أن يضاف إليها غير الوحود ، أو أن الوجود ، وإذا كان أن حيناذ لن نستطيع العلم بحال من الأحوال . وهذا الرأي

غير صحيح ، لأنه يقوم أولاً على فكرة أن العدم مستحيل ، فلا يمكن أن يضاف إلى الوجود غير الوجود .

ولكن أفلاطون يرد على هذا بأن يقول إن العدم موجود بمعنى من المعاني . أجل إن العدم المطلق مستحيل ، ولكن العدم بمعنى السلب والنفي ممكن ؛ هو وجود منظوراً إليه من ناحية أخرى . فإذا قلنا لا أبيض مثلاً فإن هذا القول ليس معناه العدم والاستحالة ، وإنما معناه وجود آخر غير الأبيض فاللاوجود بهذا المعنى هو وجود الغير . وعن هذا الطريق نستطيع أن نتبين كيف أن الحمل ممكن بين الصفات المختلفة عن الموضوعات بعضها وبعض ، فالشيء الواحد يمكن أن تمل عليه صفات عديدة ، وقد تكون هذه الصفات نفسها متناقضة فيها بينها وبين بعض . فالوجود مثلاً يمكن أن تطلق عليه الحركة والسكون ، والسكون والحركة متضادان ، وكل ما يطلب في الحمل أن تكون الصفة المحمولة غير متناقضة تناقضاً في يعنى أنه يقبل صفات غير صفاته هو ، فالوجود إنه يقبل التنافي ، يعنى أنه يقبل صفات غير صفاته هو ، أي بمعنى أنه يحوى الكثرة .

والخلاصة التي نستخلصها من هذا البحث في ماهية الحمل هي أن الحمل ممكن دائهاً ، وذلك لأن الوجود وحدة تتضمن الكثرة أو هو كثرة تتضمن الوحدة . وليس كثرة مطلقة ، وإلا لما أمكن العلم ؛ كما أنه ليس وحدة مطلقة ، وإلا لما أمكن الحمل كها رأينا . وليست مسألة الكثرة خاصة بالمحسوسات أو الوجود الحسى فحسب ، بل هي أيضاً تتعلق بالوجود غير المحسوس أو وجود الماهيات . فإن الماهيات أو الصور عند أفلاطون ليست وحدة بأي معنى من المعاني ، وإنما كل صورة مستقلة عن الأخرى تمام الاستقلال ، لأنها ماهية أو صورة لشيء معين متمايزعن بقية الأشياء . وقد كان هذا أيضاً عما دعا أرسطو إلى نقد أفلاطون . ومن الطبيعي أن يقول أفلاطون بالكثرة إذا ما نظرنا إلى المصدر الذي صدرت عنه نظرية الصور عنده ، فإن هذا المصدر هو سقراط ، وسقراط كان يجعل من الكلي ماهية ، وكان يجعل للأشياء المتفقة ماهية واحدة ، ويقسم الوجود على هذا الأساس إلى ماهيات مختلفة بحسب اتفاق كل مجموعة من مجموعات الوجود في ماهية بالذات . ولهذا يمكن أن يقال عن الماهيات إنها الأجناس والأنواع . وإذا كنا سنرى فيها بعد أن أفلاطون قد حاول أن يجعل بين الماهيات وحدة ، بترتيبها بعضها بالنسبة إلى بعض ترتيباً تصاعدياً في عالم المثل ، فالواقع أن هذه الوحدة هي وحدة

في الترتيب لا وحدة في ماهية الصور . وقد يقصد بها في بعض الأحيان العلية بمعنى أن أعلى الصور تكون علة ، بعض الشيء ، وبمعنى سنحدده فيها بعد ، لبقية الصور التي تأتي تحتها في سلم التصاعد . ويتضع هذا أكثر حينها نتناول الآن مسألة الصور بوصفها أعداداً .

ومذهب أفلاطون في الصور بحسبانها أعداداً مذهب متاخر لا نجده في مؤلفاته الأولى ، وإنما نجده خصوصاً فيها يورده أرسطو عن أفلاطون . ولعل السبب في ميل أفلاطون هذا الميل في أواخر حياته ، أنه قد شغل بالفلسفة الفيثاغورية في أواخر أيامه إلى حد كبير، فأراد أن يوفق بين مذهب الفيثاغوريين في الوجود بحسبانه أعداداً ، وبين مذهبه في الوجود بوصف أنه مشاركة في الصور . ولكن أفلاطون لم يكن في هذا منطقياً مع المبادىء والمقدمات التي ابتدأ منها ، ولهذا نجد تصوير رأيه في الصور بوصفها أعداداً ، يختلف . ولعل مرجع هذا في بعض الأحيان إلى أن أرسطو نفسه \_ وهو الذي قدم لنا رأي افلاطون في الصور بحسبانها أعداداً وشرحه شرحاً وافياً \_ نقول لعل مرجع ذلك أن أرسطو حينها نقد نظرية الصور بحسبانها أعداداً لم يكن يفرق بين ما هو لأفلاطون وحده وما هو من صنع تلاميذه . خصوصاً ونحن نشاهد أن الأكاديمية بعد موت أفلاطون قد اتجهت اتجاهاً رياضياً فيثاغورياً واضحاً ، خصوصاً عند اسبوسيبوس وإكسينوقراط. ومن هنا ينقسم البحث في هذه المسألة إلى قسمين : القسم الأول : الصور بحسبانها هي نفسها أعداداً ؛والثاني : البحث في الصور على أساس أن لها وجوداً فوق الوجود الرياضي ، وذلك بالتفرقة بين نوعين من الأعداد : الأعداد الحسابية ، والأعداد المثالية .

يفرق أفلاطون بين نوعين من الأعداد: الأعداد الرياضية والأعداد المثالية. فهو يقول إن الأعداد بوصفها وحدات مقابلة للأشياء الحسية هي الأعداد الرياضية ؛ أما الأعداد بحسبانها مبادىء الأشياء ، وعن طريقها نستطيع أن نسخلص بقية الوجود فيمكن أن تسمى باسم الأعداد المثالية أو الأعداد كصور . فالوحدة والاثنان إلى العشرة ، هي أعداد مثالية لأننا نستطيع من هذه الأعداد وبحسب ترتيبها واستخلاص الواحد من الأخر ثم استخلاص بقية الموجودات من هذه العشرة أعداد الأولى ، أن نفسر الوجود ونفسر الأشياء من حيث و . ها الحسي .

يضاف إلى نظرية الأعداد بوصفها صوراً ، القول بأن

الصور علل. ولكن هذا الرأي أيضاً ليس رأياً شائماً في مؤلفات أفلاطون وإنما هو رأي يمكن أن يستخلص من بعض الأقوال التي أدل بها في محاوراته. فلناخذ الآن في الكلام عن الصور بحسانها أعداداً بوجه عام.

رأينا عند الفيثاغوريين أن العدد ، خصوصاً الوحدة والاثنان أو المحدود واللاعدود ، هما أصل الوجود . وبالطريقة عينها يحاول أفلاطون أن يوفق بين نظريته في المثل وبين نظرية الأعداد عند الفيثاغوريين ؛ ويطبق بعد هذا الصفات التي أضافها الفيثاغوريون إلى الأعداد على الصور نفسها ، فينسب للصور أنها أصل الأشياء كها أن الأعداد أصل الأشياء عند الفيثاغوريين .

ذلك أنا نرى أفلاطون في مؤلفاته يفرق تفرقة كبيرة بين الأعداد الرياضية وبين الصور ، ولكننا نجد مع ذلك في بعض المؤلفات الأخيرة بذوراً لنظرية الصور بوصفها أعداداً. فإنكان قد قال ، في كل المحاورات تقريباً ، إن للأعداد صوراً كما ان لبقية الأشياء صوراً ؛ فإننا نجده في « فيلابوس ، يقول إن من المكن أن نطبق على الصور صفات العدد كها هي عند الفيثاغوريين، ويحاول أن يقرب قدر الإمكان بين الأعداد الرياضية وبين الصور بأن يقول إن وجود الأعداد هو وجود متوسط بين وجود الأشياء المشاركة في الصور وبين وجود الصور نفسها . ولكننا نجد أرسطو يعرض هذا الرأي وهو أن أفلاطون رأى أن الصور أعداد، عرضاً واضحاً ومن هذا العرض نستنتج أولًا انه إما أن تكون الأعداد أعداداً مثالية ، وإما أن تكونُ الصور نفسها أعداداً . والأرجح في عرض أرسطو لرأي ـ أفلاطون هو القول الثاني. أما القول الأول فإن لدى أفلاطون كثيراً من الأقوال التي تؤيده ، إذ هو يفرق تفرقة واضحة بين الأعداد المثالية وبين الأعداد الرياضية ، وتقوم هذه التفرقة على أساسين رئيسيين: الأساس الأول أن الصور العددية أو الأعداد المثالية لا تختلف فيها بينها وبين بعض من حيث الكم بل من حيث الكيف. والحال على العكس من هذا فيها يتعلق بالأعداد الرياضية ، فإنها تختلف من ناحية الكم لا من ناحية الكيف , وعن هذه الخاصية الأولى تنتج الخاصية الثانية وهي أنه بإضافة الأعداد المثالية بعضها إلى بعض لا ينتج شيء ، بينها نحن إذا أضفنا الأعداد الرياضية بعضها إلى بعض نتجت لنا أعداد جديدة . والاتجاه الذي أخذته الأكاديمية بعد ذلك لا يدلنا على أن أفلاطون قد كان يميل في أخر حياته ميلاً تاماً إلى القول بهذا الرأي. ولهذا فإننا نستطيع أن نفهم هذه الإشارة من

جواب أفلاطون في مؤلفاته ومن عرض أرسطو لمذهب أفلاطون في الصور بوصفها أعداداً ، نقول نستطيع أن نفهم ذلك على ـ أساس أن افلاطون قد قال إن الصور أعداد أو شبيهة بالأعداد إذ إن الصور يمكن أن تحتوى على أكثر من واحد ، أو بتعبير فيثاغوري ، أن تحتوي على المحدود واللامحدود ؛ وهذا ما أنكره الإيليون في نظريتهم في الوجود . فهو هنا في الواقع يحاول أن يرد على الإيليين في قولهم بوحدة الوجود المطلقة . وهو يرد عليهم ثانية حينها يرى الإبليين ـ ويتبعهم الميغاريون ـ ينكرون الحركة والتغير ؛ فالإيليون والميغاريون قد أنكروا التغير والحركة على أساس أن الوجود الحقيقي يجب أن يكون وجوداً ثابتاً . وأفلاطون نفسه لم يستطع أن يتخلص من هذه النتيجة ، ولكنه حاول من بعد أن يجعل للوجود علية، وهذه العلية اقتضت منه أن يقول عن الصور إنها علل ، والنتيجة لهذا أن يقول بالتغير والحركة . فأفلاطون قد اضطر من ناحية إلى القول بأن الوجود ثابت تبعاً لنظريته في العلم ، لأن العلم عنده لا يمكن أن يقوم إلا إذا كان موضوعه ماهيات ثابتة ؛ ولكنه من ناحية أخرى قال إننا إذا قلنا عن الصور إنها ماهيات ثابتة على وجه الإطلاق فقد سلبنا الفعل وسلبنا الحياة . والواقع أن أفلاطون يضيف إلى الصور أولًا الفعل والانفعال: فيقول إن مجرد علمنا بالصور يؤذن بأن الصور نفسها تنفعل بأن تصبح معلومة ، فالانفعال إذن موجود . كما أننا من ناحيتنا حين نعلمها نحن نفعل ؛ فالفعل إذن موجود . كما أن هذا الوجود لا بد أن تنسب إليه الحياة ، وإذا نسبت إليه الحياة فقد نسب إليه الفعل ، أي نسب إليه التغير والحركة. كما أن الحياة لا تقوم بغير العقل ، فإذا سلبنا عن الوجود الحياة فقد سلبنا عن الوجود أيضاً العقل، والعكس بالعكس .

وهنا نرى أفلاطون قد وقف موقفين متعارضين: فهو مضطر، من ناحية الأساس الذي أقام عليه نظريته في العلم، ثم نظريته في الصور، أن يقول بأن الصور ذات وجود ثابت، ولكنه مضطر من ناحية أخرى أن يقول بأن الصور فاعلة وقابلة بالتالي للتغير. فها وجه الاضطرار في هذا ؟ ولماذا اختلف أفلاطون في تفسيره عن الميغاريين والإيليين ؟ العلة في هذا أن الميغاريين والإيليين قد نظروا إلى الوجود في ذاته وبصرف النظر عن الأشياء المتحققة بالوجود ؛ بينها أفلاطون ، على العكس من هذا ، قد استخلص نظرته في الصور على أساس تأمله في الموجودات والاشياء الحسية ، فكان لا بدله إذن ، وهو ينظر في الوجود ، أن ينظر في الصلة بين الموجودات المحسوسة وبين الموجودات المحسوسة وبين

الموجودات الثابتة وهي الصور . وكان عليه أن ينظر إلى الصور بهاتين النظرتين المتعارضتين : النظرة الثابتة ، والنظرة الحركية أو الديناميكية . ومن هنا نستطيع أن نفهم لماذا قال بأن الصور علل كذلك . ثم إن فكرة المشاركة ، وهي الصلة بين الموجودات المحسوسة وبين الموجودات المعقولة أو الصور ، تؤذن بضرورة وجود صلة العلية بين هذه وتلك . لكن أفلاطون لا يقف عند هذا الحد ، بل يحاول أن يرجع العلل المختلفة ، التي هي الصور ، إلى علة واحدة تسودها جميعاً ، وتلك هي الصورة الأولى أو الصورة العليا ، ألا وهي صورة الخير . وهذا الرأى ، وهو أن الصور علل ، يؤيده ما هو مذكور في محاورة وفيلابوس، (٢٣ جـ وما يليها)، فإنه فيها يقسم الوجود كله قسمة حصر إلى أربعة أقسام: اللامحدود ، والمحدود ، والمركب من الاثنين ، وعلة التركيب . أما علة التركيب فيذكر عنها صراحة في هذا الموضع أنها هي العقل أو الحكمة ، ويذكر عن اللامحدود أنه المادة لأنها قابلة لكل شيء ـ وسنرى هذا فيها بعد عند كلامنا عن المادة عند أفلاطون . فهل نقول إذن \_ ما دام أفلاطون لم يذكر في أي قسم من الأقسام توجد الصور، ولا بد أن توجد في واحد من هذه الأقسام ما دامت هذه القسمة للموجود قسمة حصر ـ نقول هل معنى هذا أن الصور تدخل تحت المحدود؟ هنا نرى أفلاطون يقول عن المحدود إنه الأعداد والمقادير ، ويقول أيضاً كما رأينا منذ حين قليل إن الصور لا بمكن أن تكون أعداداً ( على الأقل كما وردٌ في مؤلفات أفلاطون من حيث إن للأعداد أيضاً صوراً ﴾ . فعلينا إذن أن نبحث عن شيء آخر ندخل تحته الصور .

يقول أفلاطون في أحد المواضع إن العقل والحكمة والعقل شبيهان بالصور تمام المشابة. فإذا كانت الحكمة والعقل داخلين إذن في باب علل التركيب، فمعنى هذا أنه لا بد أن ينطبق على ما يشابهها وهو الصور، هذا القول أيضاً، فتكون الصور داخلة تحت باب العلل. هذا ويلاحظ من ناحية أخرى أن أفلاطون يذكر بصراحة في و فيدون و أن الصور علل والنتيجة الإخيرة التي يمكن أن تستخلص من هذا كله هي أن الصور علل كذلك.

نحن إذن أمام تصورين لماهية الصور: أحدهما الذي يجعل للصور وجوداً ثابتاً ، والآخر الذي يجعل الصور عللا فاعلة . فكيف نفسر هذا التناقض ؟ هنا يمكن أن نفسر ذلك أولاً بأن نقول ـ كها قال تسلر ـ إن فكرة العلة الفاعلية والعلة الصورية لم تكن واضحة عند أفلاطون كها هي واضحة عند

أرسطو وعندنا نحن اليوم . فإذا قال أفلاطون عن الصور إنها علل ، بمعنى أنها علل صورية ، وقال عنها مرة أخرى إنها علل بمعنى أنها علل فاعلية ـ وفي الحالة الأولى يمكن أن يكون لها وجود ثابت ، وفي الحالة الأخيرة لا يمكن أن يكون لها ذلك الوجود الثابت ـ فإن ذلك يفسر على أساس أن التفرقة بين العلة الفاعلية والعلة الصورية لم تكن واضحة في ذهن أفلاطون . كما نستطيع ثانياً أن نفسر هذا التناقض على أساس ما قلناه عن منهج أفلاطون في البحث . فهو يجاول دائماً - خصوصا في الأدوار الأخيرة من حياته ـ ألا يقول برأي قطعي وأن يعرض الأقوال المتناقضة ، ولا يستطيع أن ينتهي إلى نتيجة إيجابية . ومن هنا نستطيع أن نفهم كيف قال بهذين القولين المتعارضين . ومن هنا أيضاً يمكن أن يقال إن هذه المحاولات التي قام بها كثير من المؤرخين من أجل التوفيق بين الرأيين محاولات لا طائل تحتها ، خصوصاً إذا لاحظنا أن البعض من هذه المحاولات قد قام على أساس إنكار نسبة محاورة و السوفسطائي ، إلى أفلاطون . وما تكشف هذه المحاورة عنه من تناقض فيها بينها وبين محاورات أخرى فيها يتعلق بماهية الصور ، لا يمكن أن ينهض دليلًا على أن هذه المحاورة منحولة وليست صحيحة النسبة إلى أفلاطون .

عالم الصور: إذا كان أفلاطون قد أقام نظريته في الصور على أساس أنها الكليات التي تجمع بين الأشياء المختلفة من حيث إن هذه الأشياء تتصف بصفات مشتركة ، فقد حاول أيضاً من ناحية أخرى أن يجعل بين الماهيات أو الصور روابط تشابه ، وأن يرتبها فيها بينها وبين بعض ترتيباً تصاعدياً .

يقول أفلاطون بأن الصور مفارقة ، فلننظر في الأشياء التي يمكن أن تكون لها صور . فنرى أولاً أن هذه الأشياء متعددة كل التعدد ، لأن كل جنس أو نوع يمكن أن يكون صورة ، والأنواع والأجناس عديدة ، فالصور إذن عديدة . وليس هذا فحسب ، بل إن كل شيء في الوجود - أو هذا على الأقل ما يظهر في المحاورات الأفلاطونية ، خصوصاً في اللاورين الأول والثاني - نقول إن أفلاطون يرى أن كل شيء في الوجود له صورته ، فليست الصورة مقصورة على الأشياء الجميلة أو الحيرة أو الحقيقية ، بل لكل شيء مها كان شراً أو وإنما يتعداه أيضاً إلى النسب والإضافات . فالنسب بين الأشياء فإنما يصورتها : فللشابة والكبر والصغر لها أيضاً صورها ، بل وتسمية الأشياء طا صورتها : فللشابة والكبر والصغر لها أيضاً صورها ،

القول فيذهب إلى حد القول أيضاً بأن اللاوجود له أيضاً صورته . ولكننا نراه مع ذلك قد حاول في أواخر أيامه ، كما يشاهد في عرض أرسطو ، أن يضبق من نطاق الأشياء التي لها صور شيئاً فشيئاً . فنجد عند أرسطو ( « ما بعد الطبيعة » م ١٣ ف ۳ ، ص ۱۰۷۰ ا ۱۳ ومایلیه) آن افلاطون ینکر آن تکون للأشياء المصنوعة صور ، وإنما الأشياء الطبيعية هي وحدها ذات الصور . وبعد أن كان أفلاطون يقول إنه حتى الشعر أو القذارة نفسها لها صور ، نجده يحاول شيئاً فشيئاً أن يقصر الصور على الأشياء الحسنة . ولكنه في هذه المحاولة نحو تضييق ميدان الصور إغا يسير في اتجاه مضاد للمبدأ الأصلى الذي أقام عليه نظريته . فإذا كان مذهبه يقوم على أساس أن العلم لا يمكن أن يتحقق إلا عن طريق الماهيات أو الصور ، فإن معنى هذا ان أي شيء يصلح أن يكون موضوعاً للعلم ، لا بد أيضاً أن تكون له صورته ؛ ولما كانت هذه الأشياء التي يحاول أفلاطون أن ينكر أن تكون لها صور ، تصلح أن تكون موضوعاً للعلم ، فلا بد أيضاً تبعاً لمنطق مذهبه ، أنَّ تكون لها هي الأخرى صور كذلك .

وعسل كل حسال فيلاحظ أن أفسلاطون قسد حاول من بعد أن يبحث في الصور الأساسية التي تحمل على الوجود. فهو يبحث في الشبيه واللاشبيه ، وفي الحركة، والمساوي واللامساوي، وفي الكبير والصغير، وفي المحدود واللاعدود، وبحاول أن يربط بين هذه الصور وأن بحدة علاقاتها بعضها ببعض. ولكنه لم يتوسع في هذا البحث كثيراً، ولم يكن بحثه منظاً، وإنحا كان بدءاً للبحث في هذا الاتجاه. مباحث أفلاطون المقولات الأرسططالية، فإن أفلاطون المقولات الأرسططالية، فإن أفلاطون لم يستطع، أو لم يوضع بالفعل، المقولات التي تحمل على الوجود كله، وإليها يرجع كل حمل على الوجود. وإنحا كان بحثه بحثا موزعا غير منتظم، لا يكون مذهبا منطقياً وجودياً واضحاً.

ثم يبحث أفلاطون بعد هذا في صلة المثل بعضهاببعض، ويقول إن الموجودات مترتبة ترتبباً تصاعدياً. ويرتفع بهذه الموجودات شيئاً فشيئاً حتى يصل في الصور إلى أعلى صورة، وهي صورة الخير، فيقول: كما أن الشمس هي مصدر الضوء والحياة في هذا الوجود، كذلك الحال في عالم المثل: صورة الخير هي مصدر النور ومصدر الحياة بالنسبة إلى بقية الصور، فجميع الصور معلولة لصورة الخير، بمعنى أنه لما كانت صورة الخير أعلى

الصور فإن ما تحتها من الصور يستمد وجوده منها، أو كها سيقول أرسطو فيها بعد (دما بعد الطبيعة، م١٢ ف٧، ص ١٠٧٢ ا ٣٥)، إن الأعل في مجموعة هو علة الوجود في بقية المجموعة. وهنا تعترضنا مسألة خطيرة كل الخطورة، وتلك مسألة الصلة بين صورة الخير وبين الله. فإن أفلاطون يتحدث عن فكرة الخير كها رأينا بوصفها علة الصور. فإذا كانت الصور علة الأشياء، فعلة الصور هي علة الوجود، ومعنى هذا أن علة العالم هي صورة الخير. فكيف إذن نتصور الصلة بينها وبين الله؟ هنا نجد أيضاً موقفين متعارضين لأفلاطون: فهو في محاورة مثل وفيلابوس، (٢٢ حـ) أو دالسياسة، (١٧٥ ب) يجعل صورة الخير والله شيئاً واحداً. ولكننا نجده مرة اخرى في وطيماوس، (٣٧ حـ) يقول إن هناك من ناحية : الصانع ومن ناحية أخرى الصور، والصانع يخلق العالم بأن يتأمل الصور فالصور إذن موجودة إلى جانب الصانع أو الله . وهنا لا يمكن أن يقال ، توفيقاً بين هذه الأقوال المتعارضة، إن الصور أفكار الله فقد رأينا من قبل كيف أن هذا الرأى باطل ولا يمكن أن يقال بالنسبة لأفلاطون. كما لا يمكن أن يقال من ناحية أخرى إن ذلك التوفيق يأتي عن طريق الفصل فصلا تاماً بين صورة الخير وبقية الصور، فإن كلام أفلاطون لا يسمح لنا بهذا الفصل التام وعلى هذا لا يمكن أن يقال عن الصانع إنه صورة الخير، في مقابل الصور التي على أساسها يصنع الأشياء. فنحن إذا سرنا من والسياسة، مارين وبفيلابوس، واصلين حتى وطيماوس،، وجدنا رأي أفلاطون في هذه المسألة يتغبر تغيراً كبيراً: فبعد أن كان يجعل الله وصورة الخير شيئاً واحداً، ينتهي بأن يفصل بين الاثنين فصلا تاماً. والذي يميل إليه تسلر هنا هو أن يقول إن فكرة الصانع في وطيماوس، فكرة اسطورية غامضة، بينها نجد فكرة صورة الخير بوصفها علة الوجود فكرة واضحة في والسياسة، كل الوضوح، فالأفضل إذن أن ناخذ بهذا القول، وأن نطرح القول الأول. ولكننا نستطيع أن نرجع هذا الاختلاف في موقف أفلاطون فيها يتصل بالصلة بين صورة الخير وبين الله إلى نفس المنهج الأفلاطوني، وأن نقول إن أفلاطون كان متأثراً بعض التأثر بالدين الشعبي، ولهذا اضطر أن يتحدث عن الله كما تصوره الدين، ولكنه لم يحاول أو لم

يستطع أن يوفق بين أقواله الفلسفية وبين هذه النظرة الدينية .

وعل كل حال فإننا نجد في «طيماوس» نزعة دينية واضحة، خلاصتها أن الله هو الخبر، وأنه إنما يصدر عنه الوجود لانه

خير، والخير يقتضى الفيض والجود، وعن هذا الجود ينشأ

العالم.

#### الطبيعيات

الطبيعيات عند أفلاطون تنقسم ثلاثة أقسام رئيسية، كلها تتصل بنظرية الصور بوصفها العمود الفقري لمذهب أفلاطون كله. ذلك أن البحث يجب أن يتجه أولا إلى الشيء الذي هو في مناظرة الصور والذي باجتماع الصور وإياه ينتج المحسوس. وهذا الشيء هو المادة. وثانياً لا مناص من البحث في الصلة بين العالم المحسوس وبين الصور، وهذا يكون القسم الثاني من الطبيعيات، وأخيراً لا بد من البحث في الصلة التي تجمع بين الصور والمحسوسات، أو بعبارة أدق علة الحدوث في الكون، وتلك هي النفس الكلية، فلنبحث في كل قسم من هذه الاقسام الثلاثة.

أولا: المادة. لا بدأن نبدأمن الأساس الأول الذي أقبم عليه مذهب أفلاطون الكلي وهو نظرية الصور. ونحن قلنا لا بعد من القول بالصور بوصفها الموجود الثابت الذي لا يتغير، والذي يمون ماهية الأشياء، والذي هو في مقابل العلم. وحينئذ لا بد لنا أن نبحث في مقابل الصور، أي في هذا الشيء الذي لا يقوم بذاته، والذي يجري عليه التغير دائها، والذي هو مصدر الكثرة في الموجودات. وهذا الشيء الذي يتغير باستمرار ولا يبقى ثابتاً على حال، والذي عن طريق اجتماعه بالصورة يكون الحدوث، هو ما يمكن أن يسمى باسم لم يستخدمه أفلاطون ألا وهو الهيولي أو المادة. أما أفلاطون نفسه فلم يستخدم هذا اللفظ في المعنى الذي نراه شائماً فيها بعد والمفهوم لدينا الأن، وإنما كان يستعمله عادة بالمعنى الاشتقاقي المغوي: أي الغابة أو الخشب.

وقد اختلف الذين رووا مذهب أفلاطون اختلافاً كبيراً في ماهية هذه المادة. فنشاهـد أرسطو يقول عن أفلاطون إن المادة لدى هذا الأخير هي الأصل في نشأة العالم، وإنها كانت موجودة مند الأزل في حركة دائمة، وإن الصانع، عندما صنع العالم، نظم هذه المادة المشتتة التي كانت في حركة دائمة. ويقول آخرون إن المادة عند أفلاطون هي الشيء المتغير باستمرار؛ وإنها عنصر يجري فيه التغير الدائم جريانه في أي عنصر آخر مثل الماء والنار.

وهنا يثار في هذا الصدد مسألة خلق المادة، وهل كان أفلاطون يعتقد أن المادة مخلوقة أو غير مخلوقة. والواقع أنا لا نجد موضعاً واحداً في مؤلفات أفلاطون، يذكر فيه ما يحاول البعض أن يفسر به وجود المادة عند أفلاطون، نقول لا

نجد موضعاً واحداً يقول فيه إن المادة قد خلقها الصانع، بل نجد عنده دائيًا وباستمرار أن المادة أزلية. وأوضح الأدلة على هذا أنه من غير المكن أن يكون أفلاطون قد قال بأن الصانع قد خلق المادة، لأن الصانع مصدر الخير، والخير لا ينتج عنه إلا الخير، فكيف يمكن إذن أن يخلق المادة وهي مصدر الشر في الوجود؟.

ولنعد الآن إلى ما قاله أرسطو من أن المادة عند أفلاطون نوع من الخليط الأزلى. فنقول إن هذا الرأى لا نجده مطلقا عند أفلاطون في أية محاورة من المحاورات، وإنما ينسب أرسطو هذا الرأى إليه اعتماداً على المحاضرات الشفوية التي ألقاها أفلاطون في آخر حياته والتي أورد لنا أرسطو شيئاً كثيراً عنها. لكن يلاحظ هنا أنه، إما أن يكون أرسطو قد أخطأ فهم مذهب أستاذه، وإما أن قوله يجب أن يفسر تفسيراً آخر غير المعنى الظاهر لهذا الكلام، لأن المادة عند أفلاطون ليس لها وجود حقيقي، وكل الوجود الحقيقي إنما ينتسب إلى الصور أو الماهيات، فلا يمكن أن يكون لها وجود حقيقي إذن. ثم إن أفلاطون يمثل المادة بهذا الخلاء الذي تصوره الذريون وفسروا على أساسه الحركة، ولهذا يتحدث عن المادة كثيراً بوصف أنها المكان. وهنا يجب أن نحدد معنى هذا اللفظ تحديداً دقيقاً لأن المكان ـ على الأقل في العرف العام أو في العقل ـ لا يمكن أن يتصور غير مشغول بمادة، فالمكان أيضاً هو مادة بالمعنى المفهوم لدينا، أي الأجسام. ولكن الواقع هو أن أفلاطون لم يفهم المكان هذا الفهم، وإنما فهمه بوصفه الخلاء المطلق، وإذا كان قد استعمل هذا اللفظ هنا، فمرجع هذا إلى سوء استعماله لهذا اللفظ اللغوى وعدم تحديده لمعناه الفلسفي.

وفي الطرف الآخر رأي حاول أن يحل المسألة حلا مثاليا خالصاً وهو رأي رتر، الذي يقول إن المادة الأفلاطونية شيء مجرد صرف لا وجود له في الخارج، وقد افترضه أفلاطون افتراضا من ناحية نظرية المعرفة. فنحن في علمنا بالأشياء الخارجية نستعين بشيء فيه نتصور وجود الماهيات. وهذا الشيء هو ما يسمى باسم المادة. ولكن هذا الرأي أيضاً رأي غير صحيح، لأن أفلاطون لا يتحدث عن شيء من هذا في عاوراته ومن ناحية أخرى نلاحظ أن هذا النوع من المثالية لم يكن موجوداً عند اليونانيين بوجه عام. فهذه الذاتية التي نراها واضحة في العصر الحديث، وعلى الأخص عند بركلي، لا يتصور أن تكون موجودة عند أفلاطون، بمنى أن المادة هي من يتصور أن تكون موجودة عند أفلاطون، بمنى أن المادة هي من حللة الذي الفكر وليست ذات وجود خارجي في الواقع. ـ والذي خلق الفكر وليست ذات وجود خارجي في الواقع. ـ والذي

نستخلصه من هذا كله هو أن المادة عند أفلاطون ليست هي المادة بالمعنى المفهوم، وإنما هي شبه المادة، بمعنى أنها شبه إطار فنه يجري التغير وفيه تدخل الصور كي تتحد بالمحسوسات لأن المادة الأفلاطونية ليس لها أي وجود وليس لها أي قوام ولهذا فهو يقول عنها انها لا وجود في مقابل الوجود الحقيقي، وهو وجود الصور. وفي هذه المثالية المغالية صعوبات كثيرة؛ أهمها أننا قلنا من قبل إن المحسوس موضوع الإدراك الحسي وإن الماهية موضوع العلم الصحيح، أما اللاوجود فموضوع الجلهل، أي انه من غير الممكن مطلقاً أن يعلم الإنسان اللاموجود. فإذا كانت المادة لا موجوداً، فكيف يحق لافلاطون أن يتحدث عنها وكيف يتيسر له أن يتصورها أدن تصور؟

أدرك أفلاطون هذه الصعوبة. ولكنه لم يستطع أن يحلها وأن يقدم عنها جواباً شافياً، بل اكتفى بقوله إن المادة شيء يدرك، بوصفها مقابلا للوجود. فادراكها إذن بالنسبة إلى الصورة. ثم نجده بعد هذا، وخاصة في محاورة وطيماوس، يصف المادة بأنها اللامحدود، وأرسطو نفسه يذكر (والطبيعة، م٢ ف، ، ص ١٠٣ اس٣) عن أفلاطون إنه يعرف المادة أيضاً هذا التعريف، فبأي معنى يجب أن نفهم المادة بوصفها اللامحدود، وهو ما لا صفة معينة له؟ المادة التي هي لا محدود، هي بهذا المعنى الشيء الذي لا صفة له، لأنه يمكن ان يتصف بكل الصفات، فالمادة هي عدم التعين المطلق. ولكننا نجد بعد هذا تقسيمات وتصويرات للمادة بوصف أن لها أثراً في تكوين الأشياء. وأوضح ما نرى هذا حينها يقال عن المادة إنها العلة في وجود المحسوسات على أساس أنه باجتماع المادي والمعقول يتكون المحسوس. فكيف يمكن المادة أن تكون حاصلة على هذه العلة إذا كانت لا وجوداً، أي شيئاً سلبياً مطلقاً؟ هنا نجد أيضاً نفس المشكلة التي وجدناها من قبل، وهي مشكلة عدم التحديد في كلام أفلاطون أو التناقض والوقوع في أقوال متعارضة. وبعد هذا فلنبحث في صلة المادة بالصور وهل للصور مادة كما للأشياء المحسوسة.

هنا يتحدث بعض المؤلفين عن وجود نوعين من المادة عند أفلاطون: إحداهما خاصة بالمثل، والأخرى خاصة ببقية الموجودات سواء أكانت موجودات حسية أم كانت موجودات رياضية،وعن طريق هذه التفرقة يحاولون أن يفسروا ما قاله أرسطو عن المادة الأفلاطونية بوصف أن الصور تتكون منهاايضاً، غير أنه لا يحق لنا أن نقول بهذه التفرقة طالما لم توجد في المحاورات. ومن ناحية أخرى نقول: على أي أساس يمكن أن

يقال إن الماهيات أو الصور مادة؟ سيكون هناك تناقض حينئذ، لأننا قلنا إن وجود الماهيات هو الوجود الثابت غير القابل لأي نوع من أنواع الحركة أو التغير، بينا نجد على العكس من هذا أن الماهية الحقيقية للمادة هي أنها مصدر التغير وأنها في حركة دائها. فكيف يمكن أن تجتمع هذه المادة مع الماهيات الثابتة؟ إما أن يكون هنا تناقض في فكر أفلاطون، وإما أن تكون هذه التفرقة غير صحيحة، وخاصة لاننا لا نجده يذكرها في عاوراته، ومصدرنا في هذا كله أرسطو وحده. والواقع أن أرسطو في روايته لكلام أفلاطون في صدد المادة - كها هي الحال أيضا فيها يتعلق بالصور - قد غالى كثيراً في بعض النواحي ولم يكن صادقاً في عرضه لبعض الأراء، كها أنه حاول مراراً عدة أن يفهم أقوال كيراً من الأراء الأفلاطونية، ولذا لا يحق لنا أن نعتمد عليه كثيراً عن الأول في هذا الصدد.

الصلة بين المحسوس وبين الصور: في كتاب هما بعد الطبيعة، (م اف) يقدم لنا أرسطو نقداً عنفا لنظرية الصور. وهذا النقد يقوم أولا على أساس الصلة بين المحسوسات وبين المعقولات، أو الصور، فيقول أولا: كيف يمكن المعقولات، وهي مفارقة، أن تكون حالة في المحسوسات باطنة فيها، إذا كان المعقول مناقضاً للمحسوس، وكان من غير الممكن إذن أن يجتمع الاثنان في شيء واحد؟ وثانياً: يقول أفلاطون إن الصور هي نماذج أو أمثلة على غرارها تصاغ الأشياء المحسوسة، ولكن يلاحظ هنا أن ثمة تشابها وشيئاً مشتركا بين المحسوسات وبين المعسوسات وبين المحسوسات وبين ميتنذ وجود صور أعلى من الاثنين بوصف أن نظرية الصور وتحرم على أساس فكرة الكلي المشترك أو الصفة الجامعة بين شيء وآخر؟

ويلاحظ ثالثاً أن فكرة العلبة فيها يتصل بالصور فكرة غامضة كل الغموض، وذلك لأن أفلاطون لم يوضح لنا كيف اصبحت الأشباء موجودة عن طريق المشاركة في الصور، وما العلمة التي سببت هذه المشاركة وجمعت بين الصور وبين المادة، فكونت من الاثنين هذا المزيع الذي هو الوجود؟ ولكن هذه الاعتراضات يمكن أن تنحل كلها إذا فسرنا أفلاطون تفسيراً حقيقياً يقوم على أساس فهم هذا المذهب فهما عقليا فيه شيء من التأويل، حتى يتمكن الانسان من أن يوفق بين هذه الأقوال، خصوصا إذا لاحظنا أن أفلاطون نفسه كان عالما بالكثير من هذه الاعتراضات، بل إنه في محاورة وبرمنيدس، يثير بالكثير من هذه الاعتراضات، بل إنه في محاورة وبرمنيدس، يثير

الاعتراض الأول، فكيف يمكن أفلاطون أن يترك هذه الاعتراضات كما هي، وألا يعدل مذهبه حاسباً حساباً لما تقتضيه هذه الاعتراضات؟

أغلب الظن أن أفلاطون لم يفعل هذا التعديل، لأنه رأى أن هذه الاعتراضات كلها يمكن أن تزول إذا نظرنا إلى الفكرة الرئيسية في المحسوسات بوصفها خليطا من المادة لا من الصورة. فإذا نظرنا إلى هذا فإننا نجد حينئذ أن الاعتراض الأول يسقط تماما، لأنه يقوم على أساس فكرة التفرقة تفرقة تامة بين عالم الصور وعالم المحسوسات، والواقع أن أفلاطون لا يقول هذا القول بهذه الحدة، وإنما هو يلجأ فقط إلى بعض صور وتشبيهات وتوكيدات لا بريدبها أن تؤخذ بحروفها وظاهرها فيفهم منها أن هناك عالماً مثالياً مفارقاً كل المفارقة لهذا العالم الحسى ، وإنما هو يرغب من وراء هذه التوكيدات أن يبين بكل وضوح أن هناك فارقاً في الشيء الواحد بين صورته وبين مادته ، وأنه لا بد من وضع تفرقة حادة بين الاثنين ، ولكن في داخل الشيء الواحد عينه . وذلك كرد فعل ضد الفلاسفة الطبيعيين السابقين، الذين ضحوا بالوجود العقلي أو وجود الماهيات من أجل الوجود الحسى أو وجود المادة ، فجعلوا الوجودين متصلًا كلا منهما بالأخر تمام الاتصال. فها يريد أفلاطون إثباته هنا هو ان ثمة ثنائية في المحسوسات، بين الماهيات من ناحية وبين المادة من ناحية اخرى . والذي يستخلص من هذا كله هو ان الصور باطنة في الأشياء نفسها وليست عالية عليها علواً مطلقاً .

ويسقط الاعتراض الثاني حينها نلاحظ أن هذه المشاركة بين المحسوسات وبين صورها يجب أن يحدد معناها على أساس أن هذه المشاركة ليست مشاركة شيئين منفصلين تشابها في شيء، وإنحا هذا الشيء علة الاثنين ويجب أن يوضع فوقهها. وأخيراً يسقط الاعتراض الثالث، وهو الخاص بالعلية في الصور، إذا رجعنا إلى ما قلناه من قبل عن الصور بوصفها عللا. هذا إلى أن هذا الجزء يدخل فيه الشيء الكثير مما ينتسب إلى ميدان الأسطورة، لأن أفلاطون لم يستطع أن يدلي فيه بكلام عقلي خالص، وهنا تظهر فكرة الصانع وهي فكرة أسطورية بحدت فلا تفسر مطلقا هذه المهمة، مهمة علية الصور.

فلنبحث الآن في الصلة بين العالم الحسي وبين عالم الصور. أول ما يقال في هذا الصدد هو أن الصور باطنة في الأشياء وليست عالية عليها مفارقة لها كل المفارقة، على نحو ما

يصوره أرسطو وتابعه عليه الغالبية من المؤ رخين. وإنما يجب أن ننظر إلى الصور على أنها باطنة في الأشياء. وعلى كل حال فستتضح هذه المسألة أكثر عند الكلام عن المشاركة.

يأتى بعد هذا رأي يقول بأن المحسوس مستخرج من الصور. وأصحاب هذا الرأي، ومنهم أرسطو، يقولون بأن المحسوس من نوع مشابه تمام المشابهة للمعقول من حيث إن المعقولات أو الماهيات تمازج المحسوسات، وإذا كانت كذلك فالمحسوسات من جنسها، وتستخلص منها مباشرة، فهي وجود من نوع أحط من الوجود الأول وهو وجود الصور. ولكن هذا الرأي أيضاً غير صحيح، لأن الصلة بين المحسوسات وبين الصور لا يمكن أن تكون صلة اشتقاق للواحدة من الأخرى، وإنما نجد هنا في الواقع رأيين متعارضين لأفلاطون: فنجد من ناحية أن أفلاطون يقول بأن الوجود الحقيقي هو وجود الصور. وكل وجود مهما كان من أمره فهو داخل بالضرورة تحت هذا الوجود، أي ان المحسوسات داخلة أيضا تحت وجود الصور، بمعنى أن وجود الصور يشمل وجود المحسوسات. ولكننا نجد رأياً آخر لأفلاطون يحاول أن يفرق فيه بين هذين العالمين: عالم الصور وعالم المحسوسات، ويجعل الصور مفارقة مفارقة كبيرة وعالية على المحسوسات. فكيف يمكن التوفيق بين هذين الرأيين، خصوصاً وأن الميل السائد عنده في أخريات حياته أن يصور المثل على أنها مشابهة للموجودات الحسية، وأن ليس هناك فارق كبير بين عالم الصور وعالم المحسوسات؟ لكأنه يقترب شيئاً فشيئاً من أرسطو، الذي أراد أن عِلاً هذه الهوة التي تصور وجودها بين عالم الصور وعالم المحسوسات عند أفلاطون.

وإذا بحثنا الآن في كيفية التشابه بين الصور وبين المحسوسات، وجدنا أن كلام المحسوسات، وجدنا أن كلام أفلاطون هنا كلام أسطوري، إذ هو يستخدم لبيان هذه العلاقة فكرة بجازية هي فكرة المشاركة، ولا يحدد ماهية هذه المشاركة وكيف تكون الأشياء مشاركة لصورها في ماهيتها. أو ليس معنى هذه المشاركة أن الصور قد انقسمت؟ إذ المفهوم حينئذ أن الشيء المشارك فيه سيكون موجوداً في عدة أشياء، ومعنى هذا أن الصور قدانقسمت. ولماكانت الصور في نظر أفلاطون جوهراً معقولا، والمعقول بسيط لا يقبل القسمة، فسيكون من التناقض، إذن ومن غير المفهوم، أن تصور الصلة على أنها صلة المشاركة. وهذا أيضاً من الاعتراض يكن أن يدقط هو الأخر الخطون. ولكن هذا الاعتراض يكن أن يدقط هو الأخر

بتفرقة وضعها أرسطو نفسه. ذلك أن الصور ـ بوصف أن ها وجوداً مستقلا، ذاتياً ـ لا يمكن أن يفرق فيها بين جزء وجزء، أى انه من المستحيل أن يقال عنها إنها تنقسم، وإنما يقال عن الشيء إنه ينقسم حينها تدخله المادة، فمبدأ الفردية هو المادة كما يصرح أرسطو نفسه. وإنما الذي يتم في الموجودات في الخارج هو أن المادة، عندما تضاف إلى الصور، تفرق بين الموجودات. لكنها لا تفرق في الصور نفسها، بل الصور قائمة بذاتها بسيطة غير منقسمة. غير أن هذا التفسير أيضا صعب الفهم، لأنه ما دامت المادة قد دخلت في الشيء وما دامت المادة مبدأ الجزئية أو الفردية، وما دام من الممكن أن تتصل الصور بالمادة، فإنها ستكون إذن عرضة للتجزئة، والتجزئة معناها الانقسام في الصور نفسها. ولهذا فإن الاعتراض لا يمكن أن يحل بسهولة. ومن هنا جاءت فكرة أن المشاركة هي محاولة من جانب المادة للتشبه بالصور التي تريد التشبه بها، فهي نزوع وشوق من جانب المادة للتشبه بالصورة، ومن هذا النزوع يحدث التشابه بين المادة وبين الصورة، وبهذا ينتج المحسوس. وتكون المشاركة معناها إذن محاولة التشبه من جانب المادة بالصورة . إلا أن هذا القول أيضا لا يحل المشكلة كثيراً، لأنا لا نفهم ما العلة في نزوع المادة إلى التشبه بالصورة ولا نستطيع أن نبين مَّا هي الصلة الضرورية الموجودة بين الشيء وصورته. ولهذا فإن اعتراضات أرسطو على فكرة المشاركة اعتراضات وجيهة في أكثر أجزائها.

بقي علينا أن نتحدث عن صورة الخير بوصفها مصدر العلية بين عالم الصور وعالم المحسوسات. فقد رأينا من قبل أن صورة الخير هي الصورة العليا وأنها القمة بالنسبة لجميع الصور وأنها أخيراً العلة الأولى أو الإله. فإذا كانت الحال كذلك، فيمكن تصوير الصلة بين المحسوسات وبين الصور على أساس علية صورة الخير. فعن طريق صورة الخير تتحد صورة الأشياء بالمادة، وعن هذا تتكون المحسوسات. وهذا ما يسميه أفلاطون باسم العلية العاقلة في مقابل الضرورة أو العلية العمياء. ذلك لأن المادة لا تقبل دائها الصورة، فتارة تشوه منها، وتارة تكون نافرة بالنسبة إليها، ومن هذا ينشأ عدم قبولها لها، والموجودات التي يراد إيداعها فيها، قبولاً تاماً، فالعلة فيها علق الحيولي التي يراد إيداعها فيها، قبولاً تاماً، فالعلة العاقلة وعن الخيرية في الطبعة وعن كون الإشياء مرتبة كلها لغاية، كها الخيرية في الطبعة وعن كون الإشياء مرتبة كلها لغاية، كها صيقول أرسطو هذا فيها بعد بالتفصيل. والضرورة هنا تناظر في سيقول أرسطو هذا فيها بعد بالتفصيل. والضرورة هنا تناظر في

الواقع فكرة الصدفة والبخت عند أرسطو. أما فكرة الصانع فليس لها معنى حقيقي في هذا الصدد، وإنما هي فكرة السطورية تكاد تكون تماماً صورة الخير في تصوير أسطوري، فيجب أن تفسر تفسيراً مجازياً، كها أشرنا إلى هذا من قبل.

وهنا نود أن نلقي نظرة عامة على فكرة الهيولى، وفكرة الصلة بين عالم المحسوس وعالم المعقول كها بيناه حتى الآن. فيشاهد أولا أننا لم ناخذ بالتفسير المعتاد للصلة بين العالم المحسوس والعالم المعقول. فالنظرة العادية هي تلك التي تحاول أن تفرق تفرقة مطلقة بين هذين العالمين، ورائد هذه النظرة أرسطو دائم والنقد الذي يوجهه إلى أفلاطون.

ولكننا قد رأينا من العرض الذي قمنا به حتى الآن أن ذلك النقد قد وجه في شيء من الاندفاع، مما يجعل أرسطو لا يفسر مذهب أفلاطون التفسير الحقيقي الذي يستدعيه، لا النص فقط، بل والروح العامة لمذهب أفلاطون والظروف التي أحاطت به من حيث التراث الذي نقل إليه، فيها يتصل بالصلة بين المادة وبين المعقولات. لذا يجب ألا نقول مع القائلين إن المصور مفارقة مفارقة تامة للأشياء المشاركة فيها، بل يجب أن نفرق بين كون الصور مفارقة مفارقة تامة، وبين كونها ذات كيان خاص ومستقلة. فإن المقصود بهذه التفرقة الأخيرة هو أن تحدد على وجه الدقة ماهية الصورة بالنسبة إلى ماهية المادة، وبود يعمل الوجود المادي في مرتبة الوجود المعقول، لدرجة أن يصبح هذا الوجود المادي لا وجوداً. فقصد أفلاطون من وراء هذا كله إذن هو أن يؤكد أن الوجود المعقول، وليس الوجود المحسوس، لأن العلم يقتضي هذا.

ويلاحظ ثانياً أنه في الكلام عن المادة بجب ألا ينظر إلى المادة هذه النظرة الأرسططالية بوصفها العنصر الذي يتكون منه الكون، فإن المادة بهذا المعنى قد تحدث عنها أفلاطون بوصفها العناصر. وما يسمى باسم المادة الأولية عنده يجب أن يغرق بينه لهذه المادة الأولية عند الفلاسفة السابقين على سقراط. فليس لهذه المادة الأفلاطونية قوام خاص، وإنما هي عدم تعين مطلق خالص، فليس لها من ناحية الكم أو من ناحية الكيف أي شيء تتميز به وتتعين. ومن هنا كان من السهل أو المفهوم أن يكون أفلاطون غير دقيق في استعماله لهذا المصطلح الذي يعبر به عن أفلاطون كيف ألمادة. فقد رأينا عند كلامنا عن اللغة عند أفلاطون كيف أنه الم استعمل أسهاء عدة للدلالة على هذه المادة، عما يدل على أنه لم يقصد من ورائها غير شيء واحد، هو أنها المقابل، من الناحية يقصد من ورائها غير شيء واحد، هو أنها المقابل، من الناحية

الوجودية، للتغير، وذلك ضد الإيليين، ومن الناحية الاخلاقية، لوجود الشر. فهي في الواقع مبدأ للتفسير أكثر من أن تكون مبدأ وجوديا حقيقياً. ولهذا فإنه إذا سماها باسم اللامحدود، فليست هذه التسمية تقال من باب الحمل على الأشياء، وإنما تقال بوصفها موضوعاً، أي أن المادة موضوع غير معين، وليست شيئاً يطلق على الأشياء فيعطيها صفة اللاتعين.

ويلاحظ ثالثاً أن أفلاطون كان ثنائياً في تصوره للمادة، وكان حريصاً كل الحرص على هذه الثنائية، ومن أجل هذا غالى في تصوره لهذه الثنائية، فاضطر من أجل هذا أن يستعمل تعبيرات فيها كثير من الافراط، وليس المقصود بها أن تؤخذ بحروفها: كها هي الحال في قوله بالمفارقة.

فالخلاصة التي نستخلصها من هذا كله هي أن انعالم الأفلاطوني مركب من اثنين وأن هذين الاثنين متحدان معا، وأن هذا الاتحاد يجب أن يفسر على أساس أنه الموجود بوصفه الواقع.

النفس الكلية: والعلة التي تجمع بين الصور وبين المادة هي النفس الكلية. وقد اختلف المؤرخون في تصويرهم لماهية هذه النفس الكلية، خصوصاً إذا لاحظنا أن فكرة النفس الكلية قد لعبت دوراً كبيراً في الفلسفة اليونانية فيها بعد وبخاصة عند الرواقيين: فقد تحدثوا عن وجود النفس الكلية في العالم، وهذه النفس الكلية هي مصدر الحياة في الوجود، وتصوروا تبعاً لهذا أن العالم كائن حي. ولكن هذه النظرة نظرة وحدة في الوجود بمعنى أنها تنصور الوجود أو الكون شيئاً واحداً له جسم وله نفس، لكي يكون في النهاية موجوداً واحداً. وهذا التصوير ــ ولو أننا نجد شبيها له عند كثير من المؤ رخين الذين تحدثوا عن النفس الكلية عند أفلاطون \_ يجب أن يستبعد نهائياً لأنه يتنافى مع المبدأ الرئيسي لفلسفة أفلاطون كلها وهو مبدأ الثنائية. فالفصل بين الروح وبين المادة، أو بين النفس وبين الجسم، كبير لدرجة أنه يتنافي مع أي مذهب من مذاهب وحدة الوجود، كها أن مذهب النفس الكلية عند أفلاطون قد مزج بكثير من العناصر الأسطورية، فيجب أيضاً أن نلجاً في البحث فيه إلى طريقة التأويل التي استخدمناها من قبل في فكرة الصانع. وبعد هاتين الملاحظتين نستطيع أن نتبين الأن ما هي النفس الكلية، وما هي وظيفتها، وما صلتها بنفس الانسان.

يقول أفلاطون: إن الله يريد أن يخلق العالم خيراً وعلى مثال الخبر، والخَيْر أو الخَيْر لا يمكن أن يوجد إلا إذا وجدت

النفس. فالقول بالخيرية يفضي إلى القول بوجود نفس كلية. وهنا نبجد رأياً لأفلاطون (وطيماوس، ٣٥٠ حـ) يورده أرسطو بوجه خاص (وفي النفس، م١ ف٧٠ ص ٤٠٦ ب٧ وما يليه) هو أن النفس الكلية قد خلقت من المشابه واللامتشابه، فمن الاثنين كون الله شيئا ثالثا هو والنفس الكلية، فهي إذن خليط من المعقول واللامعقول، من الصورة ومن العالم الحسي. ومعنى هذا في الواقع أن هناك علة تدفعنا إلى القول بوجود النفس الكلية، وهي أن تكون وسيطاً بين الصور وبين العالم المحسوس.

يضاف إلى هذين السبين سبب ثالث، هو أننا نجد النظام في الكون في حركات الأفلاك. وهذا النظام يؤذن بوجود إضافات رياضية، وهذه الاضافات الرياضية هي حالة وسط كها رأينا بين الوجود الحسي ووجود الصورة، فإذا قلنا بوجود إضافات رياضية في الكون، فقد قلنا أيضاً بوجود شيء يقابلها هو وسط ووسيط بين الصورة والمحسوس. وهذا الشيء هو النفس الكلية.

وهذه النفس الكلية تمتاز بشيئين: الحركة والمعرفة. فعن طريق النفس الكلية تتحرك الأشياء التي في العالم. وذلك لأن النفس الكلية - كما تقول وفدرس، (٣٤٦ب) هي التي تشيع الحركة في غير المتحرك، وتصور لنا وطيماوس، (٣٢٩ من المتشابه الحركة من المتشابه، وحيئلذ تكونت عنها دائرتان: الأولى صادرة عن المتشابه، والثانية عن اللامتشابه، الدائرة الأولى هي دائرة الكواكب السبعة المتحركة، والنفس موجودة في الوسط تبث حركتها إلى هذه الأجزاء، كما أنها تشمل بإطارها الكواكب النابة، أي أنها تشمل العالم كله. ومن هنا يجب أن يقال إن النفس الكلية هي التي تحرك الكون.

واذا بحثنا الآن في ماهية هذه الحركة التي بها تتحرك النفس الكلية، وجدنا أن النفس الكلية تتحرك بذاتها، بينها الاجسام تتحرك بغيرها. لكنها في حركتها بذاتها تحرك بقية الأشياء. فحركتها إذن حركة عامة تشمل جميع الموجودات. وإذا تحركت تحرك الأشياء بحركتين: إما بالحركة التي تصدر عن تماسها مع المتشابه، وإما بالحركة التي تصدر عن تماسها باللامتشابه. وهذه الحركة هي نوع من القول بين النفس وبين الأشياء التي تتحرك، والقول معناه المعرفة، فبتحريك النفس الكلية للأشياء الأخرى تعرف، ولما كانت الحركة على نوعين، فالمعرفة أيضاً على نوعين؛ فبتحريكها لفلك الكواكب الثابتة فللعرفة أيضاً على نوعين؛ فبتحريكها لفلك الكواكب الثابتة

تصدر معرفة في مقابل العلم، وعن تحريكها لفلك الكواكب المتحركة أو اللامتشابه يصدر الظن أو الانفعال الصحيح.

وإذا بحثنا الآن في صلة هذه النفس الكلية بالنفس الانسانية وجدنا النفس الانسانية لها شخصية ولها فردية، بينها الكلية ليست لها هذه الفردية. وكيف يمكن أن يكون لها هذه الفردية وهي تشمل كل الأشباء؟ لكن يلاحظ مع هذا أن النفس الانسانية شبيهة بالنفس الكلية من حيث إن النفس الانسانية صادرة أيضاً عن النفس الكلية. أما عن الصلة بين هذه النفس الكلية وبين الصور من ناحية والمادة من ناحية أخرى، فقد قلنا إن مهمتها الجمع بين الاثنين، ولهذا يذكر عنها أرسطو أنها علاقة رياضية. ونحن نجد أفلاطون يقول عن النفس الكلية إنها مجموعة نسب رياضية وإنها إنسجام، وهو في هذا قد تأثر بالفيثاغوريين من ناحية ، ومن ناحية أخرى بنظريته هو في المعرفة، بوصف أن العلم المتوسط هو المقابل للوجود المتوسط، والوجود المتوسط هو الموجود بين الصور وبين المحسوسات. وليس من شك في أن الكثير من هذه التصويرات الأفلاطونية للنفس الكلية تصويرات أسطورية، ويجب أن تؤخذ على هذا الاعتبار. وكذلك الحال في كل ما يتعلق بأغلب أراثه في الطبيعيات.

# القسم الثاني من الطبيعيات: بناء العالم

قلنا إن كلام أفلاطون في الطبيعيات كلام أسطوري، وسنجد هذا أكثر وضوحا في هذا القسم الذي سنتحدث عنه الأن من الطبيعيات. ولعل مرجع هذا إلى أن البحث في الطبيعيات هو البحث في المتغير، وقد قلنا من قبل إن المتغير ليس موضوعًا للعلم الصحيح، وإنما موضوع للظن، ويستخدم في بيانه الأسطورة. لذلك ليس البحث في الطبيعيات بحثا في موضوع العلم وإنما هو بحث في موضوع الظن، فليس بغريب إذن أن يداخله عنصر أسطوري. ثم إن النزعة السائدة ف فكر أفلاطون تجعلنا أيضاً نقول بأنه إذا تحدث حديثا أسطوريا عن الطبيعيات فذلك مرجعه أن الطبيعيات لم يوجه إليها أفلاطون عناينه، لأن أبحاثه كانت متجهة إلى نظرية المعرفة وإلى المعقول وإلى الأخلاق، وكان منصرفا إلى حد بعيد عن الطبيعيات، ولعله لم يشتغل بالبحث فيها إلا من أجل أن يكمل مذهبه الفلسفي العام من ناحية ، ومن ناحية أخرى من أجل أن يؤكد بعض المعتقدات الدينية، ولهذا لم يتحدث عن الطبيعيات إلا في محاورة واحدة هي محاورة وطيماوس، مما يدل على أن أفلاطون نفسه لم ينظر إلى هذه التصويرات الحسية

الخيالية التي عرضها لنا في وطيماوس، نظرة جدية ، كما لم يرد منا أيضاً أن ننظر إليها هذه النظرة، بل إن أنصار أفلاطون أنفسهم لم ينظروا إلى «طيماوس» على هذا الاعتبار، بل حاولوا أن يفسروها تفسيراً رمزياً. وإلا فإذا أخذناها بحروفها، أي بحسب نصها، فستكون صحيحة إذن كل الاعتراضات التي وجهها أرسطو إلى أفلاطون. كما أننا لا نعلم من ناحية أخرى أن أفلاطون في محاضراته الشفوية قد تحدث عن الطبيعيات، ولهذا نجد أرسطوفي عرضه لمذهب الطبيعيات عند أفلاطون يعتمد فقط على وطيماوس، ولا يشير إلى شيء مما في المحاضرات الشفوية: فإنه إذا كان الكثير من هذه الأقوال الأسطورية قد يفيد في تاريخ العلم، فإنه لا يفيد الفيلسوف فائدة كبيرة. فإذا كان من الممكن إذن أن يتحدث الانسان في شيء من التفصيل عن مذهب الطبيعيات عند أفلاطون في تاريخ العلم، فليس ذلك من الجائز في تاريخ الفلسفة. ولهذا فلن نكرس لهذا الجزء غير ملاحظات قليلة تتعلق بالمسائل الرئيسية في الطبيعيات ذات الصلة بالمسائل الفلسفية العامة. والكلام هنا يمكن أن يقسم إلى قسمين: فنستطيع أن نتحدث أولا عن كيفية الخلق، وما بمسألة الخلق من مسائل ميتافيزيقية. كمسألة المادة، وهل هي قديمة أو حادثة، ومسألة الزمان، وهل هو قديم أو حادث، كما نستطيع أن نتحدث عن العناصر، وكيفية نشأة الأشياء بعضها عن بعض. أما القسم الثاني فسنجعله قسما رئيسيا، ألا وهو القسم الخاص بالانسان.

تكوين العالم: في محاورة وطيماوس، يذكر لنا أفلاطون كيف أنه في البدء جاء الصانع δημιουργος فصنع من المتشابه واللامتشابه النفس الكلية، ومن النفس الكلية صنع العناصر الأربعة: الماء والهواء والنار والتراب، ومن هذه الأخيرة صنع الانسان وبقية الأحياء والكائنات الموجودة تحت فلك القمر. ويضيف إلى هذا أنه خلق الكواكب عن طريق النفس الأولى، من أجل أن تكون حاسبة للزمان، كما يعني أيضاً بالبحث في الزمان بوصف أن الزمان هو الصورة المتحركة للسرمدية الثابتة. وكل هذه التصويرات لا تدل على أن أفلاطون قد نظر إلى المسألة نظرة جدية، وإنما هو حديث أراد به أن يبين كيفية نشأة العالم، من أجل أن يقيم على هذا الأساس نظرياته الأخلاقية ونظرياته في الانسان. لكن يعنينا ونحن نبحث في هذه المسألة أن نتحدث عن مسألتين رئيسيتين هما مسألة خلق المادة ومسألة خلق الزمان، فإنَّا نرى أفلاطون يصور الأمر وكأن الصانع قد خلق المادة ثم خلق منها من بعد بقية الأشياء. لكن هذا تصوير ظاهري فحسب، لأننا نجد أقوال

أفلاطون في مواضع أخرى تتنافى تمام التنافي مع هذا التصوير. ذلك أنه يتحدث عن أزلية النفس ولا يمكنه أن يتحدث عن أزلية النفس إذا كانت المادة غير أزلية لأن النفس هي أيضاً جزء من المادة، كيا أن النفس لا يمكن أن توجد إلا إذا كانت متصلة بجسم وحينئذ إما أن نقول بأن هناك تناقضاً في فكر أفلاطون، وإما أن نقول بأن النفس التي يتحدث أفلاطون عن خلودها هي فقط نفس عقلية غير متصلة بشيء من المادة، فلا ينطبق عليها ما ينطبق على هذه. لكن هذا التوفيق يتعارض مع ما يقوله أفلاطون صراحة من أن النفس توجد دائمًا مع جسم، ولو أنه تصور المسألة كثيراً وكأن النفس دائمًا مع جسم، ولو أنه تصور المسألة كثيراً وكأن النفس الخالدة كانت موجودة في مكان معين قبل أن تحل في الأبدان.

هذا ويلاحظ من ناحية أخرى أن أفلاطون يتحدث باستمرار عن قبل وبعد، وحديثه عن دقبل، ودبعد، يتضمن الزمان. فهو يقول: دقبل، أن تخلق النفس الكلية، ولا يحق له أن يقول كلمة دقبل، إلا إذا كان زمان سابق على النفس الكلية، ومن هنا تنشأ مشكلة الزمان وهل هو خلوق في نظر أفلاطون أو هو أزلي أبدي. وهذه المسألة أكثر تعقيداً من الأولى. فالواقع أن الذي يكاد ينتهي إليه الرأي ـ كها أشرنا إلى ذلك من قبل ـ هو أن المادة عند أفلاطون أزلية، لأنه لا يتحدث في موضع من المواضع عن خلق المادة، وإنما طريقة العرض أو التعبير هي وحدها التي يمكن أن توحي بمثل هذا المعنى. كها ذكرنا إلى جانب هذا أن المسانع، وهو خبر، يفعل الشر. وهذا الشر، وهذا الشر، وهذا الشر،

أما المسألة بالنسبة إلى الزمان فهي أكثر تعقيداً، لأننا قلنا إنه يتحدث أولا عن وقبل وبعده بالنسبة إلى خلق النفس الكلية، ووقبل هنا تشير إلى الزمان، أي قبل الزمان - إذا كان الذين الزمان غلوقاً ـ كان هناك زمان، وهذا تناقض. لكن الذين ايقولون بأن الزمان عند أفلاطون نخلوق، يؤيدون هذا بقولهم إن هذا لا يتناقى مع فكرة الصور، فالصور لا توجد في زمان لأنها ثابتة، والزمان لا يوجد إلا مع الحركة، فإذا لم تكن في الصور حركة فليس بالنسبة إليها زمان، ومن هنا يمكن أن نقول إن الأزلية تنتسب إليها الصور بينها الزمان قد خلق بعد ذلك. وتحن نجد أرسطو من أنصار هذا الرأي، إذ يذكر صراحة في المقالة الثامنة من والسماع الطبيعي، (٢٥١ ب س١٧٠ ـ س المقال القول ويبرهن على بطلانه ببراهينه المشهورة ضد حدوث القول ويبرهن على بطلانه ببراهينه المشهورة ضد حدوث

الحركة. ولكن يلاحظ بعد هذا أن أرسطو لم ينظر إلى وطيماوس، في هذا الموضع بوصفها محاورة أرسطورية، بل أخذ النص كها هو. وليس هذا فحسب، بل نحن نجد أيضاً أن عاورة وطيماوس ، إن كانت قد تحدثت عن الزمان هذا الحديث، فذلك في العرض وحده، وليس الترتيب في العرض معناه الترتيب في واقع الوجود، ولهذا فإن ما يوحى به ظاهر النص بجب ألا يؤخذ على أنه صحيح. وهذا التفسير لترتيب وطيماوس، قد قال به تلاميذ أفلاطون أنفسهم من أجل أن ببينوا أن الزمان غير مخلوق وأن المادة عند أفلاطون غير مخلوقة كذلك. هذا ويلاحظ أنه في هذا العرض نفسه، نجد أشياء كان من الواجب أن توجد في عرضها قبل الأخرى ـ إذا كان العرض سائراً على الترتيب الزمني .. مما يؤذن قطعاً بأن أفلاطون لم يتبع الترتيب الزمني في سرده لما سرد فيها يتصل بنشأة العالم. فلهذا كله يجب ألا نقول مع القائلين بخلق الزمان، ولا بخلق المادة. وكل ما يريد أفلاطون أن يؤكده حينها يوحى نص كلامه بشيء من هذا، هو أن المادة في مرتبة أدن بالنسبة إلى الله، فالتقدم هنا تقدم من حيث المرتبة لا من حيث الزمان. وكذلك الحال فيها يتصل بالزمان وبقية هذه الأشياء الأزلية التي يخيل إلينا لأول وهلة أن أفلاطون يتحدث عنها بوصفها غلوقة.

وهو في تفسيره نشأة الأشياء تحدوه فكرتان: فكرة الغائية، وفكرة الكمية. فمن الناحية الأولى لا بد أن يكون العالم مرئيا وملموساً، ولكي يكون مرئياً لا بد من وجود النار، ولكي يكون ملموساً لا بد من وجود التراب. وبين هذين لا بد أن يوجد ثالث يكون النسبة بينها. ولما كان الأمر متصلا بالجسم، لا بالسطح، أي بشيء ذي أبعاد ثلاثة، كان هذا الثالث الوسط مزدوجاً أي عنصرين، هما المواء والماء، اللذان نسبة أولها إلى النار نسبة الثاني إلى التراب. أما من ناحية الكمية فيلاحظ أن هذه العناصر الأربعة ترجع في اختلافها إلى اختلاف في الكم، فيقول مع فيلولاوس إن النار هرمية الشكل، والهواء مثمن، والماء ذو عشرين وجها، والتراب مكمب. وفي هذا نرى مثمن، والماء بتركب عنده من سطوح لا من ذرات جسمية كها يقول الفريون. ولهذا يقول إن الأجزاء النهائية للجسم هي يقول الفردة. أي غير القابلة للقسمة، لا الجواهر الفردة.

# النفسس الإنسانية

سنقسم البحث في النفس عند أفلاطون إلى قسمين

رئيسيين: القسم الأول خاص بالبراهين على خلود النفس. والقسم الثاني خاص بقوى النفس والتناسخ وحياة النفس الأزلية. فلنبدأ الأن بالقسم الأول.

تتلخص البراهين الرئيسية التي أدلى بها أفلاطون من أجل البرهنة على خلود النفس في أربعة :

أولاً \_ كل تغير فهو انتقال من ضد إلى ضد . أي انه يجري بين طرفين ، ولكن هذا التغير لا يجري في اتجاه واحد بل يجري في كلا الاتجاهين ، فإذا انتقل من الطرف (أ) إلى الطرف (ب) ، فلا بعد أيضاً أن ينتقل من الطرف (ب) إلى الطرف (أ) . فلنحاول الآن أن نطبق هذا على الطرفين المتضادين اللذين هما الحياة والموت . فنجد أن هناك تغيراً من الحياة إلى الموت . فتبعاً للمبدأ الذي قلنا به ، لا بد أيضاً أن يتم التغير من الموت إلى الحياة في محان ما تأتي منه فتشيع الحياة في الجسم مرة أخرى ، أي لا بد أن تبقى فتشيع الحياة في الجسم مرة أخرى ، أي لا بد أن تبقى النفوس بعد الموت . إذن فالنفوس أبدية .

ثانياً عدينها نرى المحسوس نتقل قطعاً إلى صورته ، ونلاحظ في الحال أن المحسوس غير الصورة ، فمن أين هذا الاختلاف؟ وكيف حصلنا على العلم بالصور ، إذا كان المحسوس ، وهو الذي تحت نظرنا ، ليس مكافئاً للصورة ؟ لا بد أن نكون قد عرفنا هذه الصورة في حياة سابقة ، ونحن نشذكرها الآن بمناسبة عكناً ، لا بد أن تكون النفس قد وجدت من قبل في مكان ما ، تأملت فيه الصور ؛ وحين تبط إلى الأرض متذكرها بمناسبة المحسوسات . إذن لا بد من أن تكون النفس موجودة وجوداً سابقاً ، وفي أثناء وجودها السابق كانت نحيا حياة عقلية ، لان هذه الحياة كانت حياة تأمل للصور . إذن النفس أزلية .

ثالثاً \_ إذا تحدثنا عن الانحلال أو التحطم ، فذلك لا يمكن أن ينطبق إلا على ما هو مركب ، لأن المركب هو وحده الذي يتحول ، وهو وحده الذي يتحطم ، لأن المركب أجزاء . أما البسيط فلا يمكن أن يقبل ذلك ، لأنه عديم الأجزاء ولا يقبل التجزئة . ونحن نجد النفس تتعقل الصور وتدركها ، ولما كان الشبيه هو الذي يدرك الشبيه ، فلا بد أن تكون طبيعة النفس من طبيعة الشيء

الذي تتعقله ، أي من طبيعة الصورة . ولما كانت الصورة بسيطة فالنفس إذن بسيطة ، وإذا كانت النفس بسيطة فهي لا تقبل الانحلال ، ، إذن فالنفس لا يجري عليها الفساد ، فهي إذن أزليسة ابسديسة .

رابعاً - الشيء لا يقبل ضده، أي ان الشيء الواحد لا يتحول هو عينه إلى ضده، أو بعبارة أوضع - ولو أنها ليست أفلاطونية صحيحة - الضد لا يتحول إلى ضده فإذا كان الشيء متصفاً بالحياة فلا يمكن أن يتصف بالموت، والثلج لا يمكن أن يتحول إلى الحرارة. ونحن نجد أن النفس هي مبدأ الحياة، لأنها تبث الحياة في جميع الأجسام التي تحل بها؛ فهي إذن مشاركة في صورة الحياة أو مثال الحياة. إذن فالنفس لا تقبل ما يضاد الحياة، أي أنها لا تقبل الموت. إذن النفس أزلية أبدية.

فلنحاول الآن أن ننظر في كل برهان من هذه البراهين على حدة ، وقبل هذا ، يجدر بنا أن نشير إلى الحلاف الكبير الذي قام بين كبار المؤرخين للفلسفة الأفلاطونية حول قيمة هذه البراهين في نظر أفلاطون ، وأيها أهم في نظره . أما أفلاطون نفسه فقد قال إن البرهانين الأول والشاني لا ينفصلان : لأن الأول يثبت فقط أبدية النفس ، والثاني يثبت فقط أزلية النفس . فلكي نبرهن على خلود النفس ـ والحلود جامع بين الأبدية والأزلية ـ لا بد أن نضم الأول إلى الثاني .

وهنا جاء المؤرخون في القرن التاسع عشر ، فاختلفوا اختلافاً كبيراً حول هذه البراهين من حيث قيمتها في نظر أفلاطون . ولن نستطيع الدخول في تضاصيل هذه الأراء الاختلافات ، وإنما نستطيع أن نذكر أشهر هذه الأراء فحسب. وأول هذه الأراء رأي تسلر فإنه قال إن البرهان الرابع هو وحده البرهان المقنع في نظر أفلاطون لأن هذا البرهان يضم بقية البراهين ، كها أن البراهين الأخرى لا تثبت إثباتاً قاطعاً أن النفس هي في الواقع خالدة بل قد ينطبق ما تدل عليه من الأزلية أو الأبدية على الجسم سواء بسواء . أما البرهان الرابع فهو وحده الذي يثبت أن النفس - وهي الشيء المشارك في صورة الحياة - هي بعينها موضوع الخلود .

ولكن أتى بعد هذا باحث فرنسي مشهور ، هو جورج رودييه ، فخالف تسلر ـ وقد كان رأي تسلر في عهده الرأي السائد تقريباً ـ وقال إن البرهان الثالث هو وحده البرهان المقنع في نظر أفلاطون . والمقالة التي عبر فيها عن هذا الرأي قد

ظهرت بعنوان ( براهين خلود النفس في فيدون ( ) في مجموعة الدراسات التي نشرت بعد وفاته بعنوان ( دراسات في الفلسفة اليونانية ( ) ، سنة ١٩٢٦ .

يبحث روديه هذه البراهين الأربعة برهاناً برهاناً . فيهذا بالبرهان الأول ، فيقول إن هذا البرهان يقوم على فكرة هرقليطس في السيلان الدائم. وهرقليطس نفسه قد عبر عن شيء قريب من هذا . لكن ما عسى أفلاطون يقصد من قوله : إن كل تغير يجري من ضد إلى ضد ؟ أيقصد أن الأضداد نفسها تتحول هي بعينها الواحد إلى الآخر ؟ هذا غير ممكن ، وإلا ناقض البرهان الأخير . إغا يقصد أفلاطون أن هناك شيئاً ثابتاً يجري عليه التغير من الضد إلى الضد ، وهذا الشيء الثابت سيكون النفس . ولكن هل يحق لنا من البرهان نفسه أن ستنتج مباشرة أن هذا الشيء الثابت الذي يجري عليه التغير من الضد هو حقاً النفس ؟ أولا يمكن أن ينطبق هذا الكلام عينه على الجسم ؟

الواقع ، كما يلاحظ سوزميل ، أن هذا البرهان لا يؤدي إلى إثبات المطلوب ، لأنه يمكن أن يؤدي أيضاً إلى إثبات المطلوب ، لأنه يمكن أن يؤدي أيضاً إلى إثبات أن الجسم أزلي أبدي أو خالد : وإنما يفترض هذا البرهان شيئاً آخر خارجاً عن مضمونه هو ، هو وجود مبدأ ثابت في ذاته لا يتأثر بالنعبة إليه ، بل هو صفة عرضية . فهو يحل في جوهرية بالنسبة إليه ، بل هو صفة عرضية . فهو يحل في الجسم ، وبالعرض يبعث فيه الحياة ، أو يكون له مصدر حياة . فكأن هذا البرهان إذا أريد به إذن أن يؤدي إلى البرهنة على المطلوب لا بد أن يفترض حينئذ وجود مبدأ ثابت في ذاته ، إحياؤه للاشياء بالعرض ، وهذا الشيء لن يكون شيئاً آخر غير الصورة . فهذا البرهان إذن يفترض البرهان الثالث ، وهو أن النفس صورة ثابتة لا تقبل الانفسام .

فإذا انتقلنا من هذا البرهان الأول الذي بينا أنه غير مقنع تماماً إلى البرهان الثاني، وجدنا أن حظه ليس بأحسن من حظ الأول. إذ يلاحظ أولا أنه يثبت الأزلية ولا يثبت الأبدية، فلا يمكن إذن أن يكون مؤدياً إلى المطلوب وهو خلود النفس؛ ولهذا قال سقراط نفسه لقابس وسمياس، إنه لا بد من الجمع بين هذا البرهان الثاني وبين البرهان الأول حتى يتم إثبات خلود النفس. ويلاحظ كذلك في هذا البرهان أنه يفترض نظرية الصور بكل وضوح، عا يؤذن بأنه يفترض في نهاية الأمر البرهان الثالث.

ونصل الآن إلى البرهان الثالث فنالاحظ أن هذا البرهان، كما يقول رودييه، هو وحده الذي يمكن أن يكون مقنعا من وجهة نظر أفلاطون نفسه. فهذا البرهان يبدأ من مبدأ معروف قال به كثير من الفلاسفة السابقين ؛ وحتى لو لم يقل به أحد من السابقين لكان على أفلاطون أن يقول به، وهذا المبدأ هو أن الشبيه وحده هو الذي يدرك الشبيه: والمقصود بهذا أن يكون اعتراضا بين الاعتراضات القوية جداً التي توجه إلى المذهب التجريبي. فكيف يتيسر للانسان أو للذات أن تدرك الموضوع، دون أن يكون هذا الموضوع من جنس الذات؟ وعلى كل حال فقد قال أفلاطون بهذا المبدأ وأقام على أساسه هنا هذا البرهان الثالث. فلنبحث الآن في كيف تكون النفس صورة. والبحث الذي أجراه رودييه في هذا، بحث فيلولوجي طويل، نستطيع أن نختصره في القول بأن رودييه قد قال ان أفلاطون يرى أن الصور تتصف بالحياة وبالفعل، وقد رأينا نحن ذلك في كلامنا عن الصور، حين قلنا ان الصور علل، فإذا كانت الصور تتصف بالحياة، فالنفوس إذن هي مبدأ الحياة، وإذن فالنفس صورة، أو على الأقل أقرب الأشياء إلى الصورة. هذا من جهة. ومن جهة أخرى يلاحظ أن أرسطو قد تحدث عن النفس عند أفلاطون بوصفها عدداً، وقد رأينا أن الصور عند أفلاطون ـ في أواخر حياته على الأقل ـ أعداد. فالنفس إذن من جنس الصور وتبعاً لهذا فالنفس صورة. وقد يعترض على هذا بالقول إن الصور أزلية بينها النفوس حادثة. وهنا يقول رودييه ـ كها قلنا من قبل ـ إن تصوير حدوث النفس في اطيماوس، تصوير أسطوري، شك فيه القدماء أنفسهم وأجعوا هم الأخرون تقريباً على أن النَّفس أزلية وأنها ليست حادثة، أو علوقة كما توهمنا محاورة وطيماوس،

وقد يعترض أيضاً بأن الصورة كلية ، بينها النفس جزئية . وهنا يرد رودييه أيضاً على هذا الاعتراض قائلا إن الصورة ليست كلية ، وكذلك الحال في النفس، وهما يتقاربان أشد التقارب في هذا الصدد . وهكذا يرد رودييه على كل هذه الاعتراضات، مثبتاً في النهاية أن الصورة يمكن أن تكون نفساً أي أن النفس من جنس الصورة أو هي صورة؛ ونحن نعلم أن الصورة بسيطة ، فإذا كانت النفس من جنسها فالنفس إذن بسيطة ؛ وبهذا يثبت أيضاً أن هذا البرهان برهان مقنع صحيح ، وأن البرهانين السالفين يفترضان هذا البرهان الثالث .

فلننتقل الأن إلى هذا البرهان الواسع الشهرة وهو البرهان الرابع. فنقول أولا من أجل توضيحه إن المقصود من

هذا البرهان هو أن الشيء أثناء ما يكون هو نفسه لا يمكن أن يقبل ضده، فالنلج بوصفه ثلجاً لا يقبل الحرارة، أي أن الشيء الثابت الذي لا يمكن أن يقبل الصد ليس هو الشيء الفردي بل صورته: فالصغير مثلا يمكن أن يكون كبيراً بالنسبة إلى آخر، ولكن الكبر في ذاته أو الصغر في ذاته لا يمكن أحدها أن يكون ضده. ومعنى هذا بصريح العبارة أن الصورة هي وحدها التي لا تقبل الضد. والأن يلاحظ أنه إذا لم تكن النفس صورة، فلا يمكن أن يكون هذا البرهان منطبقاً عليها، لأنها إن لم تكن كذلك فستكون حينئذ قابلة لأن يجري عليها الضد، كما هي كذلك الحال في النفس: إن لم تكن صورة، فسيكون من وكذلك الحال في النفس: إن لم تكن صورة، فسيكون من الممكن إذن أن تكون فانية أو قابلة للفناء، ومعنى هذا أخيراً أن همكن إذن أن تكون فانية أو قابلة للفناء، ومعنى هذا أخيراً أن

وخلاصة الرأي في هذا كله أن البرهان الثالث هو أهم هذه البراهين الأربعة، وهو وحده المقنع في نظر أفلاطون، خصوصاً ونحن نجد هذا البرهان متصلا بنظرية أفلاطون الرئيسية، ألا وهي نظرية الصور ويقوم عليها. فإذا قلنا بهذه النظرية، قلنا قطعاً بصحة هذا البرهان. ولذا نرى سقراط في النهاية يحدث المتحاورين عن الفرض الأول الذي إذا سلم به فقد سلم بخلود النفس، وهو يقصد قطعاً بهذا الفرض الأول، نظرية الصور.

لكن يمكن مع ذلك أن تضم هذه البراهين بعضها إلى بعض، وأن تصاغ جميعاً برهاناً واحداً، ولو أن أفلاطون قد قصد ـ على الأقل بالنسبة إلى البرهانين الأولين معاً وإلى كل واحد من البرهانين الآخرين على حدة ـ أن يكون كل منها مستقلا بذاته ، كافياً وحده لائبات خلود النفس. وتكون صيغة هذه البراهين الاربعة على النحو الآتي:

«الصورة معقول، والمعقول من جنس العاقل، والعاقل والعاقل مو النفس، أي أن النفس من جنس الصورة، والصورة بسيطة في النفس مشاركة في الحياة، فهي إذن تحيا، والنفس تتذكر المثل، فهي إذن قد حيت حياة تأمل في حياة سابقة ، ثم إنها بعد الموت ستحيا هذه الحياة نفسها، لأن الحياة بعد الموت من جنس الحياة قبل الوجود .

التذكر: إذا كانت النفس حبيت حياة سابقة كها أثبتنا عن طريق البرهان الثاني، فلا يمكن هذه الحياة السابقة ألا تترك أثراً في النفس حينها تتصل بالجسم. ومن هنا كانت فكرة التذكر

مرتبطة أشد الارتباط بفكرة الوجود السابق. هذا ونظرية المعرفة عند أفلاطون تضطر اضطراراً إلى القول بالتذكر. فكيف تتم المعرفة، بمعنى العلم، إن لم يكن هناك تذكر لمعارف سابقة أدركها الانسان أو حصلها في حياته السابقة؟ ذلك أن العلم هو ارتفاع فوق المحسوس، وهذا الارتفاع فوق المحسوس لا يمكن أن يتم إلا إذا كانت لدينا، في نفوسنا، بقايا أفكار أو صور لتلك التي نراها في الخارج وتصل إلينا عن طريق الحس، لأن الانسان لا يبحث عن شيء يجهله كل الجهل، وإنما يبحث عن شيء لديم عنه بعض المعرفة السابقة، وهذه المعرفة السابقة عبارة عن لديم عنه بعض المعرفة السابقة، وهذه المعرفة السابقة عبارة عن للشياء الحسية التي رأيناها في عالم سابق، تذكرها بمناسبة هذه الأشياء الحسية التي تظهر أمامنا. فمن ناحية نظرية المعرفة المضاً لا بد من القول بالتذكر.

التناسخ: يلي هذا وينتج عنه مباشرةً القول بالتناسخ. فقد رأينا في البرهان الأول أن التغير يجري بين ضدين ويجري في اتجاهين. فبالنسبة إلى النفس والموت والحياة قد رأينا أن الأحياء يولدون من الأموات، ومعنى هذا أن النفوس التي تدخل في أجسام جديدة فتأخذ الحياة، كانت موجودة بعد الموت في مكان ما، ومن هذا المكان أتت فأخذت أجساماً جديدة، أي لا بد من القول بفكرة تناسخ الأرواح بمعنى بقائها بعد الموت وسيرها لمدة تأتى بعدها فتحل في الجسم، ثم تخرج من هذا الجسم عن طريق الموت لكي تحل مرة أخرى في جسم جديد، وهكذا باستمرار. ونحن إذا بحثنا في قيمة هذه النظرية في نظر أفلاطون وجدناه يؤمن بها في الواقع، ولم يقل بها بوصفها شيئاً أسطورياً، على الأقل في مضمونها العام. أما التفاصيل، وكلما توغل في دراسة مسألة التناسخ، توغل أيضاً في ميدان الأسطورة. ولعل الدافع لأفلاطون إلى القول بنظرية التناسخ هذه الى جانب ذلك البرهان على خلود النفس تأثره بالفيثاغوريين إلى حد بعيد. وقد كان هؤلاء يقولون بتناسخ الأنفس أو الأرواح. فأمن أفلاطون بهذا القول على الرغم مما يثيره من تناقض ومن صعوبات أشار إليها أرسطو: \_ كأن يقال مثلا إن هذا المذهب يتنافى مع ما يؤكده أفلاطون من أن الانسان يمتاز عن بقية الأشياء بالنطق أو بالعقل، فكيف يتأتى لهذه النفس العاقلة الانسانية أن تحل في جسم حيوان؟ هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى إذا قلنا بمبدأ التناسخ، فسيكون من نتائج هذا القول أن تقول أيضاً بأن النفوس الانسانية صدرت عن نفوس حيوانية، وهذا مستحيل ما دامت النفس الإنسانية ممتازة كل الامتياز على النفوس الحيوانية، وتختلف عنها اختلافاً

جوهرياً، وإلا فلا نستطيع حينئذ أن نفسر وجود العقل والروح في النفوس الانسانية وعدم وجودهما في النفس الحيوانية. إلى آخر هذه الاعتراضات الكثيرة التي يمكن أن توجه إلى نظرية التناسخ.

لكن يخيل إلينا أن أفلاطون قد قال بهذا المبدأ تحت تأثير ديني أخلاقي، لأنه كان يقول بأن الانسان لا يذهب عمله دون جزاء، بل لا بد أن يعذب عها اقترفه من إثم، وأن يجزى ويثاب على ما فعله من خير، لأن هذا ما تقتضيه العدالة الإلهية. فكيف يتم هذا العقاب، أو ذلك الثواب، إن لم يكن هناك عذاب للنفس عن طريق التناسخ بعد أن تفارق الجسم؟ وقد خضع أفلاطون خضوعاً كبيراً لهذه المعتقدات الشعبية الدينية وقال بثيء يشبه التصورات الأخروية التي نجدها شائعة في كل الأديان، ولو أننا سنجد فيها بعد، في الأخلاق، أن أفلاطون قد ارتفع بهذه التصورات الشعبية، فلم يرد أن يجعل جزاء الفضيلة النفيلة نفسها، وجزاء الشر في غير الشر نفسه.

وهذا يقودنا إلى الكلام عن الجزء الأخير من البحث في النفس عند أفلاطون، وهو القسم الخاص بأجزاء النفس. قسم أفلاطون النفس إلى قوى مختلفة، وقال عن هذه القوى إن النفس تنقسم إليها لا بوصفها قوى مختلفة لوحدة واحدة، بل بوصفها أجزاء حقيقية للنفس، ومن أجل هذا نراه قد وضع لكل جزء من الأجزاء مكاناً خاصاً به في النفس الانسانية.

قال أفلاطون إن قوى النفس ثلاث: الأولى شريرة منحطة، والثانية قوة عالية نبيلة، ويتوسط بين القوتين ـ كها هي الحال في كل شيء بالنسبة إلى أفلاطون ـ قوة ثالثة تجمع بين كلتا القوتين. أما القوة الأولى، وهي القوة الشريرة، فهي ما يسمى باسم القوة الشهوية: التي تصدر عن الاحساسات والتي يسودها عنصر اللذة والألم بالمنى الحسي الخالص، وهذه القوة موضعها البطن. وفوق هذه القوة، قوة الكبرياء أو توكيد النفس أو السيطرة أو محاولة السيادة على الآخر، وهي ما يسمى باسم القوة المغضبية، وهذه القوة موضعها الصدر، أو القلب بعبارة أدق. وهذه القوة الثانية مرتبة في خدمة قوة عليا هي أعلى هذه القوى الثلاث وهي مصدر العلم، وهي القوة العاقلة، وموضعها الدماغ.

رأينا إذن كيف تنقسم القوى النفسية إلى ثلاث قوى، ورأينا مواضع كل هذه القوى، فلنحاول الآن أن نبين الصلة بين هذه القوى المختلفة. وهنا يجب أن نربط ـ كها فعلنا دائهاً ـ

هذا التقسيم بنظرية المعرفة، وقد قسمنا المعرفة إلى ثلاثة أنواع: نوع خاص بالاحساس، وآخر خياص بالتصور الصادق، وثالث خاص بالعلم؛ وإلى هذه الأقسام، أو مقابلها، تنقسم أيضاً النفس ومن هناكانت مراتب الوجود بين القوى النفسية على هذا الأساس: فها يقابل الاحساس، وهو القوة الشهوية، في أحط المراتب؛ وما يقابل العلم، وهو القوة العاقلة، في أعلى المراتب؛ وما يقابل الشجاعة في المرتبة الوسطى. ويمثل أفلاطون هذه القوى بعربة ذات جوادين: أحدهما عنيف جموح والثاني قوي لين، وفي العربة سائق يكف الحصان الجموح، مستعيناً بالحصان القوي، عن أن ينفر بالعربة. وكذلك الحال في القوة العاقلة، مثلها كمثل هذا السائق: فهي تمنع الشهوات من أن تتجاوز حدودها، مستعينة في ذلك بالشجاعة. ولهذا فالواجب أن تكون السيادة دائهاً للقوة العاقلة، وأن تكون الشجاعة في خدمة القوة العاقلة، وأن تكون الشهوات عارفة لحدودها، خاضعة للأوامر التي تصدر إليها من العقل. أما إذا ترتبت هذه القوى ترتبأ عكسياً، فسينتج عن ذلك فساد في النفس، مظهره في الأخلاق الشر أو الرذيلة، فكأن المثل الأعلى للنفس هو إذن في انسجام هذه القوى المختلفة، ومعنى هذا الانسجام أداء كل لوظيفته الخاصة.

فإذا بحثنا الآن في وحدة هذه القوى، فإننا نجد كلام أفلاطون هنا ليس كلاما واضحاً. وقد أشرنا إلى أنه يجعل هذه القوى منفصلة تمام الانفصال، وإذا كانت كذلك، فكيف يتم للقوى العاقلة أن تؤثر في بقية القوى، وكيف تستطيع العاقلة الاستعانة بالشجاعة من أجل تنفيذ أوامرها في القوة الشهوية؟ الملاحظ على كل حال أنه ولو أن أفلاطون قال بفكرة الذاتية ويفكرة الشخصية، وأن هذه الشخصية توجد في القوة العاقلة، فإنه لم يستطع أن يوضح، توضيحاً تاماً، الصلة بين هذه القوى المختلفة. ومصدر ذلك في أخر الأمر أن بحث أفلاطون لم يكن بحثاً نفسانياً خالصاً، بل كان قبل هذا بحثاً ميتافيزيقياً أخلاقياً، وبحثه الميتافيزيقي قد أدى به إلى الفصل بين هذه القوى على هذا النحوكي يستطيع أن يفسر الرذيلة وإمكانها، والفضيلة وكيف تتم، ولكي يستطيع أن يفسر أيضاً الوجود من حيث انه وجود يقابل هذه القوى. فإنه لما كانت النفس صورة كما رأينا في البرهان الثالث، فانها في الدرجة العليا منها تمثل الصورة، بمعنى أنها جزء خالد. لكنها، من ناحية أخرى، لما كانت قد اتصلت بجسم أي اتصلت بمادة يدخلها إذن ما يضاد الصورة، فقد أصبحت تشارك في الوجود الحسي من هذه

الناحية، أي الوجود الذي هو خليط من الصورة والمادة. فلكي يفسر إذن وجود النفس في الجسم من ناحية، ومن ناحية أخرى لاثبات خلود النفس، كان لا بد من الفصل بين هذه القوى فصلا بيناً واضحاً، نستطيع منه أن نتبين طبيعة النفس من الناحية المبتافيزيقية الوجودية.

وعلينا الآن التحدث عن حربة الارادة. فهل النفس حرة مختارة؟ الواقع أن أفلاطون كان يقول بحرية الارادة وهو يذكر هذه الحرية في كثير من المواضع بكل صراحة. والأقوال التي تبدو في الظاهر مناقضة للقول بالحرية، يمكن أن تفهم بسهولة بوصفها مؤدية أيضاً إلى الحرية، فالقول المشهور وإن إنساناً ما من الناس لا يفعل الشر مختاراً»، فيه أيضاً معنى حرية الارادة لأن المقصود هنا بالاختيار العلم الصحيح. ومصدر فعل الشر هنا الجهل بالخير الحقيقي وليس مصدره عجز الارادة أو عدم قدرتها على فعل الخير فهذا القول يتصل بنظرية المعرفة، ولا صلة له بحرية الارادة. وكذلك الحال في بقية الأقوال التي قد تشعر بشيء من الجبر وتقييد الارادة. ولهذا فليس صحيحاً ما ذهب إليه بعض المؤرخين من إنكار حرية الارادة عند أفلاطون.

وأخيراً تأتي مسألة الصلة بين النفس والجسم، فإننا نجد من ناحية أن أفلاطون يقول بأن النفس صورة وأنها خالدة وأنها سيدة الجسم، وأن الجسم لا يؤثر في النفس، وأن النفس مفارقة. لكن، وعلى العكس من ذلك، نجد أفلاطون يقول بأن الرذيلة أو الخطأ مصدرهما تأثير الجسم الضار على النفس، فكأن للجسم هنا إذن تأثيراً على النفس. ونراه يقول كذلك بنظرية الوراثة بمعنى أن الأباء يورثون أبناءهم مالهم من صفات، وهذا لا يمكن أن يتم إلا إذا كان هناك تأثير متبادل بين النفس والجسم، فهذه الوراثة لا يمكن أن تفسر إلا على أساس القول بتأثير الجسم في النفس، ومن هنا نجد أن أقوال أفلاطون في صلة الجسم بالنفس ليست من جانب واحد، بمعنى أنه تارة يقول بالفصل التام وعدم التأثير من جانب النفس بالجسم، ومن ناحية أخرى يؤكد هذا التأثير من جانب الخسم، في النفس.

وقد قسم أفلاطون الشعوب بحسب هذه النفوس أو الملكات فهو يقول إن الناس ليسوا متساوين في إحرازهم لهذه القوى فعند البعض تسيطر القوة العاقلة، وعند البعض الأخر تسيطر القوة الغضبية، وعند فريق ثالث تسيطر القوة الشهوية، فليس الاختلاف يقم بين الناس بعضهم وبعض، بل أيضاً

بين الأجناس والأمم. وفي رأي أفلاطون أن اليونانيين عتازون بسيطرة القوة العاقلة على بقية القوى، وأن الشماليين عتازون بسيادة القوة الغضبية، وأن الفينيقيين والمصريين عتازون بسيادة القوة الشهوية.

#### الأخلاق

لن يكون أفلاطون تلميذاً مخلصاً لاستاذه سقراط، إن لم يقم بالبحث في الأخلاق وإن لم يوجه إليها أكبر عناية. فإن سقراط قد بدأ كل أبحاثه بالأخلاق، وكانت الغاية من هذه الأبحاث جيعاً إنما هي الأخلاق. وكذلك فعل أفلاطون، فإنه عنى أشد العناية بالأبحاث الأخلاقية، حتى إننا لنستطيع أن نقول إن مذهب أفلاطون العام يسوده مذهبه الأخلاقي الخاص. وقد كانت أبحاث سقراط نبتدئ من العقائد أو الأفكار الشعبية في الأخلاق، ولم يكن لديه إلى جانب مذهبه الأخلاقي مذهب منظم في الميتافيزيقا أو في علم النفس أو في الطبيعيات. ولكن الحال على العكس من هذا عند أفلاطون: فلديه مذهب في الوجود ولديه مذهب في الطبيعيات، ولديه مذهب في علم النفس. ومن هنا اختلفت طبيعه الأخلاق عند كل من سقراط وأفلاطون، على الرغم مما هنالك من شبه وقرابة بين كلا المذهبين. ونستطيع أن نقسم الأخلاق عند أفلاطون إلى ثلاثة أقسام رئيسية: فالبحث في الأخلاق يتجه أولا إلى البحث في الخير الأسمى؛ ويتجه ثانياً إلى البحث في تحقيق هذا الخبر الأسمى في جزئياته، وذلك عن طريق الفضائل، وهو ما يتحقق بالنسبة للأفراد، وثالثاً يتجه البحث الأخلاقي إلى تحقيق الخير في الدولة، أي البحث في السياسة. فلنأخذ الآن في دراسة كل قسم من هذه الأقسام.

الخير الأسمى: حينا بحث سقراط في الخير، قال عن الخير انه السعادة، لان الخير هو ما يحقق النفع للانسان، والغاية من كل عمل أخلاقي تحقيق السعادة. ومن هنا فالغاية والباعث عند سقراط واحد، كذلك الحال بالنسبة إلى أفلاطون: السعادة والباعث شيء واحد، لم يفرق بينها، وإغا جاءت هذه التفرقة في العصر الحديث فحسب، خصوصاً ابتداء من كنت، الذي جعل السعادة منفصلة تمام الانفصال عن الدافع الأخلاقي: فإن الدافع الأخلاقي عنده هو الواجب، والواجب لا صلة له بالسعادة: فقد يتأى عن تحقيق الواجب سعادة، وقد يتأى عن تحقيق شقاء. والتنججة الأخلاقية في كلا الحالين واحدة عند كنت، لأن الأخلاق هي تحقيق الواجب، وليست تحقيق كنت، لأن الأخلاق هي تحقيق الواجب، وليست تحقيق السعادة. أما الحال فليس كذلك عند سقراط وأفلاطون، وعند

اليونانيين بوجه عام ـ كها أشرنا إلى هذا عند كلامنا عن خصائص الفلفة اليونانية في كتابنا وربيع الفكر اليونانية. وهذه الخاصية هي التي تميز الاخلاق عند اليونانيين منها عند المحدثين، وهذا ما أوضحه جيداً بروشار.

وهذا الخير الذي هو السعادة عند أفلاطون، ينقسم بحسب الملكات النفسية التي عرضناها، ما سيظهر أكثر عند كلامنا عن الفضائل. ولنتحدث الآن عن ماهية هذا الخير الأسمى، فنقول إن الوجود الحقيقي عند أفلاطون هو وجود الصور: فكل ما يتعلق بالوجود إذن هو وحده الوجود الحقيقي، أما ما يتعلق بالوجود المحسوس فلن يكون خيراً بلمنى الصحيح، وهذا يميز بين أنواع من الخير تبماً لهذه التفرقة. فالخير الأول هو الخير الثاني هو تحقيق هذه الصورة في المصورة إلى أعلى درجة، والخير الثاني هو تحقيق هذه الصورة في الموجودات الخارجية عن طريق الانسجام، والخير الثالث هو العلم والفن بوجه عام. ويلي هذا خير رابع هو الذي يتم عن طريق التصور الصحيح، وذلك يتم في طريق التصور الصحيح. وأخيراً بأني الخير الذي في المرتبة الدنيا، وهو الخير بمعنى اللذة الخالية من الألم.

تلك ماهية الخير. فلننظر في الأخلاق الأفلاطونية من حيث طابعها العام بالنسبة إلى فكرة الخير الأعلى. وهنا نجد أفلاطون يقدم لنا صورتين متعارضتين للخبر. فإنه إذا كان الوجود الحقيقي هو وجود الصورة، فكل ما يتصل بوجود الصورة هو الحقيقة وهو الخير، وكل ما يتعارض وهذا الوجود هو الشر. ولما كانت النفس الانسانية في اتصافا بالجسم تبتعد شيئاً فشيئاً \_ وبحسب درجة الاتصال \_ عن الصورة، فإنه كلما كان الانسان أكثر ابتعاداً عن الجسم، كان محققاً لدرجة أكبر من الخير. ومن هنا نشاهد أن الصورة العليا للأخلاق الأفلاطونية هي الصورة السلبية، إذ نرى أفلاطون أولا في «تيتانوس» (١٧٦ أ) يقول لنا إن من الواجب على الانسان أن يتشبه قدر الامكان بالآلهة أو بالصور، بأن يكون حراً من الجسم قدر الاستطاعة، ثم يأتي بعد في وفيدون، (ص ٦٤) فيقول لنا إن النفس سجينة في الجسم ولا بد لها أن تتحرر منه، ولهذا يقول إن حياة الفيلسوف ـ والفيلسوف عنده هو الحكيم، أي الذي أحرز كل الفضائل ـ يقول إن حياة الفيلسوف حياة موجهة نحو الموت، وان حياة الانسان ـ على حد تعبير سقراط ـ على الانسان في هذه الحياة أن يتخلص من البدن قدر

الاستطاعة، وأن يكون هذا في أقرب وقت ممكن، ولا يتم هذا إلا عن طريق الموت. أما أثناء الحياة فعلى الانسان أن يميت شهواته، وأن يعذب نفسه عن طريق المجاهدة والرياضة والزهد في الحياة. وبهذا يتم تحقيق الخير. ولهذا يقول سفراط العبارة المشهورة: «إن الموت ملهم الفلاسفة، ونقطة البدء وغاية الفلسفة، ثم يأتي بعد في دالسياسة،، فيذكر تلك الاسطورة الخالدة واسطورة الكهف، في الكتاب السابع منها، ويصور لنا فيها أناسأ قد وضعوا في كهف وجعلت ظهورهم لنور قوى باهر، تظهر منه خيالات على الجهة المقابلة لوجودهم، وهم لا يستطيعون أن يدركوا هذا النور مباشرة، وإنما هم يتأملون فقط الأشباح التي يلقيها على الوجهة المقابلة لهم. وهو يمثل بهذه الأسطورة النفس من حيث ان النفس في الجسم كهؤلاء الذين في الكهف ولا يستطيعون إدراك النور؛ وحينها يتخلصون من الكهف ويخرجون منه، يستطيعون أن يتأملوا هذا النور مباشرة؛ أما طالما هم في الكهف، فإنهم لا يستطيعون أن يدركوا غير الأشباح. فتبعا لهذه الأسطورة، النفس في الجسم سجينة ، والجسم يسيء إليها كل الاساءة ، والخير إذن في التخلص منه، أي في إماتة الشهوات والانصراف انصرافاً تاماً عن كل ما يتصل بالجسم.

ومن هذا كله نجد أن الصورة الأولى التي يعرض لنا أفلاطون فيها الخير الأعلى هي صورة الزهد في الحياة، والاقبال على الموت، بمعنى إماتة كل العلائق المتصلة بالوجود الحسى من أجل خلوص النفس إلى حياة الصورة. وحياتها على هذا الأساس حياة تأمل مستمر للصورة. لكن لن يكون أفلاطون ابناً حقيقياً للروح اليونانية إذا وقف عند هذه الصورة ولم يعرض لنا صورة مقابلة. فإذا كان الوجود الحقيقي هو وجود الصور، فإن للصور، بوصفها متحققة في الوجود، درجة من الوجود الحقيقي كذلك، أي أن الوجود الخارجي، وهو الذي تتحقق فيه الصور، ليس شرأ كله كما يظهر من الصورة الأولى، وإنما يحتوي على شيء من الخبر، فليس للانسان أن ينصرف عنه انصرافاً كلبا، بل يجب عليه أن يتأمل هذا الوجود الحسى. ومن هنا نجد أفلاطون يدعو في والمأدبة، أولا إلى الأخذ باللذات والاقبال على الحياة، خصوصا وقد وجد أن معنى الحب رمزي، إذ معناه الدافع إلى الحياة. فليكن هذا النوع وسيلة للتأهب والاستعداد على الأقل للنوع الأخر من الأخلاق الذي عرض لنا مضمونه في الصورة الأولى.

ثم نراه من بعد في وفيلابوس، يبحث طويلا في اللذة وفي

صلة اللذة بالوجود ثم صلتها بالخبر، فيقول إنه ولو أن اللذة شيء يتصل بالوجود اللامحدود، فإنه يجب مع ذلك أن لا تعد شراً، ويأخذ على الكلبيين هذه النزعة إلى احتقار اللذات والانصراف عنها كل الانصراف، ويقول إن اللذة، إن لم تكن خيراً كلها، فإنها أيضاً ليست شراً كلها، وإنما هي عندما تخلو من الألم نوع من الخبر، يجب على الانسان أن يأخذ بحظه منه.

فكأننا الأن بإزاء صورتين: إحداهما تدعو إلى العزوف عن الحياة، والتوجه إلى الموت؛ والأخرى تدعو إلى الأخذ بشيء من الحياة، والواجب أن نجمع بين الصورتين، وألا ناخذ بإحداهما فحسب، بوصفها الممثلة الحقيقية لفكر افلاطون، وإنما لا بد من الجمع بين سقراط والمأدبة، وسقراط وفيدون، ومن هنا نجد بعضاً من المؤرخين يتحدثون عن الفيلسوف الأفلاطوني في إقباله على الحياة وفي نظرته إلى الموت على حد تعبير الكتاب القيم الذي كتبه شولتس. فأفلاطون يريد أن يجمع في تناسق وانسجام بين هاتين النظرتين إلى الخير، وبهذا أعطانا صورة عليا من صور الأخلاق اليونائية، ولو أنه يلاحظ في بعض الأحيان أن أفلاطون كان يميل إلى الصورة الأخرى.

وننتقل من الكلام على الخير الأسمى إلى الكلام عن الفضائل:

الفضائل: كان سقراط يضع الفضيلة في العلم، وإذا كانت الفضيلة هي العلم، وإذا كان العلم واحداً، فالفضيلة واحدة. ومن جهة أخرى أدلى سقراط بأخلاق معارضة للأخلاق الشعبية ، إذ كانت الأخلاق عنده رد فعل ضد هذه الأخلاق الشعبية . ولو أن أفلاطون ظل غلصاً لسقراط ، على الأقل في بادئ الأمر ، فيا يتصل بهاتين المسالتين ، فإننا نجده ينصرف شيشاً فشيئاً عن مذهب استاذه .

فيجعل ثمت تفرقة واضحة بين الفضائل، ومن ناحية أخرى لا ينكر الأخلاق الشعبية إنكاراً تاماً، بل يقول إن هذه الأخلاق الشعبية مقدمة للأخلاق الفلسفية.

أما فيها يتصل بالمبدأ الأول، وهو وحدة الفضائل، فنقول إن أفلاطون قال إنه مهها اختلفت الفضائل فهي ليست إلا أسهاء لفضيلة واحدة. وعلى هذا فإنه لو كان قال من بعد بتعدد الفضائل، فإن لديه في آخر الأمر فكرة وحدة الفضائل قائمة باستمرار.

يقسم أفلاطون الفضائل على أساس تقسيمه للنفس. فإذا كانت النفس تنقسم إلى قوى ثلاث: القوة الشهوية والقوة الغضبية والقوة المعاقلة، فكذلك الفضائل تنقسم هذه الاقسام، لأن معنى الفضيلة تحقيق الطبيعة، وتحقيق الطبيعة ما وضعت له وعلى الترتيب الذي وضعت عليه. وتبعأ لهذا ما فضعت له وعلى الترتيب الذي وضعت عليه. وتبعأ لهذا أن تكون في خدمة القوة الشهوية. لأن مهمة القوة الشهوية أن تكون في خدمة القوة السهاقيلة، وألا تندفع تبعاً لهذا، وأن تسمين بالقوة الغضبية من أجل أن تحكم نفسها. فكان وظيفتها الأساسية ـ ما دامت جموحا يخرج على الحدود ـ أن تضبط نفسها وألا تجاوز الحدود، وأن تخضع لما تقول به القوة العاقلة، أي ان فضيلتها هي العفة أو ضبط النفس.

وتليها القوة الثانية. ومهمتها أن تلبي الأوامر التي تصدر من القوة العليا. وأن تنفذ كل ما تريد الأولى تحقيقه، وأن تكون مقبلة، من أجل هذا التحقيق، على كل المكاره التي يتطلب تحقيق الخير مواجهتها. إذن ستكون هذه الفضيلة الثانية فضيلة الشجاعة.

ثم تأتي القوة العليا، وقد قلنا إن مهمتها هي التمييز بين أنواع الخير وتحقيق الخير الاسمى، وتحديد النفع على أساس الطبيعة؛ أي أن مهمتها إذن أن تحكم وأن تميز. ولذا تسمى الحكمة.

ولكن هذه القوى المختلفة لا بد أن تجمعها وحدة تعلو عليها جيعاً لكي يتحقق هذا الانسجام التام بين ما تؤديه من جمال. فلا بد إذن من فضيلة رابعة مهمتها تحقيق الانسجام بين جميع الفضائل: فهي فضيلة موازنة بين مقتضيات وواجبات كل قوة من هذه القوى. ومن أجل هذا سميت باسم العدالة.

تلك هي الفضائل الأربع التي قال بها أفلاطون. أما فحوى كل فضيلة من هذه الفضائل. والطرق التي بها تتحقق، والكيفية التي تحقق على نحوها. فهذا لم يبحث فيه أفلاطون بحثاً عميقاً يستحق أن يذكر، وكل ما هنالك مما يستحق أن يذكر في هذا الباب تلك الأقوال التي تميز بها أفلاطون عن الأقوال الشعبية مثل قوله بعدم فعل الشر مهها كان، سواء بالنسبة إلى عدو أو إلى صديق. ثم إنه مثل الروح اليونانية في بالنسبة إلى عدو أو إلى صديق. ثم إنه مثل الروح اليونانية في المعمل من شيمة العبيد. ثم يبحث في مسألة تحقيق الفضيلة، وهل هذا التحقق يمكن أن يتنافى مع الخير، فيقول إن وضع هذا السؤال كوضع السؤال عن الصحة وهل هي خير أم شر،

بمعنى أن هذا من البديهيات. ولهذا يقول إن فعل الخير وعدم ارتكاب الظلم، مها جرعلى الانسان من ألم، هو الخير الدائم، ومن أجل هذا فخير للانسان أن يتحمل الظلم من أن يفعل الظلم.

### السياسة

إذا كانت الفضيلة غاية الفرد، فهي أيضاً غاية الدولة؛ وإذا كان النظام والانسجام بين أجزاء النفس غاية للنفس الانسانية، فهو أيضاً غاية الدولة. وقد شرح أفلاطون نظريته في المدولة في عدة عاورات أشهرها والسياسي، ووالسياسة، ثم والنواميس، والمحاورتان الأوليان تتشابهان تقريباً في النظرية العامة التي قدمها عن المدينة الفاضلة. أما والنواميس، فتختلف أشد الاختلاف عن والسياسة، ووالسياسي، وهذا سنفرد أشر المحاورتين الأوليين قسما خاصاً، ولمحاورة والنواميس، قسماً آخر. فلنبدأ بشرح نظرية الدولة تبعاً وللسياسة، ووالسياسي، هذه النظرية تنقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية: القسم الأولى غاية الدولة ومهمتها، والثاني نظام الطبقات في الدولة المثلى.

غاية الدولة ومهمتها: قلنا إن أفلاطون يجعل غاية الدولة والأصل في تكوينها أن تهيئ أحسن الظروف لتحقيق الفضيلة، كغاية الفرد سواء بسواء؛ أي أن غايتها تحقيق الفضيلة. إلا أننا نجد في بادئ الأمر صعوبة من تلك الصعوبات التي نجدها دائماً ونحن نبحث في مذهب أفلاطون، إذ نجده يجاول أن يناقض هذه الغاية التي وضعها للدولة، فيقول إن الدولة تنشأ حيا يشعر الناس بأن الواحد منهم لا يستطيع أن يكفي نفسه في إشباع حاجاته، فيجتمع الناس بعضهم مع بعض لكي يستطيع الواحد أن يكمل الآخر، بعضهم مع بعض لكي يستطيع هو وحده أن يحمل الآخر، ويحقق له من المنافع ما لا يستطيع هو وحده أن يحققه؛ أي أن الأصل أن الناس كانوا زراعا وصناعا، ثم اجتمعوا من أجل أخرين إحداهما طبقة الحكام، والثانية طبقة رجال الجيش.

ونجد أفلاطون مرة أخرى في «السياسي» يذكر لنا نشأة الدولة، فيتحدث عن ذلك العصر الذهبي الذي لم يكن فيه الناس في حاجة إلى الاجتماع، وعن التقهقر الذي أصاب الانسانية شيئاً فشيئاً، حتى وصلت إلى هذه الدرجة التي يسود فيها نظام الحكم القائم في عهده. لكن اليس معنى هذا، لو أننا

أخذنا هذا الكلام مأخذ الجد، أن الأصل في نشأة الدولة إشباع الرغبات المادية، لا تحقيق الفضيلة؟ وأليس معنى هذا أيضاً أن الطبقات العليا، التي سيجعلها أفلاطون في قمة الدولة، وليدة فضول الحاجات، لأنها وليدة الترف، فهي إذن فضول على الدولة وليست أساساً للدولة؟ ألن تكون الدولة حينئذ مصدراً من مصادر تحقيق الفضيلة؟ الواقع من مصادر الشر، لا مصدراً من مصادر تحقيق الفضيلة؟ الواقع أنه ليس من الواجب أن ناخذ كلام أفلاطون في هاتين الحالتين مأخذ الجد، خصوصاً ونحن نرى أفلاطون نفسه، في والسياسة، يقول إن هذه الجياة التي يجياها هؤلاء الزراع والصناع ليست حياة جديرة باسم الحياة الفاضلة، وإنما أقرب ما تكون، أو هي بالفعل، حياة الخنازير.

لهذا يجب أن نرفض الفكرة التي يمكن أن توحى بهاهاتان الفكرتان ونرجع إلى فكرة الدولة من حيث الغاية والمهمة المليقاة على عاتقها. فالغاية هي العلم، والعلم لا يتحقق إلا عن طريق التعليم، والتعليم لا يتم إلا بالتربية، والتربية لا يمكن أن تترك للفرد وحده، بل لا بد من شيء يعلوه، هو الدولة؛ فالغاية من الدولة إذن تحقيق الفضيلة، التي هي العلم، عن طريق التربية؛ وإيجاد أحسن الظروف المهيأة لكي تتحقق الفضيلة على أيدي هؤلاء الذين تملكوها واستطاعوا أن تكون لديهم القدرة على تلقين الناس إياها: أي أن الغاية من الدولة أن تهيئ الظروف المساعدة على تحقيق الفضيلة عن طريق من يملكون العلم وهم الفلاسفة. فيجب أن تكون الفلسفة إذن الغاية الرئيسية للدولة في الواقع. ولهذا فمهما اختلفت الطرق، فلا بدأن تؤدي جميعاً إلى شيء واحد، هو تحقيق الغاية. فسواء أكان الحكم للفرد أم للمجموع أم للأقلية ، وسواء أكان الحكم للاغنياء أم للفقراء، وسواء أكان الحكم حكم الديماغوجية (أي حكم الأغلبية العامة) أم حكم الطغيان، فالغاية النهاثية للدولة واحدة، ألا وهي تحقيق الفضيلة.

نظام الطبقات في الدولة: إلا أن الدولة ليست مكونة من فرد واحد، وإنما هي مكونة من عدة أفراد. وهؤ لاء الأفراد غتلفون من حيث الطبيعة، وهذا الاختلاف يرجع في النهاية إلى الاختلاف الذي نلاحظه في النفس الانسانية، بل وفي الوجود بوجه عام. فكيا أن النفس الانسانية تنقسم إلى أقسام ثلاثة: القوة الغضبية. والقوة الشهوية، والقوة العاقلة، كذلك الحال في الدولة تنقسم إلى ثلاثة أقسام بحسب انقسام الأفراد بمقتضى سيادة إحدى هذه الملكات عندهم على الأخرى. فهناك طبقة تسودها القوة العاقلة، وهناك ثالثة تسودها القوة العاقلة، وثانية تسودها القوة الغضبية، وهناك ثالثة

تسودها القوة الشهوية. وكذلك الحال حينها تناظر طبقات الدولة بطبقات الوجود. فقد قلنا عن الوجود إنه إما وجود الصورة، وإما وجود التصور الصحيح، وإما وجود المحسوسات. وهذه تناظر الطبقات الاجتماعية التي رأيناها. وإذا كانت الحال كذلك، فإنه لما كان الوجود الحقيقي هو وجود الصورة، ولما كانت القوة الماقلة هي المسيطرة، أو التي يجب أن تسيطر على بقية القوى، كان لا بد أن تكون القوة المسيطرة في الدولة هي تلك التي تتمثل فيها معرفة الصورة، وتسودها القوة الماقلة، وهذه هي طبقة الفلاسفة. فالطبقة العليا التي سيكون بيدها زمام الأمر في الدولة الجديدة يجب أن تكون طبقة الفلاسفة.

كذلك الحال في الطبقة الثانية، فإنه لما كانت الدولة في حاجة إلى الدفاع عنها خارجياً وداخلياً، فهي في حاجة إذن إلى طبقة تتمثل فيها القوة الثانية وهي القوة الغضبية، وهذه الطبقة هى طبقة رجال الجيش. ففيها تتمثل الشجاعة والقوة الغضبية أحسن تمثل، كما أنها المعين للحكام من الفلاسفة على تحقيق أوامرهم التي يصدرونها في صالح الطبقة الثالثة. وهذه الطبقة الثالثة ستكون طبقة الشهوات، بمعنى المنافع المادية المختلفة من زراعة وتجارة وصناعة . وهؤلاء لا يحفل بهم أفلاطون إطلاقاً، ولا يعني بأمر تربيتهم، بل يكتفي بأن يقول إن هؤلاء الزراع والصناع والتجار عليهم أن يتبعوا الأخلاق الشعبية والأوضاع التقليدية. ولما كانت الصفة المميزة لهذه الطبقة هي الملكية، وكانت هذه الصفة هي التي تجعل هذه الطبقة في هذا المستوى فمن المحرم إطلاقاً على الطبقتين الأخريين هذا الحق: حق الملكية. وإنما يعيشون جميعاً على حساب الطبقة الثالثة، يعيشون عيشة شيوع ليس فيها الملكية وليس فيها أي اتجاه نحو كسب أو نفع. وهنا نجد احتقار أفلاطون للعمل - كما سبق لنا التحدث عنه \_ واضحاً كل الوضوح. والدولة قد انقسمت على هذا الأساس، واختص كل قسم منها بجزء يجب عليه ألا يتعداه، فإذا حقق كلُّ ما عليه ولم يُفْرط أو لم يُفرِّط، فحينئذ يكون النظام. فهذا النظام يتحقق، كما هي الحال بالنسبة للعدل أو الانسجام في النفس الانسانية، عن طريق أداء كلُّ ما يجب عليه.

اما عن صلة الفرد بالدولة ، فالفرد عند أفلاطون يجب أن يكون من أجل الدولة ، وعلى هذا يجب ألا يفعل شيئاً خارج الدولة ولا ضد الدولة ، بل عليه أن يفعل كل شيء من أجل الدولة . فإذا كانت الدولة إذن ستعنى بإيجاد الطبقتين الأوليين ،

فلنبحث الأن في النظم التي يجب أن تنشأ من أجل تحقيق المدينة الفاضلة .

المدينة الفاضلة: قلنا إن الفرد للدولة. ولا يوجد خارج الدولة، ولا يعمل ضد الدولة. ولتحقيق هذا يجب أن يفصل الفرد منذ ميلاده عن والديه، ويسلم إلى الدولة. وهنا نجد أن فكرة الزواج وفكرة الأسرة بنظر إليها نظرة جديدة مختلفة عن المألوف. فالغرض من الزواج عند أفلاطون إيجاد الأفراد، والمرأة مهمتها حينئذ إيجاد الأولاد. ذلك لأن الزواج والأسرة هما مصدر كل شر، من حيث أن الغاية من الدولة لا تتحقق إلا بائتلاف المنافع. وكلما ائتلفت المنافع والأغراض، حققت الدولة مهمتها على الوجه الأكمل. فإذا كان الزواج والأسرة هما مصدر اختلاف المنافع، ومن ناحية أخرى إذا كانت الملكية هي مصدر اختلاف المنافع أيضاً، فيجب إذن لكي تقوم الدولة المثل، أن يقضى على الزواج والملكية. وعلى هذا ستبدأ الدولة بأن تتسلم الطفل حين يولد وتضعه في ملاجيء لتربية الأطفال. ثم يؤخذ الأطفال حينها يبلغون سناً معينة، فيربون، وهذه التربية ستوزع أو ستقضى لهم بحسب مواهبهم: فالذين يصلحون للجيش يربون تربية عسكرية، والذين يصلحون لادارة الدولة يربون تربية فلسفية . ويلاحظ أن أفلاطون قد قال أيضاً بوجوب اختيار الذرية، وغالى في هذا بعض المغالاة، فقال إن من الواجب ألا يخرج الأولاد إلا من أبوين صالحين، وإذا وجد أب فاسد، فيجب أن يمنع من النسل، وإذا وجد أطفال غير صالحين، فيجب التخلص منهم؛ وعلى الرغم مما في هذا من قسوة، فيجب أن يؤدي هذا الواجب من أجل أن تكون المدينة فاضلة

يعلم هؤلاء الموسيقى والألعاب الرياضية. أما الألعاب فيجب ألا يغالى فيها كثيراً، ويجب أن تسير التربية الروحية جنباً إلى جنب مع التربية الروح. وهنا يحمل أفلاطون على التربية الأسبرطية حملة شديدة، لأنها احتفلت بالجسم على حساب الروح. أما الموسيقى فيجب أن تكون موسيقى تفيض بالقوة، وأن تخلومن كل هذه الميوعة التي نشاهدها عند بعض أصحاب الموسيقى. وكذلك الحال في بقية الفنون: يجب أن تطهّر نهائياً من كل فكرة أو نزعة مخالفة للفضيلة. وهنا يحمل أفلاطون على مرينه الفاضلة، وعلى رأسهم هوميروس.

أما التربية الفلسفية فتسير على حسب القواعد التي

وضعها في الأكاديمية. ولا يبدأ الانسان تعلم الفلسمة إلا بعد سن متقدمة، حوالي الخامسة والثلاثين، ويستمر إلى حوالي الخمسين، فيحق له حينلذ أن يكون حاكها. وعن هذا الطريق يربي هؤلاء تربية حسنة ويفهم كلُّ ما عليه من واجب يؤديه نحو الدولة.

والآن، إذا نظرنا في هذه المدينة الأفلاطونية الفاضلة وجدنا أن أفلاطون كان ينظر إليها نظرة جدية، ولم يكن يقول بها بحسبانها شيئاً غير ممكن التحقيق. فكما لاحظ هيجل وتابعه أكثر المؤرخين حتى الآن، كان أفلاطون ينظر إلى هذه المدينة الفاضلة بحسبانها شيئاً ممكن التحقيق.

ونحن لو نظرنا إلى مذهب أفلاطون لوجدنا أن هذا هو الواجب أن يقال، لأن الوجود الحقيقي عنده هو وجود الصور لا وجود المحتوسات، ووجود الصورة هو المناظر لوجود المدينة الفاضلة. أما المدن غير الفاضلة التي عدها وذكرها في السياسي، وفي دالسياسة، فليست مدناً حقيقية لأنها تناظر الوجود الحسي. وهذه المدن غير الفاضلة قد تحدث عنها أفلاطون وشرحها شرحاً يدل على أنه لم يبحث في السياسة بحثاً فليا لا يقوم على التجربة، بل الواقع أنه بحث بحثاً يقوم كله على دراسة الدساتير المختلفة لنظم الحكم المشهورة الرئيسية، وهي الارستقراطية، والأوليغركية، والدياغوجية، ثم حكومة الشراة أو البلوتقراطية.

وإذا نظرنا الآن في المصادر التي صدرت عنها فكرة افلاطون في الدولة، وجدنا أولا أنه تأثر تأثراً شديداً بنظام الدولة الاسبرطية، كها صنعه لوكرجوس. فهو يقول كها يقول التشريع الاسبرطي بأن الفرد للدولة، ويقول بتربية الأفراد كربية عسكرية وبالقضاء على الملكية، والقضاء على الزواج، كها أفلاطون وبين النظام الأسبرطين. إلا أن هناك اختلافاً كبيراً بين فالغاية من النظام الأسبرطي من حيث الروح والغاية: على الغلاطون فهي الفضيلة وتحقيق البدن فحسب، أما الغاية عند أفلاطون فهي الفضيلة وتحقيق العلم والفلسفة. وهذه الدولة الافلاطونية أقرب ما تكون إلى نظام الكنيسة الذي كان موجوداً في العصور الوسطى على الرغم من الاختلاف الكبر بين الروح التي أملت على الراح من نظام مدينته الفاضلة.

دولة النواميس: تلك دولة والسياسة، واوالسياسي، وقد كان أفلاطون يؤمن بأن من الممكن تحقيق هذه الدولة. بل

إنه قصد فعلا إلى هذا. وكان مقتنعاً كل الاقتناع بأنه من السهل ـ لو توافرت العزائم في النفوس ـ أن تتحقق هذه المبادىء التي اعلنها من أجل تكوين هذه الدولة الجديدة، وهو بالفعل قد ذهب إلى صقلية، عند ديون، لتنفيذ مبادئه التي اعلنها في السياسة. لكنه في الرحلة الثانية قد عاد خائب الأمل تماماً ويئس بعد رحلته الثالثة نهائياً من إمكان تحقيق هذا الأمل. فكان عليه إذن أن يعدل من هذه المبادئ لكي يمكن تحقيقها في الواقع. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى يلاحظ أن محاورة والنواميس؛ قد كتبت في أواخر حياة أفلاطون، فكان طبيعياً إذن أن تخلو من تلك الأفكار العالية التي هي دائباً من وحي الشباب والرجولة، وأن تكون أقرب إلى الواقع العملي، وإلى ما يسمى باسم الحكمة العملية. فمبادئ الدولة - كها تظهر في والنواميس، من المبادئ التي يقول بها شيخ عرك الحياة وعرف تجاربها، ثم يئس من مثله العليا فحاول المسالمة ولم يكن هداماً ثائراً يحاول أن ينقض بناء الجماعة ، بل كان مسالماً يحاول قدر الامكان ان يتفق مع مقتضيات الواقع وطبيعة النفوس الانسانية، من حيث إنها طبيعة منحطة يمازجها الكثير من الشر كها يمازجها الكثير من العجز. هذا إلى أن طور الشيخوخة يجر وراءه دائها النزعة إلى التصور الساذج، وبالتالي النزعة إلى الدين. ومن هنا نجد الروح الدينية، بمعناها الشعبي الساذج، تسود هذه المحاورة. فلهذه الأسباب كلها وجد أفلاطون ألا مناص من أن يعدل من تلك المدينة الفاضلة التي صورها لنا من قبل في والسياسي، ووالسياسة،.

غتلف هذه الدولة الجديدة، دولة والنواميس، عن دولة والسياسة، في كثير من الأوضاع وفي الروح العامة التي تسودها. فالروح العامة في والنواميس، روح دينية مسالمة واقعية. ويظهر هذا واضحاً أولا في اختيار المكان الذي ستنشأ فيه الدولة: فهو يقول إن الواجب أن يختار المكان بعد استشارة الألهة، ويجب أن يكون هذا المكان عما يسكنه الجن كما تسكنه الجديدة، فالجريمة الكبرى هي تلك التي تكون ضد الدين، والعقوبة الكبرى هي العقوبة على هذه الجريمة. ويجب أن يكون كل شيء مرتباً على هذا الأساس، فيلقن الدين للناس جيعاً، ويكون هو الروح السائدة في منشآت الدولة.

ولا نطيل في هذه المسألة لانها ليست ذات أهمية في الفلسفة، وننتقل منها إلى الروح الواقعية. فنجدها متمثلة في المنشآت السياسية والمنشآت الاجتماعية التي سيحقق بها النظام

في الدولة الجديدة. فمن الناحية الاقتصادية نلاحظ أن الملكية لن تستبدل بها الشيوعية، بل سيحافظ على الملكية إلى حد ما: فليس ثمت ملكية مطلقة ، وإنما يجب أن توزع الثروة العامة على جيع الأفراد على السواء ويجب تبعاً لهذا أن يحدد عدد السكان لكلّ دولة بالعدد خسة آلاف وأربعين، لما لهذا العدد من خصائص عظمي فيها يتصل بالتقسيم، سواء أكان هذا التقسيم إلى قبائل أم إلا أفراد. ولكى يحتفظ بهذا العدد دائمًا، يجب أن بنظم الزواج على اساس أنه يجب ألا يزيد عدد من يولدون عن هذا العدد. وإذا كان هناك نقص في المواليد، فيجب أن يكمل بأفراد من الخارج. وإذا لم يوجد ورثة، فيجب تبنى أفراد من أسر أخرى لكي يكونوا الحافظين لهذه الثروة. وهذه الثروة ثروة عقارية فحسب. فممنوع منعاً باتا ملك المنقولات إلا ما يحتاج إليه الانسان، وممنوع منعاً باتا على وجه التخصيص ملك الذهب والفضة، لأنها وسيلة للتعامل فحسب، وليسا غاية تطلب لذاتها. ويجب من أجل هذا أن يكون الإقراض حراً، بمعنى أن تلغى الفائدة إلغاء تاما.

فإذا انتقلنا من الناحية الاقتصادية إلى الناحية الاجتماعية، وجدنا أن الزواج لم يعد زواج الشيوع، وإنما أصبح زواجا حقيقيا، بمعنى الزواج المفرد، لكن يجب أن يقيد هذا الزواج تقييداً تاماً، بمعنى ألا تتم مراسم الزواج إلا باستشارة من الدولة. ولو أن أفلاطون لم ينكر العزوبة، فإنه في هذه المرة يفرض عقوبات قاسية على من يبلغ سن الخامسة والثلاثين دون أن يكون متزوجاً. وعلى كل حال فإنه يريد أن يصل إلى شيء من التوفيق بين الزواج العام وبين فكرته الأولى عن الزواج.

أما الأولاد فهم لا يزالون أولاداً للدولة؛ وهم ملك الدولة من البداية، فعليها أن تعنى بتربيتهم. وهنا تختلف التربية في دالنواميس، عنها في دالسياسة، بعض الاختلافات. فقد كانت التربية في دالسياسة، مقسمة بحسب من يتلقون التربية من حيث الطبقة التي ينتسبون إليها: فللحكام تعليم غير تعليم رجال الجيش؛ أما هنا فالتعليم عام. وهو إلى جانب التعليم العادي للالعاب والموسيقى تعليم أيضاً للرياضيات؛ وفي هذا العادي للالعاب والموسيقى تعليم أيضاً للرياضيات؛ وفي هذا نجد أثر النزعة الفيثاغورية، التي سادت فكر أفلاطون في آخر طور من أطوار حياته، واضحة كل الوضوح. فهو يقول إن الرياضيات ضرورية يجب تعلمها، لأنها مصدر الانسجام، والانسجام مصدر الخير، فيجب إذن من أجل هذا أن يعلم الناس شيئاً من الهندسة والفلك والحساب.

فإذا انتقلنا من الناحية الاجتماعية إلى الناحية السياسية،

وجدنا أنه بدلا من هذه الطبقة الأرستقراطية الأولى، طبقة الحكام من الفلاسفة، نجد أفلاطون يضع على رأس الدولة الجديدة مشرعين. والمشرع يختلف عن الفيلسوف في أن المشرع رجل قد اكتسب الحكمة العملية وبعد النظر في الواقع فحسب، وأما المعرفة الفلسفية فهو خلو منها، أي أن الفضيلة الرئيسية للمشرع هي البصر بالأمور. وهؤ لاء الحكام يكونون المجال العظام أو المكياء يجب ألا يخضعوا لأي قانون من القوانين، فإنه لا يوجد مطلقاً هذا النوع من الناس، وإنما يوجد فقط أناس في مستوى متوسط، وهذا المستوى المتوسط يجعل المهمة الرئيسية للحاكم متوسط، وهذا المستوى المتوسط يجعل المهمة الرئيسية للحاكم القوانين، فالحكام عافظون فحسب، ولا تسودهم أية نزعة من نزعات التجديد أو الاصلاح. وهنا نجد أفلاطون يتأثربالكثير من نظم اسبرطة، ويتأثر بلوكرجوس وصولون بوجه عام.

والمحاكم والمنشآت السياسية والقضائية التي يقول بهاء يحاول قدر الاستطاعة أن يوفق فيها بين الديمقراطية وبين الموناركية أو الأرستقراطية، وذلك لأن الصورة الجديدة التي يوردها للدولة من حيث نظام الحكم هي مزيج من الطغيان أو الموناركية ومن الديموقراطية. وإلا فإنه إذا سادت إحدى هاتين النزعتين، فستؤدي الحال إلى الظلم، كما هي الحال بالنسبة إلى سيادة النزعة الموناركية في بلاد الفرس، وسيادة النزعة الديموقراطية في أثينا. وهذا يظهر من فكرة أفلاطون عن المواطن: فالمواطن في نظره يجب أن يكون حراً، وهذه الحرية لا تتفق مع ما كان يقوله من قبل من أن تكون سلطة الفلاسفة سلطة تامة ، ولهذا كان عليه أن يأخذ بشيء من الديموقراطية بمعناها الحقيقي. لكنه كان عليه، من ناحية أخرى، ألا يطلق نهائياً نزعته الأرستقراطية: فإذا قال بالمساواة، فإنه يقول إلى جانب هذا بالكفاية، فيجب ألا يتولى أمور الدولة غير الأكفاء، وبالتالي يجب أن نقضى على هذا النظام الفاسد الموجود في الديموقراطية، ألا وهو نظام الاقتراع؛ فينتخب الأفراد تبعأ لمؤهلاتهم الخاصة.

أما في ميدان الأخلاق فالفضائل لا زالت هي الفضائل القديمة، لكنها قد فهمت هذه المرة وفسرت تفسيراً بختلف عن التفسير السابق اختلافاً كبيراً. فالحكمة ليست هي الفلسفة العالية أو التأمل الخالص بل هي البصر بالأمور، والاحساس بالواقع العمل؛ والشجاعة أصبحت مزيماً من الحذر والجرأة، والعفة أصبحت أخذاً بشيء من ملاذ الحياة في كثير من

التصوف والزهد؛ أما العدالة، وهي الفضيلة الجامعة بين كل هذه المعاني، فترجع في النهاية إلى شيء من الهدوه الذي يسود النفس بتقديرها للأمور ووزنها للأشياء وزناً صحيحاً يحسب للواقع كل حساب.

أما من ناحية روح المسالة، فإننا سنجد أنه لن توجد طبقة خاصة بالجند، بل سيكون التجنيد إجبارياً بالنسبة للجميع، ويقية الطبقات ستكون مختلطة بعضها ببعض حتى لا يكاد الانسان أن يفرق بين بعضها وبعض. فلم تعد طبقة الصناع والتجار موجودة، لأن الصناعة والتجارة لم تعودا من شأن المواطن الحر، وإنما يوكل أمرهما إلى العبيد والاجانب. ومعنى هذا أيضاً أن كل إنسان له تجارة وصناعة، مها كانت طبقته، لأن هؤلاء العبيد إنما يشتغلون في تجارة وصناعة من ينتسبون إليهم من المواطنين الأحرار.

فإذا نظرنا بعد هذا العرض العام إلى عاورة والتواميس، من حيث المبادئ الفلسفية العامة، وجدنا أنها تفترق بعض الافتراق، خصوصاً فيمايتصل بمسألة الرياضيات، عن بقية المحاورات. فالعناية بالوجود الرياضي هنا كبيرة إلى حد كبير، والفلسفة قد أصبحت ترجع في الجنزء الأكبر منها إلى الرياضيات، وذلك راجع كها قلنا إلى النزعة التي وأيناها من قبل، نزعة الفيناغورية، التي طفت على فكر أفلاطون في أواخر حياته.

أما إذا تساءلنا عن السبب الذي من أجله قد ودع أفلاطون أحلام والسياسة، واستعاض عنها بمنشآت والنواميس، العملية، فإن الاجابة عن هذا السؤال عند أفلاطون نفسه. فهو يقول إن الدولة المثلي التي صورناها في والسياسة، دولة لا يمكن أن تحقق إلا على يد الألهة أو أبناء الألهة. والسياسة، هي في الواقع الصورة العليا لما سماه القديس أوغسطين فيها بعد ومدينة الله. أما البشر فليس في وسعهم أن يحققوا المبادىء التي بينها في والسياسة،، ولهذا رأى من الواجب أن ينزل من هذا المستوى العالي إلى مستوى الواقع، فيحاول قدر المستطاع أن يصور للناس فضائل الدولة الجديدة على أساس الواقع ووفق طبيعة النفس الانسانية كها هي، بما طبعت عليه من شر وفساد. فليس معني وجود دولة والنواميس، بعد دولة والسياسة، أن أفلاطون قد أنكر دولة السياسة، وإنما قد حاول فحسب أن يعرض صورة جديدة تتفق مع الواقع، مع جعله دولة والسياسة، مثلًا أعلى يجب أن يسعى الناس إلى تحقيقه قدر المستطاع.

#### الدين

النزعة الدينية واضحة في كل مؤلفات أفلاطون. وهي واضحة على الخصوص في عاورة والنواميس، فإنه يقول في هذه المحاورة إن الخطأ الأكبر الذي يرتكبه الناس إنما مصدره واحد من اثنين: إما تصوير الألمة بصور لا تتفق مع الألوهية، ونسبة أمور إلى الألمة لا يمكن أن تصدر عنهم، وإما أن يكون مصدر ذلك إنكار الألمة والالحاد. ويأخذ أفلاطون على الناس قولهم أي الألمة لا يعنون بالبشر، ويؤكد وجود العناية الألهية في كل شيء: فليست توجد في حركات الكواكب وصورة العالم العامة فحسب، بل توجد أيضاً في الإنسان وفي كل شيء في الوجود، إذ لا يليق مطلقاً بالألوهية وما لها من مقام أن تترك الأشياء بغير نظام. ويحمل أفلاطون هنا على الطبيعيات الآلية التي تحاول أن تفسر الوجود تفسيراً آلياً غرجة منه كل علة غائية. ويستمر في ينسبون الأفعال السيئة إلى عدم وجود العناية الأفعال الكون.

فإذا انتقلنا من العناية الالهية وتوكيد أفلاطون لها، إلى بيان ماهية الألوهية، وجدنا الشكوك تحيط بأكثر الأفكار التي أدلى بها في هذا الباب: فنحن نراه تارة يتحدث عن إله في صيغة المفرد يوصف أنه الخير والعلم والحكمة. وتارة أخرى نراه يتحدث عن الآلمة في صيغة الجمع. فهل هناك إله فوق الآلهة؟ وهل هذا الآله من جنس الآلهة؟ وهل الصانع هو الآله الأعلى؟ هذه الأسئلة لا نستطيم أن نجد في محاورات أفلاطون بياناً وافياً عنها لكن يلاحظ مع ذلك أنه بالنسبة إلى السؤال الخاص بوجود إله فوق الآلهة نجد أفلاطون يؤكد وجود هذا الآله. أما عن السؤال الثاني الخاص بطبيعة هذا الآله وهل هو من جنس الألهة فإن أفلاطون ينكر كل الإنكار أن يكون هذا الاله الأعلى من نوع الآلمة: فسواء أكانت هذه الآلمة كونية مثل أورانوس إله السياء، أم كانت هذه الألمة آلهة الأولمب، فإن هذا الآله الذي يعلوها من طبيعة مختلفة كل الاختلاف. أما هذه الألهة الشعبية فهي كواكب ، أو بعبارة أدق، نفوس الكواكب: فإن أفلاطون ينسب إلى هذه الكواكب نفوساً، بل يضيف إلى هذه الكواكب عفولا لكي يتيسر لها أن تدور هذه الدورات الكونية في انسجام مع بقية الكون وفي انسجام بعضها مع بعض. وهذا مذهب مشهور عن أفلاطون، ونعني به قوله إن للكواكب نفوساً.

إلا أن هذه الألهة الموجودة في الكواكب تفترق كل الافتراق عن الصانع، وذلك لأن الصانع هو الذي يخلق نفوس

الكواكب أي انه هو الذي يخلق هذه الألهة. ثم إن هذه الألهة لا تسمو إلا على الأشياء التي توجدها، ومهمتها إيجاد النفوس الفائية، فهي لا تعلو إذن إلا على الانسان. وعلى العكس من هذا نرى الصانع يخلق نفوس الكواكب أو هذه الألهة نفسها، فلا بد إذن أن يكون هذا الصانع من طبيعة أخرى مخالفة لطبيعة الكوى عالفة لطبيعة .

لكن، هل هذا الصانع هو الاله الأعلى؟ هنا نجد أفلاطون يقول إن الصانع يصنع هذه الأشياء بتأمله للحي بذاته، أي أن هناك شيئاً أعل من الصانع يقلده الصانع حين يصنع الأشياء؛ وهذا الشيء هو الصور، فكأننا إذن بإزاء ثلاث طبقات من طبقات الوجود الألمي: أولا الصور والحي بذاته، وثانياً الصانع الذي يصنع الوجود على غرار الصور والحي بذاته، وثالثاً الكون أو العالم؛ ثم أرواح الكواكب.

فلنبحث الآن في ماهية هذا الصانع وماذا يفعل. وهنا نرى أن الصانع في دطيماوس، هو الذي يخلق الأشياء على غرار الصور، بأن يتأمل الصور وعلى نحوها يصنع الموجودات. ونجد أفلاطون يتحدث مرة أخرى ـ بدلا من هذا الصانع المجسم ـ عن الفن الأهي ، أي الفن الذي يوجد الأشياء، فكان العلية التي للصور قد انتقلت إلى الصانع فجعلته يصنع الأشياء، فها الفارق إذن بين هذه العلية التي لدى الصانع وبين العلية بي وما دام أفلاطون قد فرق بين الاثنين ـ ولو أن هذا الصانع صورة حسية أسطورية لا يقصد بها أن تؤخذ كها هي ـ الصانع مورة المناقبة على هذا الأساس، وهي أن الصورة أو فإننا نستطيع التفرقة حينئذ على هذا الأساس، وهي أن الصور أو التشكل بها، والتعين. أما الصانع فهو الذي يصنع بالفعل هذه الصور في المحسوسات، فمهمة الصانع إذن أن يكون وسيطا الحسية .

قلنا إن هذا الصانع يصنع الأشياء بتأمله لصور عليا، فهل هذه الصور عديدة، أو هل توجد بينها وحدة، أو فوقها جيماً علة أولى لها؟ مها يكون من تعدد هذه الصور، فهي عتاجة في النهاية إلى صورة عليا، بوصف أن هذه الصورة هي الملة المشتركة بين جيع الصور، وهذه الصورة العليا هي صورة الخير. وقد تحدث أفلاطون طويلا عن الخير بوصفه العلة الأولى للصور، فهو الذي يهب الصور، ليس فقط ماهيتها بل وأيضاً ووجودها؛ أي أن الوجود والماهية، بالنسبة إلى الصور، مأخوذان

مباشرة عن صورة الخير. فكأنه من المكن إذن، عن هذا الطريق، أن نرتفع إلى صورة عليا أو إله واحد هو الآله بصيغة التعريف (الد.). وهذا الآله الذي هو الخيريصفه أفلاطون بعد هذا بصفات الآلوهية المعروفة: فيصفه بالقدرة المطلقة، وبالعلم والارادة، كما يصفه بالحياة، حتى ليكاد يجعل منه إلهأ مشخصاً. وينسب إليه، تبعاً لعلمه، العناية التامة بكل المخلوقات.

وهنا يحق لنا أن نتساءل عن السبب الذي من أجله لم يتحدث أفلاطون حديثاً واضحاً عن الله . وإنا لنرى أرسطو في كلامه عن مذهب أستاذه لا يبين لنا بوضوح شيئاً عن الألوهية وعن الله عند أفلاطون. وكل ما يمكن أن يستخلص من كلامه في هذا الباب هو أن أفلاطون قد قال بأن الألوهية هي الواحد. فجمع إذن بين الواحدية والألوهية مما يشعرنا بشيء من التوحيد. لكن يجب أن نفهم هذا الكلام كما هو في الواقع، فننكر أن يكون الله عند أفلاطون هو الله الواحد المعروف في الأديان، لأن فكرة التوحيد كما هي موجودة في الأديان المختلفة ذات الكتب المقدسة، كانت مجهولة تماماً من الروح اليونانية كلها. فللاجابة عن السؤال الذي وضعناه، نجد أولا أن أفلاطون يقول إن المعرفة الخاصة بالاله معرفة لا تقال مطلقاً إلا لخاصة الخاصة، لما يحيط بها من أسرار، ولا يجب التحدث عنها حديثا عاما. وإذا صحت الرسالة الثانية من رسائل أفلاطون. فإننا نجد من بين الأسباب التي أثارت أفلاطون على ديون، عدم احتفاظ الأخير بالسر فيها يختص بالمعارف التي أفضى بها إليه أفلاطون، متعلقة بالله. هذا ويلاحظ أيضاً أن روح العصر لم تكن تسمح بالتحدث كثيراً عن الالوهية، لأن بجرد أية محاولة من أجل تطهير الدين الشعبي من التصورات الحسية والتهاويل الشعبية كان من شأنها أن تستغل من جانب العامة لاتهام صاحب هذه الأقوال بالالحاد.

### الفن

على الرغم من أن أفلاطون كان فنانا، وفنانا كبيراً، فإنه حمل مع هذا على الفن ونظر إليه نظرة لا تكاد تتفق في شيء مع النظرة الحقيقية التي يجب أن ينظر بها الفنان إلى فنه. فنلاحظ أولا أن فكرة أفلاطون عن ماهية الفن أو ماهية الجميل، تختلف عن النظرة العامة، وعن النظرة اليونانية بوجه خاص، فهو يؤكد أهمية الفن، ويضيف قيمة كبيرة إلى الجمال، لكنه يفهم هذا الجمال فها أخلاقياً بمعنى أنه الخبر: فليس الجمال هو الصورة

الحسية التي تحدث في النفس لذة حسية جمالية، وإنما الجمال الحقيقي هو جمال الحق أو جمال الخير. ومصدر هذا نظرية أفلاطون في الوجود. فقد رأينا أن الوجود الحقيقي عند أفلاطون هو وجود الصورة، أما الوجود الحسى فلا يُخْلَق مطلقاً تسميته باسم وجود حقيقي. فإذا كان الفن يمثل الوجود الحسى، ويمثله في مرتبة أقل بكثير من الفلسفة ومن الرياضيات، لأن الفنان إنما يقلد الأشياء الحسية والأشياء الحسية بدورها تقليد للصور، فألفن إذن تقليد التقليد. أما الفلسفة فأرقى من الفن بكثير، لأنها تتأمل الصور مباشرة، لا تقليدات الصور. ولهذا يجب أن يقترب الفن قدر المستطاع من ماهية الفلسفة، بأن يكون متجها إلى الحق وإلى الخير. ويؤكد أفلاطون هذه الناحية الثانية، ويقوم الفنون على هذا الأساس: فالفن الذي يقرب من العلم ويكون أبعد عن التمويه يكون أعلى من ذلك الفن الذي يميل إلى التمويه ولا يؤكد جانب الأخلاق. وتبعأ غذا فإن الأخلاق هي المقياس الأكبر للفن. فليس الفن إذن للفن \_ كما يقولون \_ وإنما الفن للأخلاق. وأفلاطون أبعد الناس عن أن يقول بنظرية الفن للفن.

فلنبحث في الفنون تبعاً لهذه القاعدة. فنجد أولا أن التصوير هو أبعد الفنون عن أن يمثل الحقيقة. لأن الأثر الأكبر للتصوير يأتي دائهًا عن طريق الايهام بالألوان والأضواء، فينتج عن هذا أوهام تؤثر في النفس ذلك التأثير الذي ينشده الفنان. فذلك الفن قائم كله إذن على التمويه.

ويليه فن النحت. وهذا الفن لـو روعي فيه أن تكون الأوضاع والخطوط متلائمة مع الواقع وممثلة له أكبر تمثيل، فإنه يكون حينئذ فناً ذا فائدة. أما إذا لم تراع فيه هذه القواعد، فحظه من الضعة حظ التصوير.

أما الموسيقى فقد رأينا من قبل أنها من الأدوات الضرورية في التثقيف ، لأن الأثر الأول للموسيقى هو إحداث الانسجام في النفس الانسانية، وإحداث الانسجام إذا تكرر أصبح عادة، فيميل الانسان تبعاً لهذا إلى أن يراعي دائبًا تحقيق الانسجام. وقد رأينا من قبل أن الانسجام هو الفضيلة، فمن شأن الموسيقى إذن أن تكون مساعدة للنفس على تحقيق الفضيلة. والخلاصة هي أن الموسيقى فن له قيمته في التثيقف. لكن هذا ليس متعلقاً

بكل نوع من أنواع الموسيقي، فإن من الموسيقي ما يحقق هذا الغرض. وإن منها لما يعمل على هدمه. فإذا كانت من نوع الموسيقي الحربية أو الموسيقي الهادئة، أدت إلى هذا الغَرْضِ المطلوب، وهو إحداث الانسجام في النفس؛ أما إذا كانت من تلك الأنواع التي : اما أن تكون موسيقي مخنثة، أو موسيقي عواطف صاحبة، فإنها تكون مضرة أشد الاضرار. فيجب إذن أن تكون الموسيقي متجهة إلى تحقيق واحد من اثنين: إما إحداث الانسجام بأن تكون موسيقي هادئة يراعي فيها دائيًا أن تحدث في النفس الطمأنينة والتناسب بين أجزائها المختلفة؛ وإما أن تكون متجهة إلى إثارة الحماسة من أجل إتيان الفعال الجميلة. أما الشعر فيجب أيضاً أن يكون متجهاً هذا الاتجاه، فيحث الانسان على فعل الخير، ويصور الناس تصويراً ملائهًا من شأنه أن يؤخذ على سبيل الاحتذاء. أما الشعر الذي لا يمثل هذه الناحية واللذي يصور الألهة تصويراً لا يتفق مع مقامهم، فيجب أن يستبعد استبعاداً

كذلك الحال في الفن المسرحي: فيجب أن تكون الملهاة (الكوميديا) متجهة إلى السخرية من الأخلاق الذميمة، ولا يجب أن تظهر فيها إلا الطبقة الدنيا، أما الطبقة الأرستقراطية فيجب ألا تمثل مطلقاً في الملهاة. أما المأساة (التراجيديا) فيجب أن تمثل العواطف النبيلة، وأن يكون كل أشخاصها بمن ينتسبون إلى الطبقة الأرستقراطية لكى تمثل ما فيها من عواطف نبيلة.

فاذا انتقلنا من ماهية الجمال وماهية الفنون المختلفة إلى القوة الفنية الخالقة أو القوة الإبداعية، فإننا نشاهد أفلاطون يقول إن هذه القوة واحدة في كل من الفلسفة قبل، فهي الحماسة أو الحب بالمعنى الذي حددناه من قبل. ولكن بينها هذه الحماسة تؤدي في حالة الفن إلى تصوير أو تقليد للمحسوسات، نجدها تؤدي في الفلسفة أسمى بكثير منها في الفن ولما كان أفلاطون قد جعل الفاية الأولى والأخيرة هي الفلسفة، فإنه قد حط من مقام الخيال الشعري وعده تمريها وشيئاً مفسداً. وعلى كل حال فكلام أفلاطون في هذه المسالة، أي في مسألة قوة منظمة عن ماهية هذه المؤية الإبداع الفني، كلام لا يمكن أن تستخلص منه نظرية منظمة عن ماهية هذه الفوة الإبداعية.

ويتصل بالفن بوجه عام، فن الخطابة. وقد حل أفلاطون على هذا الفن، لكنه لم يحمل عليه حملة تامة بمعنى أنه فن مرفوض ابتداء، ولكنه حمل على إساءة استعماله عند السوفسطائين، وقال بوجوب تنقيته من ذلك التصويه السوفسطائي. ومع أن الخطابة في مستوى أقل كثيراً من المديالكتيك، فإنها لازمة لكي يمكن نقل الأفكار الفلسفية إلى ذهن العامة، ولكي يستطيع الإنسان أن يقنع الجمهور بالحقائق التي لا يمكنه أن يقتنع بها عن طريق المنطق، لعسر فهمه، ولهذا جعل أفلاطون الخطابة جزءاً من مواد التعليم في الاكاديمية، لكنه حذر دائمًا من استعمال البراهين الخطابية ومن إساءة استعمال الخطابة، ومن استعمالها في التفكير الفلسفي بوجه خاص.

## مراجع

في كتاب ايبرفك ذكر كامل للمراجع التي ظهرت عن أفلاطون حتى سنة ١٩٢٥، ولهذا فلن نورد هنا إلا ما ظهر بعد سنة ١٩٢٥، وتبدأ أولًا بالمراجع العامة:

نظرية الصور:

- J. STENZEL. Zahl u. Gestalt bei Platon u. Aristoteles, 1924, 2 Aufl. 1933.
- Stud. z. Entwick. d. Platon. Dialektik, von
   Sokrates zu Aristoteles, Arcte u. Diaireses. 2 Aufl.
   1931.
- G. RODIER. «Les Mathématiques et la dialectique dans le système de Platon»; «L'évolution de la dialectique de Platon» in, Etudes de philos, grecque, 1926.
- A. DIÈS. Autour de Platon, 1927, Plusieurs études.
- K. GRONAN: Platons Ideenlehre im Wandel der Zeit, 1929,
- W. FREYMANN: Platons Suchen nach einer Grundlegung aller Philosophie, 1930,
- F. M. CORNFORD: «Mathem, and Dialectic in the Republic», in, Mind, 1-4, 1932,

نظرية الأخلاق:

BROCHARD: «La morale de Platon», in Etud. de philos, pp. 169-220, 1926.

E. WOLFF: Platons Apologie, 1929.

M. WARBURG: 2 Fragen zum «Kratylos», 1929.

RICK. Neue Untérsuchuagen zu platon. Dialogen, 1931.

GADAMER, H.G. Platos dialek. Ethik. Phanomenol. Interpret. «Philobos», 1931:

R.C. LODGE: Plato's Theory of Ethics. Int. Libr. of psychology:

- B.M. LAING: «The problem of justice in Plato's Rcp.» in Philosophy, VIII, 32, octobre 1933, pp. 412-421.
- A.J. FESTUGIERE: Contemplation et vie contemplative chez Platon. 1936.

نظرية الدين:

A. DIES: op. cit. «Le Dieu de Platon» «la religion de Platon»,

- A. BREMOND: «La religion de Platon d'aprés le Xe livre de lois», in, Rech. de. science religieuse. 1932, 1, pp. 25-53.
- B. JANSEN: «Das Wesen und die Stellung Gottes in der Philosophie Platons», in Gregorianum. Januar 1932. pp. 109- 123.

نظرية الفن:

G. GOLIN: «Platon et les poètes» in REG. XLI, 1928.

A. RIVAUD: «Platon et la musique» in Rev, d'hist. de la philos. 1929.

P.M. SCHUHL: Platon et l'art de son temps, 1935.

R. C. LODGE: Plato's Theory of Art. Int. Libr. of psych. and philos. 1953.

الأفلاطونية المحدثة

- G. RODIER. «Remarques sur le Philèbe» in Etudes de Philos. gr... 1926.
- H. KELSEN: "La justice platonicienne" in Revue philos. nov. 1932. pp. 346-396,
- A.E. TAYLOR: Plato, the man and his work, 1929
- H. LEISEGANG: Die Platon Deutung d. Gegenwart, 1929.
- C. RITER: DieKerngedanken der plat. Philosophie, 1931.
- L. STEFANINI: Platone, 2, vols., 1932, 1935. Padova, Cedam.

E. GRASSI: Il problema della metafisica platonica. Bari. Laterza, 1932.

PAUL SHOREY: What Plato said. Chicago, Cambridge, 1933.

K. HILDERBRANT: Platon, der Kampf des Geistes um die Macht, 1933.

L. ROBIN: Platon, 1935. Paris, Alcan.

المحاورات:

COTSTANTIN RITTER: Platonische Liebe Dargestellt nach Uebersetzung u. Erläuterung des Symposions. Tübingen 1931;

A. HARDER: Platon's Kriton, 1934.

MAX WUNDT: Platons Parmenides 1935.
ERNST MOERIZ MANUSSE: Platons Sophistes und Politikos; Berlin 1927.

P. GUIFFRIDA. «Valore e significato del Menesseno», in Giorn. Cri. d. filos. ital., 1937.

W. JAEGER: Paideia: 2nd vol. 1943.

J. WAHL: Etude sur le Parménide de Platon, 1926.

PAUL FRIEDLAENDER: Die platonischen Schriften. Berlin 2: Bde, 1928, 1930.

C. VERING: Platons Dialoge in freier Dastellung, 2 Bde, 1929- 1938.

Platons Staat, 1925.

في القرن الأول قبل الميلاد، وفي القرنين الأول

والثاني بعد الميلاد، نشاهد تياراً جديداً يغزو الفكر اليوناني ويكاد يتميز تميزا شديداً جداً عها كان قبله من تبارات في الفلسفة اليونانية، ويتميز بنوع خاص لأننا لا نستطيع بدقة أن ندخله داخل هذا الإطار من الروح اليونانية . وهذا التيار الجديد قد بلغ أوجه عند شخصية فلسفية تعد من الطراز الأول من بين الفلاسفة الذين عرفتهم الانسانية جيعاً. ونعني بها شخصية أفلوطين. وقد مهدّ لهذا التيار فلاسفة سابقون منهم فيلون وهو أهم ممثل سابق على أفلوطين لهذا التيار الجديد، كما نجد إشارات غامضة إليه في النزعة الفيثاغورية المحدثة ولدى الأفلاطونيين الذين ظهروا في ذلك العصر وحاولوا أن يجددوا الفلسفة الأفلاطونية. لكن أفلوطين قد بز هؤلاء جميعاً، حتى إننا لنجد الفارق كبيراً جداً بين ما وصل إليه في أبحاثه، وبين ما انتهى إليه هؤلاء المتقدمون. فلئن كنا نجد أصحاب هذه التيارات المتقدمة السالفة على أفلوطين يحاولون أن يرتفعوا بالتعارض بين الروح والمادة أو بالثنائية بوجه عام إلى أعلى درجة ممكنة، فإنه يلاحظ مع ذلك أنهم لم يصلوا في هذا إلى القول بوجود علو مطلق من جانب والواحد، أو المبدع الأول بالنسبة إلى بقية المخلوقات كاثنة ما كانت هذه المخلُّوقات، عقلية أو مادية، فإنهم لم يزالوا يخلطون بين الله أو الأول وبين المعقولات الأولى. لكن أفلوطين هو الذي استطاع لأول مرة أن يفصل فصلًا تاماً بين الأول وبين بقية الأشياء. ثم إذا كان هؤلاء السابقون من الفيثاغوريين والأفلاطونيين المجددين قد عنوا أيضا بإيجاد وسائط بين الأول وبقية الموجود، وإذا كانوا قد حددوا الله، ولكن بتحديدات أقرب ما تكون إلى صفات السلب، فإنهم مع ذلك لم يستطيعوا أن يفصلوا القول في هذه الوسائط، وأنَّ يبينوا كيف ينزل الإنسان بالتدريج من الواحد حتى المادة. وإنما أفلوطين هو الذي استطاع أن ينظم هذه الوسائط على صورة نظام محكم الأجزاء، يقوم على تصاعد عقلي مرتب، بينها قنع هؤلاء السالفون بما قدمه لهم الدين اليوناني الشعبي في فكرة والجنء. هذا إلى أنه وإن كان هؤلاء المتقدمون قد حاولوا بعض الشيء أن يفنوا المادة وأن لا يجعلوا لها وجوداً مستقلًا بجوار الله، على أساس أن هناك مبدأين أصليين هما الله والمادة أو الصورة والهيولي، فإنهم لم يستطيعوا أن يصلوا إلى الغاية المطلوبة والتي يقوم عليها في الواقع كل هذا البنيان، ونعني بها اشتقاق المادة من والأول؛ أو من الله، بإفناء الهيولي إفناءً تاماً في الصورة. وإنما الذي فعل هذا أفلوطين: فهو

الذي جعل الوجود المادي شيئاً صادراً ومشتقاً عن الوجود

الأول أو وجود الله، وإن كان هذا الوجود المادي في الطرف الآخر من الوجود العقلي.

هذا إلى أن مذهب هؤلاء المتقدمين لم يكن مذهباً بمعنى الكلمة، أي نظرة في الوجود متناسقة الأجزاء مترابطة منطقياً فيها بينها وبين بعض، وإنما كان أقرب ما يكون إلى أفكار متناثرة ذات طابع عام هو الذي يعطيها هذا الانجاه الجديد، كها أن العناية بالناحية الطبيعية من البحث الفلسفي كانت ضئيلة إلى أبعد حد لدى هؤلاه، ومن ثم الفلسفي كانت ضئيلة إلى أبعد حد لدى هؤلاه، ومن ثم الموجود، من حيث انهم لم يبحثوا في هذا الوجود الطبيعي، أو على الأقل لم يحلوا هذا الوجود الطبيعي في الوجود المعقول، من أجل أن يكون بحثهم في الوجود شاملاً لكل اجزائه. وإنما جاء أفلوطين ففعل هذا على الصورة الكاملة وقدم مذهباً في الوجود متناسب الأجزاء شاملاً لكل نواحيه.

ومن هذا كله نستطيع أن نستخلص أن أفلوطين يكوَّن من هذه الناحية اتجاهاً واضحاً متمايزاً إلى حد بعيد جداً عن الاتجاه الذي اتجهه هؤلاء المتقدمون. وأقرب من هؤلاء الى أفلوطين فيلون، فقد حاول أن يكمل النقص الذي أشرنا إليه عند هؤلاء المتقدمين. ففيها يتصل بفكرة الله نجد فيلون قد عني بأن يميز تمييزاً يكاد يكون تاماً بين الأول وبقية الوجود، وهو من أجل هذا ارتفع بفكرة الله عن كل تحديد إنساني لكى يبقى لهذه الفكرة كل صفائها ولا يدع فيها مجالًا لنفوذ اللاموجود أو المادة أو ما هو جدير بالمخلوق وليس جديراً في الواقع بالأول المبدع. ومن هنا فقد رأينا عند فيلون أن الاتجاه في صفات الله كان أميل إلى الناحية السلبية منه إلى الناحية الإيجابية. وعنى الى جانب هذا بتحديد الوسائط بين المبدع الأول وبين بقية الأشياء: فجعل هناك قوى إلهية، ثم قبال بفكرة اللوغوس على أساس أنه \_ على أرجح تفسر \_ القوة العليا الإلهية فيها \_ فإنه لم يزد على ذلك كثيراً. وهنا يلاحظ أن ثمة اختلافاً بيئًا مع ذلك بين فكر فيلون وفكر أفلوطين، فنقطة البدء عند كلا المفكرين ليست واحدة، إذ نقطة البدء عند أفلوطين هي البحث في الفلسفة من أجل تحصيل الحقيقة بصرف النظر عن المعاني السابقة المتصلة بتيار ما؛ بينها الحال على العكس من هذا عند فيلون فقد بدأ بالحقيقة الدينية، ولم يأخذ في الواقع بسبيل الفلسفة إلا من أجل

أن يكون معيناً على الحقيقة الدينية؛ فالأرجح ان يقال إن الدين هو الأصل، وما الفلسفة إلا خادم للدين. وقد كان لهذا أثره الكبير في تفكير فيلون حتى في هذه المسائل التي قلنا بأن ثمة تشابهاً كبيراً فيها بين فيلون وأفلوطين، فقد تذبذب فيلون بين فكرة الله المشخص التي قدمتها له الديانة اليهودية وبين فكرة الله المجرد الذي لا يمكن أن يسمى، لأن أى نعت أو صفة له من شأنها أن تقلل من كمال هذه الفكرة. وكان من شأن هذا التذبذب ان جاءت فكرة الله عند فيلون هجيناً، لأنها خليط من التصور اليهودي، والتصور الأفلاطون اليونان الصرف. كما أن فيلون قد خضع في تأثره، إلى جانب هذا لتيارين فلسفيين متعارضين هما الأفلاطونية والرواقية، والمذهب الأول مذهب تصوري بينها الثاني مذهب ديناميكي فعلى، ومن هنا كان الاختلاط الذي سنشير اليه أيضاً عند كلامنا عن فيلون، مما أدى إلى وقوعه في كثير من التناقض، خصوصاً وأنه كان مضطراً إلى هذا لأنه كان يريد أن يتصور هذا الإله على أساس يقرب من اليهودية ومن فكرة الشعب المختار عند الله. وكان يؤيد هذا الاتجاه فكرة والنوس، الكلى أو العقل الكلى عند الرواقيين، مما من شأنه أن يجعل الناحية العقلية في الله أكبر سيادة من الناحية الأخرى وهي الناحية التصورية العقلية. هذا إلى أن فكرة الوسائط عند فيلون لم تكن واضحة كل الوضوح، فهو لم يستطع أن ببين الطريقة التي بها تتكوّن الأشياء ابتداء من الله أو المبدع الأول، فلئن قال بالمفارقة المطلقة أو ما يشبه هذا فيها بين الله وبين بقية الموجود، فإنه لم يستطع ان يبين كيفية نسبة هذه الأشياء الأخرى من معقولة ومادية الى الله، وهذا رأيناه تارة يصف هذه المعقولات بأنها صفات الله، وبالتالي لا تنفصل عنه، وتارة أخرى يتحدث عن اللوغوس بحسبانه أقنوماً. ؛ وهذا الأقنوم يوصف حيناً بأنه جزء من الله؛ وحيناً آخر بأنه مستقل عنه. ثم لا يبين لنا بوضوح كيفية الخلق، ويخلط كثيراً بين اللوغوس وبسين والصوفيا، وما شاكل هذا من القوى الإلهية الأولى التي قال بها.

أما أفلوطين فقد استطاع أن يبين في دقة وإحكام كيفية وصدور ، الموجودات عن الله، وأن يبين كذلك آثار هذه القوى الإلهية في الأشياء، ويرتب هذا كله في نظام منطقي معقول يكاد يكون نسيجاً واحداً محكم الأجزاء.

هذا إلى أن فيلون، وإن كان قد قال بأخلاق متأثرة بأخلاق الرواقية، كما قال كذلك بفكرة والكشف، والوجد وعدُّ التجربة الصوفية هي الأساس في كل معرفة حقيقية ا والقول بأن طمأنينة النفس أو حالة النفس المطمئنة هي الدرجة العليا ـ فإنه لم يستطع مع ذلك أن يبين حدود هذه التجربة الصوفية الروحية، ولم يفصُّل القول في ماهية الكشف وحدوده، وعلى أي نحو يكون، ولم يبين بوضوح ـ لأنه لم يكن ذاتياً بدرجة كافية ـ حالة هذه النفس المطمئنة وقيام الإنسان بواجبه الأخلاقي بأن يفنى في الله، وما عدا هذا من مسائل متعددة سنعرض لها عند الكلام عن أفلوطين. أما أفلوطين فإنه وإن كان قد تأثر بعض التأثر بالأخلاق الرواقية، فبإنه انتهى إلى عبد التجربة الصوفية، تجربة الوجد، هي الغاية النهائية التي يجب أن، تتحدد تبعاً لها وتترتب عليها كل المقدمات المؤدية: فمنذ البدء كان مزاج هذه التجربة الروحية المزاج المحدد لكل معرفة، وبالتالي الأساس لكل نظرية في المعرفة، كما أنه لأول مرة وإلى الدرجة العليا، استطاع أن يبين ماهية هذه التجربة، وأن يجددها كل التحديد، وأن يبين ما فيها من جانب ذاتي وما فيها من جانب عُلُوي يأتي عن طريق الله. وهكذا نستطيع ان نستخلص من هذا كله أن أفلوطين كان متمايزاً تمايزاً كبيراً جداً من كـل المذاهب

السابقة، وأنه يجب أن يوضع في تيار جديد بعد هو نقطة البدء فيه ونقطة النهاية في الواقع، هو تيار الأفلاطونية المحدثة؛ وهذا التيار يكون القسم الرابع أو الدور الرابع من أدوار تطور الفلسفة اليونانية. إلا أن ها هنا مشكلة خطيرة تتعلق بالصلة بين هذا التيار وبين الروح اليونانية. فالمؤ رخون جميعاً ـ تقريباًـ قد اعتادوا حتى اليوم ان ينظروا إلى هذا التيار بوصفه تطوراً منطقياً للفلسفة اليونانية في العصور المتقدمة مباشرة، وبالتالى أن يضيفوه إلى الحضارة اليونانية وإلى الروح اليونانية، بوجمه عام. وعملي رأس أصحاب هذا الرأي تسلر، الذي حاول أن يبين في كثير من الجهد والتدقيق ما هنالك من تشابه كبير جـداً بين الفلسفة اليونانية التالية لأرسطو وبين الأفلاطونية المحدثة، وقد بني كلامه في هذا خصوصاً على بيان التطور الذي انتهت إليه الفلسفة اليونانية وعد هذا التطور مؤذناً كذلك ـ لما له من تشابه كبير مع الأفلاطونية المحدثة ـ بقيام هذه الفلسفة الجديدة. ولكنا نرى مع ذلك أنه وإن كان ثمة تشابه كبير بين الفلسفة التالية على أرسطو وبين الفلسفة

الجديدة، فإن الفروق بين الاثنين، عما يمس جوهـ كل واحدة منهما، تجعلنا نرجح أن تكون هذه الفلسفة الجديدة منتسبة إلى روح حضارة أخرى جديدة، ونعني بها الحضارة العربية أو الحضارة السحرية على حد تعبير اشبنجلر: ذلك ان الرمز الاولى للحضارة العربية أو السحرية هو الذي يطبع بطابعه كل اجزاء الفلسفة الجديدة، وما هنالك من مظاهر فحسب لا تمس الجوهر في شيء، ونعني بم الروح السائدة في هذه الفلسفة الجديدة. هذا إلى أنه يلاحظ أن الحضارة الجديدة ليست حضارة خالصة قد اعتبرت الرمز الأوَّلي لروحها في صفائه وعمومه، وإنما قد دخلت في هذه الحضارة. الظاهرة التي يسميها اشبنجلر ظاهرة «التشكل الكاذب». إذ ضغطت الحضارة القديمة، ونعني بها الحضارة اليونانية الرومانية، على الحضارة الجديدة الناشئة فصبتها في قوالب يونانية رومانية قديمة. وبهذا ظهرت تلك الحضارة بمظهر يوناتي روماني مما يجعل الخلط بين كلتا الحضارتين سهلًا قريباً، وهذا هو الذي يفسر ما هنالك من تشابه كبير بين فلسفة أفلوطين وبين مظاهر الروح اليونانية في الفلسفة التالية على أرسطو بل وفي فلسفة أفلاطون وأرسطو. فالذي يميز هذه الفلسفة الجديدة بنوع خاص هو فكرة إضافة الأشياء الى قوى خفية وإيجاد نظام عالمي على أساس هذه القوى الخفية، ونظرة في الوجود تسودها التجربة السحرية الصوفية. ولو أننا نظرنا في الفلسفة الجديدة لوجدنا أنها عَتاز امتيازاً كبيراً جداً من الفلسفة اليونانية الحقيقة ، بهذا الجانب الذاتي. وهو جانب قد شعر به أصحاب هذه الفلسفة وكانوا عالمين بوجوده في أنفسهم إذ نرى أفلوطين يقول لنا تارقه وذلك في والتَّساعات، الرابعة \_ ويجب على أن أدخل في نفسى ومن هنا استيقظ، وبهذه اليقظة أتحد بالله... والى جانب هذا نراه يقول مرة أخرى: «يجب على أن احجب عن نفسي النور الخارجي لكي احيا وحدى في النور الباطن، ونجد عبارات كهذه كذلك عند بقية الأفلاطونيين مثل أبرقلس فنراه يقول إن المعرفة تبدأ من الذات وتنتهي إلى الله، والمعرفة الذاتية هي كل شيء. ونرى هؤلاء الأفلاطونيين يفسرون قول سقراط المشهور تفسيراً جديداً، فيريدون من معرفة الإنسان لـذاته أن ينطوي على نفسه وأن يسد كل المنافذ التي تربط بينه ويطل منها على العالم الخارجي. ولهذا، ومن أجل هذا الطابع:

طابع الذاتية المطلقة والتي وإن اتجهت في النهاية إلى الله،

فإنها ذاتية مع ذلك، اذ ليس ثمة محاولة لإيجاد انسجام بين الذات وبين الخارج - نقول إن هذا الطابع بكفي وحده لتمييز هذه الفلسفة من الفلسفة اليونانية الحقيقية، وبالتالي يكفي لإخراج هذه الفلسفة من حظيرة الحضارة والروح البونانية إلى داخل روح جديدة هي روح الحضارة العربية أو السحرية.

ونحن نجد إلى جانب هذا أن هذه الفلسفة متأثرة منذ البداية بالتجربة الدينية، فنقطة البدء ونقطة الانتهاء والعامل السائد الذي يطبع بطابعه الخاص اتجاه هذه الفلسفة هو التجربة الدينية مفهومة على نحو صوفى، وإن كان أحياناً بعيداً عن الأديان|الوضعية. وهذا الطابع الجديد لا نجده في الفلسفة البونانية الحقيقية. فلئن عنى أفلاطون بالدين وكذلك أرسطو، ولئن عني الرواقيون بوجه خاص بالناحية الدينية؛ فإن ذلك ليس كافياً لأن يجعل هذه الفلسفة ـ عند أفلاطون أو عند الرواقيين ـ فلسفة دينية بالمعنى الذي نريده حينها ننعت فلسفة افلوطين والأفلوطينية بأنها دينية. إذ ان فكرة الله والتجربة الدينية بوجه عام عند أفلاطون والرواقية. ، كانت شيئًا مضافًا ، وأقرب ما تكون إلى الحقيقة الدينية منهما إلى الحقيقة الفلسفية. لهذا لا نستطيع من هذه الناحية أن نقول إن الفلسفة اليونانية عند أفلاطون أو الرواقية، كانت دينية بعكس الحال تماماً عند أفلوطين والأفلوطينية عموماً. هذا ولو أن بعضاً من المؤرخين مثل اتسلر ينكمر أن تكون المذاهب الشرقية قد أثرت تأثيراً كبيراً في الفلسفة فإننا نجد كثيراً من الباحثين المعتمدين مثل فاشيرو في كتابه والتاريخ النقدي لمدرسة الإسكندرية، (في ٣ أجزاء ظهرت بين سنة ١٨٤٦ - ١٨٥١) يقول: إن الفلسفة الأفلوطينية كانت فلسفة شرقية بكل معاني الكلمة، فهي في روحها وجوهرها وطبيعتها شرقية. وأما المظهر الخارجي لها فإنه وإن كان يونانياً، فإن هذا لا يجب أن يجعلنا نعتقد أن فيها روحاً يونانية، وهذا ظاهر خصوصاً فيها يتصل أولًا بما قلناه عن الطابع العام لهذه الفلسفة، وثانياً في ان كثيراً من الأفكار التي كانت منتشرة في البيئة الهندية الفارسية أي البيئة التي ظهرت فيها الحضارة العربية، قد أثر كل التأثير في هذه الفلسفة، ففكرة الملائكة أو الوسطاء أو العقول المتوسطة ثم فكرة والصدور؛ خصوصاً، كل هذه افكار شرقية من ألفها إلى يائها. ففكرة الصدور ـ وهي التي تلعب أخطر دور في هذه الفلسفة وتكون الفكرة السائدة في

الأفلاطونية المحدثة

كل اجزائها \_ فكرة شرقية مأخوذة عن المذاهب الهندية والفارسية، وإن كانت أوضع في المذاهب الهندية. ولئن قبل حينئذ إن الأفكار الهندية لم يتصل بها أفلوطين مباشرة، إذ لم يسافر إلى الهند، ولم يختلط بالبيئات الشرقية الحقيقية، فإن هذا ليس دليلاً ينهض ضد تأثره بالعناصر الشرقية. فقد كانت هذه العناصر الشرقية تحلق في الجو الذي وجد إبان ذلك العصر، في القرون الثلاثة الأولى للميلاد بوجه أخص، وكانت منتشرة إلى حد بعيد جداً في جميع الأوساط الشرقية التي استوطنت المدن المتوسطة بين الشرق القريب والشرق اليوناني أي مصر خصوصاً، فكان هذا كافياً لانتشار هذه الأفكار والمذاهب الشرقية، في هذه الأوساط، فلا سبيل إذن إلى إنكار تأثر الإفلاطونية المحدثة بالعناصر الفكرية الشرقية.

وإنما الذي يحتاج إلى النظر الدقيق، هو الصلة بين المسيحية وبين الأفلاطونية المحدثة. فالناس مختلفون بإزاء هذه المسألة اختلافاً شديداً، خصوصاً وأنها مسألة شائكة تتصل بنشأة المسيحية خاصة، كها هي معروضة في كتبها المقدسة. فالبعض يقول إن المسيحية هي التي أثرت كل التأثير في نشأة هذه الفلسفة الأفلاطونية. هذا إلى أنه، خصوصاً ابتداء من القرن الرابع، كانت الفلسفة الأفلاطونية مختلطة كل الاختلاط بالدين المسيحي، حتى إنه من بين رجال الفلسفة الجديدة، كان هناك كثير من رجال الدين المسيحي كأوريجانس مثلًا، وكل هذا ينهض دليلًا في نظرهم على تأثر هذه الفلسفة بالمسيحية، ولكن هناك رأياً آخر يمثل الرأي العلمي الصحيح وهو الذي يعرضه لنا تسلر فيقول : إن الأحوال التي نشأت فيها المسيحية، وتلك التي نشأت فيها الأفلاطونية المحدثة، أحوال متشابهة أو واحدة، فقد كان العالم اليونان الروماني، إبان ذلك العصر، قد توزع القلقُ نفوس كل الذي يقطنون به، إذ فقدت المالك الرومانية استقلالها، ولم يعد ثمة شعور بالحرية ولا بالاستقلال الذاتي وأصبح الناس من أجل هذا يائسين من كل شيء، ويطلبون الخلاص بأي ثمن، أو بعبارة أدق بأرخص الأثمان. ولهذا كان لا بد أن تلعب المذاهب القائلة بالخلاص الدور الأكبر في تشكيل هذا الاتجاه الجديد، وكانت الأحوال الروحية التي يعانيها الناس في ذلك العصر من شأنها أن تدفع إلى إيجاد مذاهب تدعو إلى التخلص من الوجود الخارجي، من حيث ان هذا الوجود الخارجي شر لا خير فيه، ولا حاجة

إلى التعلق به أدن تعلق، بل يجب على الإنسان أن يعزف عروفًا تاماً عن الوجود الخارجي المادي، وينشد الخلاص بعد هذا في حقيقة دينية عليا، يعنى فيها الإنسان، ويجعل غايته في الحياة هذا الفناء.

لكن إذا كانت الأحوال والظروف التي نشأت فيها كل من المسيحية والأفلاطونية واحدة متشابهة، فليس معنى هذا أنه لا بد أن يؤثر الواحد في الاخر، فقد يكون الحق وحده الدافع لإيجاد هذا التشابه بين كل من المسيحية والأفلاطونية المحدثة. وإننا لنجـد في الواقـع أن هناك اختلافاً بيَّناً حتى في هذه الأشياء المتشابهة بين المسيحية والأفلاطونية المحدثة. فالمسيحية وإن كانت قد نشدت، كالأفلاطونية سوا ، بسواء؛ الفناء في حقيقة عليا يجب على الإنسان أن يعتمد عليها، بل ويفني فيها، فإنها فهمت هذه الحقيقة العليا على أساس عيني تاريخي، فربطت هذه الحقيقة بأحداث تاريخية معينة وأشخاص معينين. أما الأفلاطونية المحدثة فقد نظرت إلى المسألة من الناحية العقلية الصرفة، وأقامت من أجل هذا مذهبها في جو من الحرية التي لا تتعلق بفرد أو بحادث. ثم إننا نجد الاتجاه في المسيحية مضاداً للاتجاه في الأفلاطونية المحدثة فيها يتصل بالصلة بين الله وبين الفاني المحسوس، فالمسيحية تربد أن تنزل بالله إلى مستوى الفاني بأن تجعل «الأول» أو الله يلبس ثوب الإنسانية، أي يلبس ثوب الفناء.

والحال على العكس من هذا في الأفلاطونية المحدثة: فإنها تبدأ من الإنسان، كي ترتفع به إلى مقام الألوهية، فالسبيل إذا صاعد بالنسبة إليها، هابط بالنسبة إلى المسيحية. ومن أجل هذا شعر الأفلاطونيون المحدثون منذ البدء بما هنالك من اختلاف كبير بين اتجاهات المسيحية واتجاهاتهم هم أنفسهم، حتى إننا لنجد ان كثيراً من الجهد قد انفقه هؤلاء الأفلاطونيون المحدثون من أجل الرد على المسيحية. وإنا لنجد هذا ظاهراً منذ اللحظة الأولى، إذ نجده عند امونيوس سكاس، وقد كان مسيحياً، فيها يقال، أول الأمر، ثم انتقل من المسيحية إلى الأفلاطونية المحدثة وبالتالي إلى الشرك. ويكاد يكون المجهود الذي بذله الأفلاطونيون المحدثون، خصوصاً فيها ورد لنا عن فورفوريوس، متجهاً الى الدفاع عن الشرك ضد المسيحية، فورفوريوس، متجهاً الى الدفاع عن الشرك ضد المسيحية، أصول مذاهبها كنتيجة لردها على المسيحية. ثم إن

الاختلاف يتضح كذلك في هذا التشابه الذي كثيراً ما يحاول أن يقول بوجوده المؤرخون بين فكرة الثلاث في المسيحية، وبين ما نجده من التثليث في الأفلاطونية المحدثة، فكما يقول جيل سيمون في كتابه عن اتباريخ مدرسة الاسكندرية،، (في جزئين؛ باريس سنة ١٨٤٥): ليس هناك من تشابه إلا في اللفظ فحسب بين التثليث المسيحي والأقانيم الثلاثة عند أفلوطين، وذلك لأن أفلوطينَ لا يقول بأن الأقانيم الثلاثة هي هي الله، وإنما يجعل هذه الأقانيم منفصلة عن المبدع الأول أو الواحد. ثم إن الصفات التي تضاف إلى الأقانيم المركبة للتثليث المسيحي، تختلف اختلافاً بيِّناً فيها يتعلق بنسبتها بعضها إلى بعض عن تلك التي تضاف إلى الأقانيم عند أفلوطين ، فليس ثمة تشابه في الواقع إلا في الألفاظ فحسب، وإن كنا سنجد فيها بعد أن فكرة التثليث بعد أفلوطين بعهد طويل قد تأثرت عند المسيحية بفكرة الأقانيم الأفلوطينية، ولكن ذلك كان متأخراً فبلا يمكن أن يكون داخبلًا في موضوع كلامنا، وهو تأثير المسيحية في نشأة الأفلاطونية المحدثة.

وثمة عناصر أخرى يذكرها المؤرخون ويقولون إنه كان لها تأثير كبير في نشأة الأفلاطونية المحدثة، ويخصون بالذكر منها والغنوص، γνῶσις وكانت سائدة في القرنين الثاني والثالث خصوصاً بعد الميلاد، وبينها وبين أقوال الأفلاطونية المحدثة كثير من التشابه، وبخاصة فيها يتعلق بثلاث مسائل: المسألة الأولى مسألة «الواحد» بوصفه مفارقاً كل المفارقة، ولا يمكن أن ينعت، أي الواحد، بأية صفة، وثانياً مسألة والصدوره وثالثاً وأخيراً مسألة الهيولي أو المادة بوصفها مشتقة من الواحد. فإن اصحاب مذهب العنوص؛ وخصوصاً النزعة التي قال بها منهم فلنتينوس؛ تقول بأن الله لا يمكن أن ينعت ولا يمكن أن يوصف، وهي بهذا اكثر تجريداً لفكرة الله وعلواً به من فكرة فيلون لأن فيلون قد أضاف إلى الله صفة واحدة على الأقل وهي صفة الوجود، أما أصحاب الغنوص فينكرون هـذا لأنهم ينكرون إمكان نعت الله بأية صفة من الصفات. ثم إنهم قد تأثروا كذلك بالفيثاغوريين في قولهم بأن والموناس، Μονάς أو الواحد عال على بقية الأشياء وبينه وبينها هوة لا يمكن عبورها، فهذا الواحد الذي لا يقبل النعب قريب الشبه جدأ مما قاله أفلوطين في فكرة

الله أو المبدع الأول أو الواحد. ثم إن هؤلاء الغنوصيين يقولون كذلك بأن الأشياء التصدر، عن الواحد في نظام تنازلي حتى نصل إلى المادة. إلا أنهم لا يوضحون كيفية هذا الصدور بل يلجأون ، على طريقتهم الرمزية الأسطورية، إلى تهاويل وتصورات غير دقيقة، ولا واضحة؛ فيصورون المسألة كالولادة تماماً، ويتحدثون عن ذلك بلغة الولادة. ولكنهم إذا كانوا قد قالوا بفكرة الصدوره فإنهم لم يكونوا واضحين في عرضهم لهذه الفكرة، وبهذا تفوق عليهم أفلوطين.

وإلى جانب هذا يلاحظ أنهم قد جعلوا المادة شيئاً مشتقاً من الواحد على أساس أنها الدرجة النهائية التي ينزل إليها الواحد، ولكنهم، هنا أيضاً يتحدثون بلغة أسطورية رمزية لا تبين كيفية الصلة بين المادة وبين الله، وإن كانوا قد قالوا بالفكرة الرئيسية الأصلية وهي أن المادة أو الهيولي ليست شيئاً قائبًا بذاته بجانب الواحد أو المبدع الأول فمها قيل عن وجود هذا التشابه، فإنه يلاحظ أن المذهبين كانا متعاصرين، بل لا ندرى على وجه التحقيق: هل عرف أفلوطين هذه المذاهب الغنوصية أم لم يعرفها. غير أننا نستطيع ان نؤكد أن المؤثرات في كلا المذهبين واحدة: فقد تأثر مذهب الغنوص بالأفكار اليونانيـة من فيثاغورية محدثة وافلاطونية مجددة، كها تأثر بعض المذاهب الشرقية التي غزت الإسكندرية في ذلك العهد، وتأثر كذلك بفيلون،. وسواء أكان هذا التأثر بطريق مباشر أم غير مباشر، فإنه من المؤكد على كل حال أن المصادر كانت واحدة بالنسبة إلى كل من الأفلاطونية المحدثة والمذاهب الغنوصية، فليس ثمة مانع إذن من أن يكون الاتفاق في المصادر هو العلة في التشابه في النتائج، خصـوصاً وأن العصر كان واحداً بل والبيئة كانت واحدَّة كذلك.

فسألة الصلة بن الغنوس وبين الأفلاطونية المحدثة غامضة إذن لا يمكن القطع فيها برأي نهائي، وتسلر مثلاً يميل إلى إرجاع التأثرات الأفلاطونية كلها إلى المذاهب اليونانية، وخصوصاً الرواقية والفيثاغورية المحدثة والأفلاطونية المجددة، ثم أفلاطون وأرسطو، وأخيراً فيلون. وعلى كل حال فإننا نستطيع أن نقول إن الأفلاطونية المحدثة كانت متأثرة بكل هذه التيارات التي غزت تلك البيئة في ذلك العصر، وكانت من الأسس الأولى الرئيسية التي قامت

الأفلاطونية المحدثة

عليها النظرة الـوجوديـة الجديـدة في الحضارة السحـرية العربية.

فإذا انتقلنا من الحديث عن نشأة الأفلاطونية المحدثة الى الحديث عن تطورها، وجدنا أن الأدوار التي مرت بها يمكن ان ترجع إلى أدوار ثلاثة: فالدور الأول هو دور افلوطين نفسه وفيه وضعت كل المسائل الرئيسية التي قالت بها الافلاطونية المحدثة وظهرت كل المبادىء الميتافيزيقية التي تقوم عليها كها تحددت الأغراض المختلفة والصلات المتعددة التي توجد بين الفلسفة وبين بقية اجزاء العلم. وهنا نجد أن الصلة بين الدين وبين الفلسفة لم تكن صلة طغيان من جانب الدين على الفلسفة وإنما كانت صلة توازن، حتى إن الدين لا يشغل كل الفلسفة في ذلك العصر. ولكن يأتي بعد ذلك الدور الثاني فتنقلب الآية من هذه الناحية الأخيرة إذ يصبح للدين المقام الأول في تفكر هؤلاء الأفلاطونيين المحدثين خصوصاً على يد يامبليخوس؛ وفي الدور الثالث الذي يمثله أبرقلس نجد الأفلاطونية المحدثة قد تأثرت بالمشائية، فكان من نتائج هذا التأثير أن أصبحت أكثر تنظيمًا وأحسن تنباسباً في الأجزاء، وأدق في التعبير، حتى إن الصورة العليا التنظيمية لهذه الفلسفة، إنما نجدها عند أبرقلس، لأن أفلوطين لم يترك لنا في الواقع نظاماً مذهبياً فلسفياً متناسق الأجزاء، بل ترك لنا في الغالب آراء حول موضوعات مختلفة لم ترتبط بعد ارتباطأ عضوياً واضحاً.

افلوطين: والشخصية الأولى التي أسبت هده المدرسة هي أفلوطين الذي ولد بمصر في مدينة ليقوبوليس على حد قول بعض المؤرخين، وإن كان فوفوريوس الذي ترك لنا المصدر الأول الرئيسي عن حياة أفلوطين في كتابه وحياة أفلوطين لم يذكر هذه المدينة لأنه كان يقول: إن أفلوطين كان يعنى دائيا بألا يتحدث إطلاقاً عن وطنه ولا عن آبائه وأسرته، ويظهر أن أفلوطين قد بدأ دراسة الفلسفة في سن متقدمة وقد كان ميلاده في أرجع الأقوال سنة ٢٠٤ أو سنة ٢٠٥ بعد الميلاد. وقد حاول أن يرحل الى الشرق، واتجه إلى الغرب، فذهب إلى روما، وهناك عني بعرض مذهب أستاذه أمونيوس، والواقع يقول دائيا إنه إنما يعرض مذهب أستاذه أمونيوس، والواقع يقول دائيا إنه إنما يعرض مذهب أستاذه أمونيوس، والواقع بأفلاطون وسقراط، فأفلوطين يذكر أراءه على أنها آراء

أمونيوس مع أنها أكبر بكثير من مذهب أمونيوس، ولا نكاد نجد في الواقع إلا البذور الأصلية عند الأخير، أما المذهب الكامل فإنا نجده عند أفلوطين. وينظهر أن أفلوطين قد صادف شيئاً من النجاح في روما خصوصاً وأنه قد كان له من بين التلاميذ شخصيات ممتازة في الوسط الذي أقام به إنما صدر عن طبيعة شخصية، فقد الوسط الذي أقام به إنما صدر عن طبيعة شخصية، فقد امتاز من الناحية الشخصية بسمو في الخلق ونفوذ في البصيرة من حيث قدرته على معرفة الرجال، كما امتاز كذلك بالعفة التي حاول أن يتشبه فيها بغيثاغورس. وعلى كل حال فإن شخصية أفلوطين كانت واضحة التأثير جداً في الوسط الذي وجدت به. وتوفي افلوطين سنة ٢٧٠ بعد الميلاد.

وأفلوطين قد خلف لنا مؤلفات يظهر أنه كتبها جيعاً في دور متأخر، وهذه المؤلفات ليست عرضاً منظيًا لمذهبه، وإنما هي في الواقع إجابات مختلفة عن أسئلة كان الدافع، في الغالب، إلى إثارتها نصوص أفلاطون وأقواله. ولهذا كان يبدو عليها طابع التناثر والمناسبات أكثر من طابع التنظيم والتأليف المقصود، كها أنه يغلب عليها شيء من الرمزية التي يكاد يستحيل معها أن يفهم النص. وهذه كلها صعوبات نجدها واضحة جداً في مؤلفات أفلوطين، وهي مؤلفات لم ينشرها إبان حياته، بل نشرها بعد وفاته تلميذه فورفوريوس.

والناحية الذاتية من مذهب أفلوطين تقوم على أساس أن الغاية من الفلسفة هي الارشاد إلى الطريق الذي به يصل الإنسان إلى إفناء الذات في الوحدة الإلمية وإلى إيجاد التجربة الروحية التي يستطيع الإنسان بواسطتها أن يتحد بالواحد، والمزاج المكون لهذه التجربة في الأصل الوجد، أما من الناحية الموضوعية نقوم هذه الفلسفة على أساس إنكار كل قيمة للعالم الخارجي، فكل ما هو متناه وكل موجود ما خلا الله متناه زائل، وبالتالي لا قيمة له فلا داعي في نظر أفلوطين زائل، وبالتالي لا قيمة له فلا داعي في نظر أفلوطين حتى إلى العناية به أو إثبات بطلانه. ومن هاتين الناحيتين: الناحية الذاتية والناحية الموضوعية، سنجد أن طابع الفلسفة عند أفلوطين سيمتاز أولاً بأن فكرة الألوهية هي فلسفة تقوم على الوجدان والتجربة الذوقية الصوفية فلسفة تقوم على الوجدان والتجربة الذوقية الصوفية فلسفة تقوم على الوجدان والتجربة الذوقية الصوفية

والكشف. ولهذا لا نجد افلوطين يعنى بنظرية المعرفة، بل يفترض ابتداء الموقف الشكي، فينكر أن تكون للمعرفة المعقلية أية قيمة، وإنما القيمة كلها في التجربة الصوفية وفي الكشف والذوق. ولما كان العمود الرئيسي الذي يقوم عليه بناء فلسفته هو الله أو العالم المعقول، ومن العالم المعقول ينتقل الإنسان إلى العالم المحسوس، ومن هذا الاخير يحاول أن يرتفع ثانيا إلى الوحدة الأولى، فإننا سنجد فلسفته تنقسم في الواقع إلى ثلاثة اجزاء رئيسية: الأولى العالم المحقول، والثالث العود من عالم المحسوسات، والثالث العود من عالم المحسوسات، والثالث العود من عالم المحسوسات، والثالث العود من عالم المحسوسات إلى العالم المعقول.

# العالم المعقول:

#### ١ ـ الله وصفاته

قال أفلاطون بعالم معقول في مقابس العالم المحسوس، وجعل حداً وسطاً بين العالمين هو عالم النفس أو النفس. فلدينا إذن عند أفلاطون عالم الصور؛ ثم العالم المادي أو الذي تدخل فيه ما يسمى عادة باسم المادة عند أفلاطون، وقد رأينا من قبل أن المادة عند أفلاطون ليست بالدقة المادة كما نفهمها عند أرسطو وعند غيره؛ ثم النفس.

أما أفلوطين فإنه وإن اخذ بجزء من هذا التمييز، فإنه لم يأخذ بهذا التمييز كله؛ فإنا نراه يفرق أولاً بين عالمين: عالم المعقول وعالم المحسوس؛ ولكننا نجده بعد هذا يختلف مع أفلاطون فيها يتصل بهذا العالم المعقول على وجه أخصِّ. فإن العالم المعقول عند أفلاطون عبارة عن مجموع الصور، وهذه الصور لا تشتق من مبدأ أعلى منها، ولو أن فكرة الخير قد توهم في عرضها بأنها تلعب مثل هذا الدور، فإننا نجد في الواقع أن فكرة الخير تختلط ببقية الصور، حتى لا يمكن أن تعد صورة الخير صورة قائمة بذاتها مستقلة كل الاستقلال، أي بمعنى أن هناك هوة غير معبورة بينها وبين بقية الصور. أما أفلوطين فقد علا بفكرة «الأول» أو المبدأ، علواً كان من شأنه أن يقول معه بأن هناك هوة لا يمكن عبورها بين الأول وبين الصور نفسها، ولكننا نجده بعد ذلك ومع تأكيده لوجود هذه الهوة في حالتين: أولًا في حالة الصلة بين الأول وبين المعقولات، ثم في حالة الصلة بين عالم المعقول وعالم المحسوس ـ نقول

على الرغم من ذلك نجده يختلف كذلك مرة أخرى مع أفلاطون، فبدلاً من أن يقول مع افلاطون فيها يتصل بالهوة بين العالم المحسوس والعالم المعقول، إن هذه الهوة هوة تامة، بمعنى أن هناك مبدأين أصليين: هما المعقول والمحسوس، ولا يرد الواحد إلى الأخر، نجد أفلوطين يقول إن هناك تصاعداً أو تنازلًا في الصلة بين المعقول والمحسوس، اعني أن هناك ترتيباً ونظاماً قمته المعقول من حيث أنه الأول، ثم تتلوه بقية الأشياء، حتى نصل في أدن درجة من درجات هذا السلم إلى المادة الصرفة، أي أن المادة تشتق في النهاية من الأول. كذلك لا نجد أن الصور أو المعقولات أفكار في عقل الله، وبالتالي هي الله عند أفلوطين، بل نجد أن الأشياء تترتب بحيث يكون والأول» في القمة، ويليه والعقبل الأوله، ثم بقية العقبول. ويلاحظ هنا أيضاً أنه على الرغم من وجود هذا الترتيب التنازلي بين الأول وبقية المعقولات، فإن هنالك مع ذلك هـوة غير معبـورة، أي علواً مطلقاً للأول بـالنسبة إلى المعقولات. وهذا يظهر لنا شيئًا، إن شئنا سميناه بالتناقض أو التعارض في النظر إلى الله، وصلته ببقية الأشياء من معقولات ومحسوسات. وعلى كل حال، فإن وضع المذهب الوجودي عند أفلوطين هو على النحو التالى: فنرى من ناحية أن هناك عالمين بينها هوة من ناحية، وبينها ترتب من ناحية أخرى وهما عالما المعقول والمحسوس؛ ومن ناحية أخرى نجد أن هناك في باب المعقولات ثلاثة مبادىء، أو إن شئنا أقانيم، هي الله والعقل والنفس. والله هو الأول، الواحد، المبدع ، اللامتناهي. والعقل هو صور الأشياء الموجودة، والنفس هي ما به يتم تحقق الصور في المحسوسات، أي هي قوة تكوُّن في الواقع وسطاً بين فعل «الأول» وتحقق «العقل» بوصفه صوراً.

فلنبحث في كبل قسم من هذه الأقسام الشلائة الأخيرة كل على حدة. ولنبدأ بالله، فنجد أولاً أن الصفة الرئيسية والطابع العام الذي به ينطبع النظر إلى الله عند أفلوطين هو أن الله هو اللامتناهي في مقابل المتناهي، والأول في مقابل ما بعده، والواحد في مقابل الكشرة، والمعقول في مقابل العقل. وهنا نجد أن صفات الله عند أفلوطين مرتبطة كل الارتباط بهاتين التفرقتين الرئيستين: أولاً بين المتناهي واللامتناهي وثانياً بين المقل والمعقول. ونرى في هذا المذهب اختلافاً كبيراً بين المغلو وبين وبين في هذا المذهب اختلافاً كبيراً بين العلمة وبين

السابقين؛ فلئن وصف أفلاطون الله بأنه الخير، ولئن قال بالوحدة، وإذا كان أرسطو قد عبر عن الله بأنه وفكر الفكره، وأنه غني مكتف بذاته ، فإننا نجد أفلوطين لا يقتصر على هذا بل يريد أن يجرد فكرة الله من كل ما الوحدة. ففكرة الوحدة أو في الكمال، وعلى الأخص في الموحدة. ففكرة الوحدة في الله، هي الأساس في نظرية الله عند أفلوطين، ولهذا نجد أفلوطين يحاول ما استطاع أن يسلب عن الله كل الأفكار، أو كمل الصفات التي من شأنها أن توهم ، حتى بجرد وهم، بأن هناك تعدداً أو يركباً فيه، فنجده ينكر أن يكون الله عقلاً وأن يكون تركباً فيه، فنجده ينكر أن يكون الله عقلاً وأن يكون وجوداً ، وينكر كذلك أن تكون له أية صفة من الصفات كائت هذه الصفة. فالله هو الشيء الذي لا صفة له، ولا يكن أن يدرك، وهو الغني بذاته، البسيط.

ويحسن قبل العرض لصفات الله عند أفلوطين أن ننقل نصاً عربياً هو عبارة عن ترجمة موسعة لبعض فصول «التُساعات»:

«كل ما كان بعد الأول فهو من الأول اضطراراً إلا · أنه إما أن يكون منه سواء بلا توسط، واما أن يكون منه بتوسط أشياء أخر، هي بينه وبـين الأول؛ فيكون إذن للأشياء نظام وشرح. [ و ] ذلك أن منها ما هو ثانِ بعد الأول، ومنها ثالث؛ أما الثاني فيضاف إلى الأول؛ وأما الثالث فيضاف إلى الثاني (أي يرد) و وينبغى أن يكون قبل الأشياء كلها شيء مبسوط (أي بسيط)، وأن يكون غير الأشياء التي بعده، وأن يكون مكتفياً غنياً بنفسه، وأن لا يكون مختلطاً بالأشياء ، وأن يكون حاضراً للأشياء بنوع ما، وأن يكون واحداً، وأن لا يكون شيئاً ما ثم يكونَ بعد ذلك واحداً، فإن الشيء إذا كان واحداً على هذا النوع كان الواحد فيه كذباً وليس واحداً حقاً؛ وأن لا يكون له صفة، ولا يناله علم البتة، وأن يكون فوق كل جوهر حسي وعقلي. وذلك إنه إن لم يكن الأول مبسوطاً واحداً حقاً خارجاً عن كل صفة وعن كل تركيب لم يكن أولُ البتة؛ \_ (والنّساعات؛، ٤ : ١٥٦ إلى ١٦٢).

ففي هذا النص نجد أفلوطين يعرض لنا صفات الله، سواء الصفات السلبية، أو الصفات الإيجابية: ذلك أنه لما كان الله لا يمكن أن يدرك إدراكاً مباشراً، أعني أن تقال عليه صفة إيجابية، فإننا لا نستطيع في هذه الحالة أن

ننعت الله إلا بالصفات السلبية. وهذه الصفات السلبية تتبع الفكرة الأولى التي لدينا عن الأول، وهي أنه لامتناه واحد خبر، أي أننا سنضطر في الواقع إلى القول بوجود صفات إيجابية، منها سنستمد الصفات السلبية التي نضيفها إلى الله. ولكن هذه الصفات الإيجابية هي تحديد ووصف، فكيف وصح هذا، ونحن نقول عن الله إنه ليس له صفة، ولا يناله علم، وإلا لم يكن أول؟ وهكذا نرى أنفسنا مضطرين إلى نفي هذه الصفات الإيجابية بنوع ما، على حد تعبير النص. وعلى كل حال فإننا نستطيع مع ذلك أن نضيف إلى الله صفات إيجابية ثلاثاً: اللاتناهي الوحدة الخير أخر: اللامتناهي والواحد، والخبر؛ وقد, يضاف إلى هذا، الفعل أو القدرة.

فلننظر أول الأمر في صفات السلب، فنجد أن الله لا يمكن أن تكون له صورة، لأنه لا يمكن أن يفرق في داخل الله بين صورة ولا صورة، وإلا أدى ذلك إلى التركيب والكثرة، وهذا يتنافى مع المبدأ الأصلى في صفات الله ونعني به الوحدة والبساطة. وكذلك لا يمكن أن تكون له صورة، لأن ماله صورة محدد، والله \_ كما قلنا \_ لا يقبل التحديد ، لأنه لامتناه، فلا يمكن من هذه الناحية كذلك أن تكون له صورة. وإذا لم تكن له صورة فليس بذي جمال، أي لا يمكن أن يقال إن الله جميل، لأن الله هو الجمال، بمعنى أن الله ليس يدخل تحت صفة أعلى منه هي الجمال، إنما هو هذه الصفة العليا نفسها؛ بل أكثر من هذا، لا يمكن أن يقال عن الله إنه جمال بالمعنى العادى، ولكن إذا كان لا بد من وصفه بصفة الجمال، فإنه سيكون الجمال فوق كل جمال. وهذه طريقة جديدة في وضع صفات الله، سنجدها تنتشر بعد ذلك عند كثير من رجال العصور الوسطى، متأثرين جميعاً بوجه خاص بمن تأثـر بأفلوطين مباشرة، وهو دينيس الأريوباغي المزعوم. وكذلك لا يمكن أن يقال عن الله إن له مقداراً لأن المقدار يتنافى مع اللاتناهي: فإن أي مقدار مها كان، لا يمكن أن يتصور غير متناه في نفسه. كما لا يمكن أن يتصف الله بهذه الصفات المعروفة التي تضاف إليه دائيًا، مثل الحياة والعلم والقدرة والإرادة. كل هذه الصفات يجب ألا تضاف إلى الله عند أفلوطين، وهي الصفات المعنوية المعروفة. فأولًا لا يمكن أن يتصف الله بالإرادة، لأنه إذا كان مريداً، فمعنى ذلك أنه محتاج إلى غيره، والاحتياج يتنافى مع

الوحدة والبساطة في الأول، بل لن يكون حينئذٍ أول، لأن ما سيحتاج إليه سيكون هو الأول في الواقع . هذا إلى أنه لن يكون واحداً لأنه سيتغير، وكها يقول أفلوطين هنا إن الشيء إذا كان واحداً على هذا النوع، أي على أساس أنه يتغير من حال إلى حال، كان الواحد فيه كذباً وليس واحداً حقاً. كذلك صفة الحياة تقوم على صفة الإرادة، لأن الحياة لا تقوم إلا إذا كانت هناك رغبات وإرادات، ومجموعها يكون الحياة، فإذا أنكرنا الإرادة فقد أنكرنا بالتالي الحياة. ولا يمكن كذلك أن يتصف الله بالعلم لأن العلم يقتضى القسمة، أي يتنافى مع البساطة، وذلك لأن العلم هو أولًا تركيب من عدة أشياء لكي تتكون منها وحدة، أي تركيب معان جزئية الاستخراج معنى كلي. وثانياً يلاحظ في العلم أن هناك انقساماً من ناحية بين العاقل والتعقل، ومن ناحية اخرى بين العاقل والمعقول، وفي كلتا الحالتين لا بد من القول بالقسمة، والقسمة لا تقال إلا على المركب، فلا يمكن إذن أن يكون الله عاقلًا \_ أى عالماً ولا يمكن أن يقال في هذه الحالة إنه عاقل لذاته، لأنه لا بد في حالة التعقيل للذات من وجود انقسام كذلك، هو الانقسام بين العاقل بوصفه عاقلًا، والعاقل بوصفه معقولًا، والعاقل والمعقول ليسا شيئًا واحداً، فلا بد ف هذا كله من القول بالقسمة، أي أن ننفي هنا البساطة. كذلك لا يمكن أن يقال عن الله إنه قادر، لأن القدرة تقتضى الأثر المباشر، والأثر المباشر يقتضى التنقل من أحوال إلى أحوال، وهذا بدوره يقتضي التغير، أعنى يقتضى في النهاية الكثرة والتركيب، أجل، إن الله يؤثر في الكون بقدرته، لكن هذا يحدث بدون ممارسة قدرة من جانب الله بالنسبة إلى الأشياء، بل تتحرك الأشياء بقدرته مع استمراره كها هو في سكونه وثباته. وإذا كنا قد نفينا عنه الصفات المعنوية، فعلينا أن ننفى عنه كذلك صفة الوجود، فلا يمكن أن يقال عن الله إنه موجود، ذلك لأن كل وجود فإنما يكون متأثراً، أي خاضعاً للتأثر بفعل أو انفعال، وما هو خاضع ومتأثر متغير، أي لا يمكن أن يكون بسيطاً؛ كما أن الموجود لا بد له من مبدأ للوجود، وهذا المبدأ سيكون أعلى من الـوجود، فـإذا وصفنا الله بصفة الوجود، فإننا في هذه الحالة نضيف إليه صفة من شأنها أن تجعل قبله شيئاً، وهذا يتنافى مع كونه أول. ومن

هذا كله نرى أن صفات الله يجب أن تنكر كلها. وإذا

كان لنا أن نقول بأية صفة من الصفات الإيجابية، فعلينا

أن نلجاً إلى المذهب الذي أشرنا إليه عمروجاً بحذهب السلب: فإذا قلنا إنه عالم فيجب أن نقول إنه علم فوق العلم، وإنه حياة فوق الحياة، وإنه قدرة فوق القدرة، وهكذا باستمرار.

فكأن الصفات السلبية لله ستنتهى إذن في الواقع إلى سلب كل صفة عن الله، وسيكون حينئذِ الجوهر بـلا صفة. بيد أن الإنسان لا يستطيع أن يقف مع ذلك كها قلنا عند هذه الصفات السلبية، بل لا بد ، مع مراعاة الناحية السلبية أن تضاف إلى ذلك ناحية إيجابية قدر المستطاع. وهنا نجد أفلوطين يصف الله بطريقين: الطريق الأول بهذه الصفة التي هي الأساس في كل وصف سلبي، وهي أن الله في مقابل كل فانِ وكل حادث، أي أن الله هو اللامتناهي. واللامتناهي هنا يقصد به أنه الواحد في مقابل كل كثرة وكل حدوث وكل تركيب، وعدا ذلك من الصفات التي لا تليق إلا بما هو فانٍ. والطريق الثاني أن يصفه من حيث الأثار التي ينتجها، والله بهذا المعنى عند أفلوطين يتصف بأنه الخير. ولم يجد أفلوطين حرجاً في أن يقول بهاتين الصفتين: الواحدية والخبر، خصوصاً وقد وجد أفلاطون يصف الله بهما، وإن كنان ذلك بـطريقة مغايرة بعض الشيء لطريقة أفلوطين الخاصة.

وأفلوطين يفهم أولاً من الواحد أنه البسيط في مقابل المركب، وأنه الذي لا يقبل التجزىء في مقابل الكثرة، وأنه الأول في مقابل التالي والمشتق، أعنى أننا لا نستطيع في الواقع ان نحدد ماهية هذه الصفة، صفة الواحدية ، إلا بصفات سلبية، وهكذا سنجد أن هذه الصفة الإيجابية ستنحل في نهاية الأمر إلى ان تكون هي الأخرى صفة سلبية، إذ لا يقصد أفلوطين من هذه الصفة إلا أن تكون في مقابل الكثرة والتركيب والتجزيء، ولا يقصد بها مطلقاً ما نفهمه نحن من الوحدة، رياضية كانت أو عقلية، فإن لم تكن صفة سلبية بمعنى الكلمة، فإنها في الواقع صفة مأخوذة عن السلب. وكذلك الحال فيها يتصل بفكرة الخير، فليس يقصد أفلوطين من وراء هذه الفكرة أن يقول عن الله إنه خيرٌ بمعنى أنه يدخل ضمن الأشياء التي تحمل عليها صفة الخير بل بمعنى أن الله هو هو الخير. وهكذا لن يكون فوقه محمول أو صفة أعلى منه يوجد هو تحتها أو في داخلها، وتكون محمولة عليه أي أعم منه. فالخير هنا يجب أن يفهم بالطريقة عينها التي فهمنا بها فكرة الواحد. ولهذا

سنجد فكرة الخير عند أفلوطين ستنحل في الواقع إلى فكرة العلية بمعنى أن الله قوة، وهذه القوة تفيض بما فيها فتنتج الوجود. ولكن هذا الفيض كها سنرى بعد حين ليس معناه خروج هذه القوة عن نفسها وفيضانها بما فيها في الخارج، أو على الخارج، وإنما معناه أن تظل هذه القوة كما هي في نفسها، وتكون العلية عندها أن تبذل آثارها لا أن تبذل جوهرها. وهنا الفارق الكبير بين العلية حينها تقال على الله أو على الأول، وحينها تقال على بقية الأشياء، إذ هنا نجد فكرة عميقة يستخدمها أفلوطين لأول مرة تقريباً، وستصبح فيها بعد مصدراً خصباً لكثير من الأفكار، إن في المسيحية أو في الإسلام، أو في كل المذاهب التي تنتسب إلى الأفلاطونية، وتتأثر بها في الفلسفة الحديثة، ونعني بها وفكرة الكمال. . فالعلية هنا ليست تأتي عن طريق منح القوة مما في الداخل لكي ينتقل هذا الممنوح إلى الخارج، فإن هذا المعنى يؤذن قطعاً بالتغير في المانح، لأن جزءاً منه هو الذي سيتكون منه الممنوح؛ فهذا يحدث دائمًا بالنسبة إلى الأشياء المادية، إذ أن أي شيء بحدث أثراً فإنما يكون ذلك بانتقال جزء من المؤثر إلى الأثر. ولكن الحال ليست كذلك فيها يتصل بالمعقولات. ، إذ أن المعقول بحدث أثره ولا ينقص هو من ناحيته، فالعلم الذي عندي وأنقله الى الآخرين لا ينقص بهذا النقل؛ وإنما يظل العلم عندي كما كانت عليه الحال من قبل، إن لم يكن أكثر، لأن الفيض في هذه الحالة، أعنى الفيض الروحي، لا يكون على صورة اجزاء تنتقل من المؤثر إلى الأثر، وإنما يكون دائمًا على صورة حصول تأثر في الخارج؛ فحالة أن يكون الشيء متأثراً بشيء اخر هي حالة العلية، إذا ما فهمت من ناحية الكمال لا من ناحية التأثير المادي. وكذلك الحال بالنسبة إلى الله أو الأول أو المعقول أياً كان: يظل كما هو في استقلاله وكماله وذاته، ولا يخرج عن هذه الذات وإنما يحدث التأثير بتأثر الشيء الخارجي، أو بتعبير أدق، بأن يحدث تأثر خارجي، وهذا التأثر الخارجي الذي يحدث يكون وجوداً ليس منتزعاً ، وكأنه جزء من الوجود الأول، وإنما أقصى ما يقال عنه إنه حالة تأثر صرف بشيء آخر. والعلية مفهومة على هذا النحو هي التي تضاف وحدها إلى الله؛ وهذه مسألة مهمة في الأفلاطونية المحدثة وفي كل المذاهب التى تقوم لاعلى التسلسل العِليُّ الذي يظهر واضحاً عند أرسطو، وهو أن التحريك انتقال الحركة من المحرك

إلى المتحرك، وإنما تقوم على فكرة الكمال، بمعنى وجود

حالة تأثر دون تغيرٌ في المؤثر، وهذه الحالة تشبه تماماً تلك التي تحدث عنها أرسطو فيها يتصل بتحرك السهاء الأولى بواسطة المحرك الأوَّل: فحالة العشق التي بها تتجه السهاء الأولى إلى المحرك الأول، فتتحرك دون أن يتغير هو، ودون أن يكون ثمة انتقال لحركة من المحرك الأول إلى السهاء، تشبه تماماً هذه الحالة، حالة الكمال المؤثر عند أفلوطين. فالأشياء إذن أو الوجود بوجه عام ينشأ عن الأول بفيض من هذا الأول لا ينقص من ذاته، وإنما يحدث وجوداً في الخارج فحسب؛ وظاهر أنه كها قلَّت الوسائط بين الأول وبين الحادث ، اعنى كلما اقترب الحادث من الأول، كانت درجته ومرتبته في الوجود والكمال أعظم وأكبر فهنا نجد أن الوجود كله سيتوقف على هدذا الأول من حيث أنه يفيض بذاته، فينتج عن هذا الفيض وجود متسلسل على طريق تنازلي، يبدأ من الأول حتى نصل إلى ابعد الأشياء ونهايتها بالنسبة إلى هذا الأول، وهنذا الشيء الأخير سيكون أدني الأشياء مرتبة، وقابلًا لأن يتخذ أية صورة. والذي يجدث في هذه الحالة، هو أن الأول يعطى الثاني صورته، والثاني يعطى المثالث صورته، وهكذا باستمرار حتى نصل إلى آخر الأشياء. وآخر الأشياء لن يكون مُحدثاً لأية صورة، وتبعاً لهذا لن يكون مالكاً لأيَّة صورة، فهو الخالي من أية صورة أو اللامتحدّد الصرف، أي هـو الهيولي، والمادي.

وهكذا نجد أن الوجود كله، ابتداءً من الأول حتى آخر الأشياء، يكون وحدة تامة، تسير على أساس تصاعد أو نظام وشرح، وفي هذا التسلسل والنظام تكون المرتبة العليا مصورة المرتبة الأدنى منها، وهكذا باستمرار حتى نصل إلى شيء يُوهب الصورة، ولا يهب الصورة. فليست فكرة الخلق عند أفلوطين تتم هنا على أساس وجود ضرورة منطقية، أو على أساس فكرة التحريك، وإنما تتم على أساس فكرة الكمال.

ولكي يفهم أفلوطين هذه الأشياء التي يعسر جداً ان يعبر عنها بلغة العقل، يلجأ إلى لغة القلب، أي إلى الأمثال والتشبيهات، فيقول إن هذا الفيض يحدث كها يصدر النور عن الشمس دون أن تتغير الشمس، وكها يصدر الماء عن الينبوع دون أن يتغير الينبوع، فالمخلوق بالنسبة إلى الخالق هو كشعاع الشمس بالنسبة إلى الخالق هو كشعاع الشمس بالنسبة إلى الشهس. وفي هذه التشبيهات غموض شديد جداً،

يؤذن، لو أنه أخذ بحروف، بوجـود تناقض شنيـع في مذهب أفلوطين، لأننا سنجد في هذه الحالة أن شعاع الشمس معناه تبدّد للشمس وكشرة لها بالنسبة إليها كوحدة، أعنى أن هذا الأثر المستمر الذي يكون للواحد في الأشياء، والقوة الحالة منه في جميع اجزاء الوجود، سيقتضى لو أخِذَ بحروفه أن يقال بكثرة هـذا الواحـد وتعدُّده في الأشياء. ولكننا لا نستطيع أن نوجُّه هذا الاعتراض المنطقي العقلي الى مذهب يقول بالمعرفة القلبية والذوق والوجدان والعيان. وأحسن التشبيهات التي يمكن أن تستخدم في هذه الحالة أن يقال إن حلول الله أو الأول في الكون كحلول الروح في البدن، فلا يمكن تبعاً لفكرة الروح القديمة طبعاً أن نتصور الروح حالَّة في مكان ومحل بالذات، وهذا تعدُّ الروح في هذه الحالة حالَّة في جميع اجزاء الجسم، مع عدم تبديد أو تكثر. والتجاء أفلوطين إلى التشبيهات هنا مرجعه إلى عجز اللغة عن التعبير، عن مثل هذه المعاني اللطيفة التي تدقُّ عن لغة العقل. وعلى كل حال ، فإن الصلة بين المخلوق وبين الأول أو بين الحادث والأول صلة تنحصر في أن يكون الحادث محمولًا أو متعلقاً في وجوده بالأول. وفكرة الحمل أو التعلق يجب ألا تفهم هنا باللغة الأرستطالية ، وإنما يقصد بها فقط استمداد الوجود من الأول لا عن طريق الأخذ، وإنما عن طريق التأثر فحسب: فالحادث في حالة تأثر بقوة المحدث، وهذا كل ما يمكن أن يقال عن صلة هذا الحادث بالأول.

فإذا نظرنا إلى هذه الفكرة، فكرة الخلق أو الصدور على هذا النحو، فهل بجب أن نفهم منها ما تفهمه المذاهب الأخرى من فكرة الصدور؟ إذا فهمنا الصدور بمعنى خروج الشيء عن نفسه وفيضه بما فيه على الخارج، بمعنى خروجه منه إلى الخارج، فإن مذهب أفلوطين ينكر هذا الصدور انكاراً ناماً ، لأن هذا المذهب يقوم في جوهره على أساس فكرة الوحدة وعدم التكثر إطلاقاً في ذات الأول، كما يقوم من ناحية أخرى على أساس العلو المطلق لمذا الأول بالنسبة إلى بقية الأشياء على الرغم مما في هذه الفكرة من تعارض مع فكرة الفيض والصدور بالمعنى الذي حددناه. وعلى هذا فإذا فهمنا الصدور كما هي الحال في المذاهب الصدورية المعروفة ، فإن مذهب أفلوطين ليس مذهباً صدورياً إطلاقاً. ولكن إذا قصدنا من فكرة الصدور وجود تأثر بقوة أولى في الخارج، ففي هذه الحالة يمكن أن وجود عن الصدور عند أفلوطين. ولكننا لا نستطيع أن نتحدث عن الصدور عند أفلوطين. ولكننا لا نستطيع أن

نفهم بعد ذلك كيف يسمى هذا صدوراً مع قولنا بأن فكرة الصدور تتضمن في جوهرها فكرة البذل من الذات إلى الخارج.

وإذا نظرنا إلى المذهب مرة أخرى من ناحية وحدة الوجود، وجدنا أنه يمكن أن يسمى مذهب وحدة في الوجود بمعنى أن الكثرة في الواحد. ولكن إذا فهمنا وحدة الوجود بمعنى أن الواحد أيضاً في الكثرة، فإن مذهب أفلوطين لا يمكن أن يسمى حينتيذ بمذهب وحدة في الوجود، وإنما هو مذهب وحدة في الوجود بمعنى أن الكثرة إلان في الواحد فحسب، لا بمعنى أن الواحد في الكثرة (لأن هذا المعنى الأخير يؤذن بوجود تكثر في الواحد، وهذا يتنافى تمام التنافى مع فكرة افلوطين).

فمن الممكن إذن أن نتحدث عن وحدة وجود عند أفلوطين، من حيث أن وحدة الوجود تقوم على أساس أن الوجود المحسوس خاضع ومشتق وصادر عن وجود معقول وأن ما عدا الأول فهو عرض وليس بجوهر، وإذا كانت الحال كذلك فمن الممكن أن يقول أفلوطين مع ذلك إن هذه الكثرة، كثرة العالم المحسوس، موجودة في الواحد.

ولكن المهم عند أفلوطين ليس أن الوجود كله يكوّن وحدة شاملة متساوية متجانسة في كل أجزائها، بل المهم أن يقول من ناحية بوجبود الأول بحسبانه عالياً على الكون، وبينه وبين بقية المعقولات والمحسوسات هوة لا تكاد تُعبر، وما هنالك من تبعية من جانب العالم المعقول فيها عدا الأول والعالم المحسوس بأكمله بإزاء الله، إنما ذلك صادر عن كون هذه الأشياء الأخيرة تقوم بالله، أي تتقوم بقوته. ولكن ليس معنى هذا القيام به أنها هي هو، ولذا كانت وحدة الوجود عند أفلوطين ذات حد واحد، أعنى أنه يقول إن الكثرة في الواحد، ولا يقول إن الواحد في الكثيرة. أما وحدة الوجود بالمعنى العيام، فهي القول بالاثنين معاً أي الواحد في الكثرة، والكثرة فيالواحد. والفارق هو في نقطة البدء: هل نبتدىء من الواحد لكي نقول بوجوده في الكثرة، وبهذا المعنى تكون الكشرة في الواحد؟ أو تكون نقطة البدء الكثرة ونرتفع منها إلى الواحد، وفي هذه الحالة يكون الواحد في الكثرة؟ ثم إذا انتقلنا من الوحدة الأولى ممثلة في الأول إلى بقية الموجود من معقول ومحسوس، وجدنا أن الأدني يقوم بالأعلى، فالترتيب إذن يؤذن بأن الأثر يؤذن بوجود المؤثر لأن الأدنى

يتوقف على الأعلى، وعلى هذا فسيكون نظام الكون على النحو التالي: الجسم يشتاق ويتعلق بالنفس، والنفس تشتاق ويتعلق بالأول الواحد. فإذا كنا قد انتهينا من البحث في الأول الواحد، فلننتقل منه إلى ما يأتي في المرتبة الثانية بالنسبة إليه، ونعني به العقل.

# ٢ ـ العقل الأول ٧٥٠٥

إذاكنا قد وصفنا الأول بآنه الواحد وميزناه هذا

التمييز الحاد، فمن الطبيعي أن يكون الصادر عن هذا الأول ليس متميزاً بميزة الوحدة، وإنما فيه ثنائية؛ وهذا هو الفارق الأكبر بين الثاني وبين الأول. ولكنه ليس فارقأ حاداً كما يتوهم، وإنما يجب أن ينظر إلى هذه الثنائية في داخل الثاني على أساس انها تقوم بالوحدة؛ أعنى أنه لا بد من أن يكون الابن شبيهاً بالأب، وهذا الشبه سيكون في الطابع الأصلى للأب، وهذا الطابع هنا هو الوحدة. فالواحد الأولُّ يطبع ابنه، أي الثاني، بطابع الواحد، على الرغم من وجود ثنائية في الثاني، لان الوحدة في الثاني في مرتبة ادنى من الوحدة في الأول. وإذا كنا من ناحية أخرى قد نظرنا إلى الاول على أساس أنه فوق العقل، ما دمنا قد قلنا إن الواحد عال لا يمكن أن يوصف لأنه عال كل العلو، ، فقد جعلنا هذا العلو فوق التعقل، فيكون من الطبيعي إذن أن يكون الثاني هو التعقل أو العقل، ما دامت الميزة الأولى للواحد بحسبانه عالياً أنه عال على الفكر أو العقل أو التعقل، فكأن الثاني إذن هو العقل. ولكنه يلاحظ أن هذا العقل هو في الأن نفسه وجود أعني أن الفكر والوجود شيء واحد في الموجود الصادر عن الأول، فهذا الثاني هُو عقل من نباحية، مِن حيث أن الأول معقول له وهو عاقل له، إذ هو يتأمل الأول ويكون الأول . كما قلنا . من صفاته أنه معقول وليس عاقلًا، فمن هنا إذن كان الثاني عقلًا وعاقلًا وتعقلًا والكل بمعنى واحد. ولكن باعتبار الصلة من الأول بأزاء الثاني، سيرى أن الثاني يتقوم بالأول، بمعنى أن وجود الثاني لكون الأول (الكون هنا بمعنى الكينونة)، فهو إذن وجود. وهنا يلاحظ أن افلوطين كان في هذا امتداداً لتيار موجود من قبل في الفلسفة اليونانية خصوصاً ابتداء ، من أفلاطون. إذ نجد أفلاطون أولًا يقول في والسياسة، إن صورة الخير منتجة لصورتين معاً، هما صورتا التعقيل أو العلم أو العقل،

وصورة الوجود؛ فهو الواهب للعقل والوجود معاً. وثانياً نجده في محاورة والسوفسطائي، يبحث كثيراً في الصلة بين الفكر وبين الوجود، فينتهى حينتذ إلى عـد الفكر والوجود شيئاً واحداً. ونجد بعد أفلاطون أرسطو يقول: إن العقل الذي هو عقل ـ عاقل ومعقول معاً، ومعقول لذاته في نفس الأن، إنما هو جوهر، أي أن فكر الفكر جوهر، والجوهر معناه الوجود القائم بالذات. فكأن هذه خطوة أيضاً في عد الوجود والفكر شيئاً واحداً. ثم نجد هذا التيار يظهر بشكل أوضح \_ وإن صبغ بصبغة رياضية \_ عند الفيثاغورية المحدثة والأفلاطونية المُجدُّدة ـ فنجد حينتُذِ أن الواحد هو المعقول وهو الوجود معاً. إلا أنه يلاحظ مع ذلك أن أفلوطينَ قد اتخذ خطوة أبعد من خطوات هؤلاء، فأفلاطون قد قال بأن الوجود هو المعقول، أو الفكر، لا من أجل جعل العقل هو الأصل في الوجود، ولكن من أجل رد الوجود إلى مرتبة دنيا بالنسبة إلى العقبل؛ أما أفلوطين فيقصد من وراء القول بأن الوجود هو العقل وأن العقل هوالأصل في الوجود وأن لا وجود إلا للعقل، وفي هذا نرى الطابع الذاتي الذي يطبع فكر أفلوطين بوجه خاص وهو طابع لا نجده عند هؤلاً. المتقدمين.

وهذا العقل، الذي هو الثاني بالنسبة إلى الأول، يعقل على طريقة أرسطو، فمن ناحية الصورة تعقله بطريق الوجدان، ومن ناحية المادة تعقله إنما يكون للأول الذي صدر عنه. فهو لا يسلك إذن سبيل المعرفة المنطقية والتسلسل الفكري البرهاني، وإنما ويشاهد، ويعاين ويكشف ويتذوق فحسب، وهذا كان من العير أن نعبر باللغة عن طريقة عيان الثاني للأشباء التي يعاينها، ومن ناحية أخرى يلاحظ أن هذا العقل من ناحية المادة إنما يعقل الأول يلاحظ أن هذا العقل من ناحية المادة إنما يعقل الأول من حيث هو فكر. فهو موجود بأعتباره عقلاً متعقلاً من حيث أنه يتعقل الأول، ويستحيل إلى عقل تبعاً لهذا، وهكذا نجد أن العقل يقوم بوظيفة التعقل بطريقة وجدانية، وأن موضوع هذا التعقل هو الأول.

إلا أن العقل حينها يتعقل، إنما يتصف بصفات، أو يتحدد بمقولات تختلف عن المقولات المعروفة. فالعقل ـ وقد قلنا إن ماهيته في الفكر والوجود معاً ـ له من ناحية الفكر ثلاث مقولات: الفعل والحركة والتغير؛ و من ناحية الوجود: الثبات وعدم الحدوث في الزمان. وهنا نرى

أفلوطين يحمل بشدة على مـذهب أرسطو والـرواقيين في المقولات، فينقد المقولات الأرستطالية على أساس أن فكرة الوحدة حينها تقال على العالم المعقول، فإنها لا يمكن أن تعد وحدة بالمعنى الصحيح، وإنما الوحدة بالمعنى الصحيح تقال فقط على الأول الواحد، على النحو الذي رأيناه. والكم لا يمكن أن يكون مقولًا على عالم العقل أو العالم المعقبول، لأن الكم، سواء على صورة الانفصال أو الاتصال، لا يمكن أن ينطبق على المعقول من حيث هو شيء أصيل، وإنما يمكن أن ينطبق عليه من حيث ان ذلك صفة خارجية تقال عليه. وكذلك الحال بالنسبة إلى الكيف: الكيف شيء مضاف إلى الوجود الأصلى الذي هو العقل والوجود معاً، فبلا يمكن أن يعد أصبلًا ومحمولًا أصلياً، أي مقولًا عليه؛ وكذلك، وبمثل هذا، يقال عن بقية المقولات الأرستطالية. كما أننا إذا قلنا عن هذا العالم المعقول إنه متصف بالخير، فيجب حينئذٍ أن نميز، فإما أن يكون معنى ذلك أنه الخير؛ ولكننا في هذه الحالة إنما نردد ما قلناه بالنسبة إلى الأول، أو نقول عن العالم المعقول إنه خير، وحينئذ ستكون هذه الصفة خارجية تقال على العالم المعقول. وهكذا نجد في النهاية أن المقولات الوحيدة التي يمكن القول بها، هي تلك التي تحدثنا عنها، وأعنى بها من ناحية التعقل أو الفكر: الفعل والحركة والزمانية، ومن ناحية الوجود: الثبات وعدم التغير، وعدم الحدوث في الزمان.

والعقل حينها يفكر أو يعقل ينتج معقولات، وهذه المعقولات هي الصور الأفلاطونية المعروفة. وهذا نجد أفلوطين يقول عن الصور إنها جزء من العقل، أي انها المحفة الأولى للصور عند أفلوطين أنها فاعلة؛ فالعقل، لأن الأحداث من شأنها أن تجعل لهذه الصور وجوداً خاصاً فلاحداث من شأنها أن تجعل لهذه الصور وجوداً خاصاً فلاطون. ثم إننا نجد أفلوطين يتحدث عن هذه الصور علد النحو الذي تحدث به أفلاطون عن صوره في آخر حياته؛ أي بوصفها أعداداً. وقد كان العصر الذي نشأ فيه أفلوطين عصراً يمتاز بنفوذ الناحية الرياضية في كل تفكيره، ولذا نجد أفلوطين يقول عن الصور إنها أعداد. ثم إنه يختلف عن أفلاطون بعد الصور إنها أعداد. ثم إنه يختلف عن أفلاطون بعد الصور يلاحظ أن أفلوطين عمد الصور وكونها؛ فعن ناحية عدد الصور يلاحظ أن أفلوطين حودة المحور يلاحظ أن أفلوطين وهذا

أرجح تفسير لرأي أفلوطين في هذا الصدد ـ يقول إن الصور محدودة لكل عصر بحسب الأفراد، والصور لا توجد للأنواع، بل توجد للأفراد، وحينئذٍ قد يقال إن الصور عند أفلوطين لامتناهية . ولكن يرد على هذا بأن يقال إنها محدودة لكل عصر على حدة، ولهذا فإن عددها يتغير بحسب العصر. ومن ناحية كون هذه الصور، أي انتسابها إلى الأشياء التي هي صورة لها، كنا قد وجدنا أفلاطون يقول إن لكل شيء صورة، حتى الأشياء القذرة والدنيئة، وما أشبه ذلك. أما أفلوطين فينكر ذلك، ويجعل الصور التي للموجودات المحسوسة في المرتبة العليا، كما أنه يلاحظ أخيراً أن هذه الصور هي في الواقع الوجود، لأن الوجود والفكر عند أفلوطين ـ كما قلنا منذ قليل ـ واحد، ومن هنا لا نجد هذه التفرقة الحادة، بين الصور وبين المحسوسات المتعلقة بالصور، التي نجدها عند أفلاطون، بل نجد شبهاً أو اتفاقاً بين الصور وبين المحسوسات والاختلاف إنما هو في المرتبة.

ويلاحظ كذلك أن أفلوطين يقول عن الصور، كها يقول عن العقل بوجه عام، إن بها اختلافاً وتميزاً. وهو يجعل هذا الاختلاف والتميز من صفات العالم المعقول، والاختلاف والتميز إنما مصدرهما دائمًا وجود الإمكانية ، كما أن التغير البذي يضاف كمقولة إلى العالم المعقول يقتضى كذلك وجود الحدوث والإمكانية. والحدوث والإمكانية معناهما في الواقع وجود المادة أو الهيولي، لأن الهيولي معناها الإمكانية المطلقة، وحيث توجد الهيولي توجد الإمكانية، وحيث توجد إمكانية توجد هيولي. وعلى هذا فإذا كان ثمة إمكانية في العقل، فثمة هيولي. إلا أنه بلاحظ مع ذلك أن الهيولي هنا يجب ألا تفهم بالمعنى العادى. بل بجب أن يميز بين نوعين من الهيولي عند أفلوطين، فهناك هيولي معقولة، وهيولي محسوسة. وكلتاهما تكاد تكون في تعارض تام مع الأخرى: فالهيولي المعقولة تمتاز بالثبات، بينها الهيولي المحسوسة تمتاز بالتغير، وهذا هو الفارق الأكبر بين كلا النوعين. ولكن هذا الفارق عينه يتعلق بجوهر فكرة الهيولي في ذاتها. ولذا يحق لنا بعد ذلك أن نتساءل: أين يوجد الاتفاق أو الشبه بين الهيولي المحسوسة والهيولي المعقولة، اللهم إلا في الاسم؟ الواقع أن الاسم وحده هو الذي يميز بين هذين النوعين من الهيولي. وهكذا نجد أفلوطين يصور لنا الدرجة الثانية من

درجات العالم المعقول، وهي درجة العقل على أساس أن هذا العقل هو فكر ووجود معاً، وأن فيه تمايزاً، مع ذلك، وهذا التمايز يؤذن من ناحية أخرى بوجود هيولى فيه. هذا إلى أن العالم المعقول على الرغم من أنه صادر عن الأول، فإنه أبدي لا يفغى.

## ٣ ـ النفس

وإذا كان العقل قد صدر عن الأول بهذه الطريقة، فكذلك وبالطريقة عنها صدر الثالث. وهذا الثالث لن يصدر عنه إلا ما هو محسوس، لأن صفة المعقول قد استفدت كلها في هذا الثالث، فلم يعد غير المحسوس في الوجود. وكما أن الثاني في مركز وسط بين الأول وبين ما يليه، كذلك هذا الثالث في مركز أوسط هذه تتضمن أولا أنه لما كان الأصل الذي أقمنا عليه فكرة الشاني هو أن أنه لما كان الأصل الذي أقمنا عليه فكرة الشاني هو أن الوحدة لا يمكن أن توجد بالمعنى الحقيقي الدقيق إلا في الأول، فكذلك الحال بالنسبة إلى الثالث، توجد الكثرة فيه بدرجة أكبر مما وجدت في الثاني، وإذا كنا قد قلنا مع ذلك بكثرة الصور في الثاني أو في العقل، فبطريقة أولى يجب أن يقال بكثرة أكبر في هذا الثالث.

وهذا الثالث وإن كان في مركز وسط بين العقل وبين العالم المحسوس، فإن قربه من الثاني أشد من قربه من العالم المحسوس، أعنى أنه في صفاته أقرب ما يكون إلى العالم الثاني، أي أقرب إلى العقل منه إلى العالم المحسوس الذي يتلوه. وهذا نجده يتصف بالكثرة الموجودة كذلك في الثان، وبدرجة اكبر في العالم المحسوس؛ ولكن هذه الكثرة تجمعها \_ كها هي الحال في العقل \_ وحدة، وإن كانت هذه الوحدة ليست قوية متمكنة من الكثرة، كما هي الحال في العقل. هذا إلى أن الصفات أو المقولات التي نسبناها إلى العقل نجدها كذلك، ولكن بدرجة أقل طبعاً، في الثالث، من ناحية أن هذا الثالث يتأثر بدرجة اكبر من العقل. وهمذه الصفات هي: الفعل والحياة والحركة من ناحية الفكر، والثبات واللازمان من ناحية الوجود. إلا أن صفة الفعل هنا وصفة التغير واضحتان جداً من حيث إنتاج ما هو محسوس، لأن النفس ستكون في الواقع في مركز البارئ أو الصانع، وهي التي تصنع العالم المحسوس، فمن هنا كانت وظيفة الفعل ـ ويُقصدُ

بالفعل هنا المعنى العادي ـ أكبر في هذه الحالة منها في حالة العقل.

وهذا الثالث هو النفس. فإن النفس كما صورها أفلاطون كذلك تتصف بهذه الصفات، أعنى قربها من العالم المحسوس، وعدم وجود وسائط بينها وبين هذا العالم - مما هو معقول ـ وأنها هي الصائعة بالفعل لهذا العالم المحسوس. وحينها يتحدث أفلوطين عن النفس، فبإنما يقصد بها غالباً النفس الكلية، كها هي عند أفلاطون: فهناك نفس شاملة هي التي يتم بها إنتاج العالم المحسوس. ومع ذلك فإذا بحثنا في مذهب أفلوطين بدرجة أعمق، وجَّدُنَا أَنَّهُ يَلْجُأُ إِلَى القُولُ أُولًا بِثَنَائِيةً فِي هَذَّهُ النَّفُسِ، وذلك لأنه من أجل أن يفسر ما هنالك من نقص وشر في العالم المحسوس، يلجأ إلى نفس تكون أقل درجة بكثير من العقل. فلا بد له من القول، تبعاً لهذا، بنوعين من النفس: نفس عليا، ونفس دنيا. أما النفس العليا فهي اقرب ما تكون الى العقل، ولذا كانت ابعد ما تكون، بالنسبة إلى بقية النفوس، عن إحداث المحسوس. وأما النفس الدنيا، فهي أقرب ما تكون إلى المحسوس، وبالتالي قادرة وحدها على إحداث كل الحوادث أو الموجودات المحسوسة. ولهذا نجد أن أفلوطين لم يستطع أن يضع المبدأ الثالث واحداً، بل قال به مزدوجاً. وأكثر من هذاً نجده يتحدث في مواضع كثيرة جداً عن نفوس في صيغة الجُمع، ويقول بوجود عدد كبير جداً من النفوس. وصلة هذه النفوس بالنفس الكلية لا بد أن تُفهم على أساس يقارب فهمنا لفكرة وجود الصور المتعددة في العقبل الواحد. وهو هنا يلجأ من اجل هذا إلى عدة تشبيهات: فيشبه وجود النفوس المختلفة في النفس الكلية بالعلوم المختلفة داخل العلم، أو بالأفكار المختلفة في داخل المذهب، أعنى أنها تكوَّن كلها وحدة واحدة، وإن كان من الممكن أن يميز فيها بين أشياء متعددة.

وتأتي بعد ذلك، فيها يتصل بالنفس، مشكلة أخرى هي مشكلة إحداث النفس للعالم المحسوس. فكيف يمكن النفس التي هي موجودة في عالم معقول مع ذلك \_ وبين هذا العالم المعقول والعالم المحسوس هوة كبيرة لا يمكن عبورها تقريباً \_ كيف يمكنها أن تنزل إلى المادة وتتصل ها؟.

هنا نجد أفلوطين يجيب عن هذا بأن يقول: إن

النفس لما رأت اشتياق الهيولي إلى وجود صورة لها، منحتها هذه الصورة، فأضطرت من أجل هذا إلى الحلول في المادة. وحلولها فيها لا يؤذن بوجود تشتت فيها، لأنها إنما تمل في المادة \_ والمادة كثرة \_ محتفظة مع ذلك بما لها من وحدة، كما هي الحال مثلاً في النفس الإنسانية بالنسبة إلى البدن: لا يمكن الغول بأنها في محل بالذات، وإنما هي حالة في البدن كله، بمعنى أن البدن كله يقوم فيها، ويتقوم في الواقع بها.

فإذا ما انتقلنا من هذا العالم، عالم النفس، إلى ما يليه، كان لدينا العالم المحسوس.

# العالم المحسوس

وتبعاً للمبدأ الذي يسود مذهب أفلوطين في الوجود، كان عليه بالضرورة أن يقول بوجود عالم المحسوس. وذلك أن هذا المبدأ يقول إن العالم في تدرج نزولي من حيث القوة، أي أن شمة إضعافاً مستمراً للعقول. هنالك لا بد للإنسان أن ينتهي إلى درجة يتغلب فيها جانب المادة على جانب العقل، فيتكون عن ذلك مزيج هو المحسوس. وأفلوطين يقول بفكرة المحسوس أو بفكرة المادة أو الموضوع الدائم مها تعاقب عليه التغير، لنفس الأسباب التي ساقها أرسطو من أجل إثبات وجود الموضوع أعني المادة. فهو يقول مع أرسطو إن التغير أو تعاقب عليه الخداد يستلزم بالضرورة وجود عمل تتعاقب عليه الأضداد، وهذا المحل هو المادة.

وهنا يلاحظ كذلك أن أفلوطين يضيف إلى المادة، نفس الصفات التي يضيفها أرسطو وأفلاطون إلى المادة، وهو يغالي في إثبات هذه الصفة الرئيسية للمادة، وأعني بها أبكانية مطلقة ولا تحدد صرف، ولا تعين خالص. وذلك أن ما أضطر أفلوطين إلى القول بوجود المادة، هو أن الملدة هي الحد النهائي الذي يجب أن ينتهي إليه الإضعاف المستمر أو التدرج النزولي للقوة العاقلة، فالقوة العاقلة لو المعقول \_ يسير ضعيفاً شيئاً فشيئاً من قمة الأول الواحد، ولا بد أن ينتهي في النهاية إلى شيء هو في ادن درجة من المعقولية، أو بعبارة اوضع: في درجة خالية من كل معقولية. ويقصد بالخلو من المعقولية هنا الخلو من المعقولية هنا الخلو من الصورة عاماً، لأن الأصل في المعقول هو الصورة، وما ينتغي عنه صفة المعقول يكون خالياً من الصورة. أي

يكون إمكانية صرفة لتقبل كل صورة، أو بتعبير آخر يكون عدم تحدد أو عدم تعين مطلق، وتلك هي الهيولي أو المادة. فإذا كنا في الواقع قد اضطررنا إلى أن نقول عن الواحد إنه لا صفة له، فكذلك نقول عن الهيولي في الطرف الأخر المقابل تقابلًا مطلقاً للطرف الأول إنها هي الأخرى عدم تعين، وأن ليست لها صفة. إلا أننا نقول هذا لسبين متعارضين كل التعارض، فنقول عن المادة إنها لا تعين صرف ولا صفة لها، لأنها قابلة لكل تعين، ولا لتعين بالذات، بينها الأول غير قابل لأن تكون له صفة، لأنه فوق كل صفة، أو لأنه صفة فوق كل الصفات. وإذا كنا قد وجدنا أفلاطون ينعت المادة بنعوت قريبة من هذه، وكذلك أرسطو \_ وإن كان هذا بدرجة أقل عنده \_ فإننا نجد أفلوطين يزيد عليها في هذا الصدد لأنه أضاف إلى المادة شيئاً جديداً أخذه في الواقع عن التطور الجديد الذي عانته الفلسفة اليونانية في الطورالسابق مباشرة على أفلوطين، وأعنى به التطور الذي جاء على يد الفيثاغورية المحدثة؛ وفيلون بوجه أخص. فإن فيلون والفيثاغورية المحدثة قد نظرت تبعاً لتغليب النظرة الأخلاقية ـ وكذلك الحال في الرواقية فقد سادت فيها أيضاً النزعة الأخلاقية ـ نقول إننا نجد عند كل هؤلاء أن المادة ستنعت نعتاً جديداً مصطبغاً بصبغة الأخلاق، فيقال عن المادة إنها الشر أو أصل الشر. وإذا كنا نجد شيئاً قريباً من هذا عند أفلاطون في الدور المتأخر من أدوار حياته، فإن هؤلاء المحدثين قد أربوا على أفلاطون كثيراً، فجعلوا الأصل في تفسير المادة رغبتهم في تفسير فكرة الشر. ولهذا نجد أفلوطين قال بوجه خاص إن المادة أو الهيولي شر، وذلك لأن الشر معناه فقدان الخير، أعنى أن الشر تُبعاً لهذا صفة سلبية ونفى أو عدم للخبر، أي أن الخبر، وحده هو الإيجابي، أما الشر فهو عدم الخير، ولا يمكن أن ينعت بغير هذا. ولهذا فلا بد من القول بوجود المادة من حيث أن المادة هي اللاتعين، فلكي يفسر وجود الشر يجب القول بوجود المادة، ما دام الشر هو السلب أو اللاتعين بالخير، وهكذا تظهر لنا الناحية الجديدة الأخلاقية التي أثرت في تصور المادة في الفلسفة اليونانية في هذا الدور.

وحينشذ يجب أن نتساءل ـ خصوصاً وقد عنى أفلوطين بالناحية الاخلاقية كل العناية حتى كادت أن تكون الفاية النهائية والأولى من التفكير الفلسفي لديه ـ : هل لم

يكن محكناً استبعاد هذا الشر نهائياً؟ وهل لا يمكن أن يتصور الإنسان العالم وقد خلا من هذا السلب؟ هذه مسائل قد عنى أفلوطين عناية خاصة بالبحث فيها، لكنه لم يأت بجواب حاسم في هذا الصدد، وكل ما يمكن أن يقال عن مذهبه في هذا هو أنه قال بوجود إضعاف مستمر عن طريق فكرة التدرج النزولي للمعقول، وهذا الإضعاف المستمر لا بد أن يتهي إلى القول بوجود شيء قد خلا من المعقول، وهذا الشيء هو الهيولى. ولما كانت هذه الهيولي مبدأ السلب، فهي بالتالي مصدر السلب، والسلب هو الشر، فكان الهيولي بوصفها الحالة النهائية للمعقول لا بد أن تكون مصدراً لوجودما،هي مصدره وهو الشر.

وهنا نجد أفلوطين يقف موقفين مختلفين بعض الاختلاف أو كل الاختلاف فيها يتصل بهذه المسألة. فنراه من ناحية، وتبعأ لنظريته في الوجود، ينكر على هذا العالم. المحسوس كل قيمة، وينعته بأنه شمر، وبأن من الخبير الخلاص منه، وأنه مصدر لكل فساد، وعلى ذلك فالعالم المحسوس ـ في كلمة واحدة ـ شر . ولكننا نجده من ناحية أخرى يقول: إن هذا العالم المحسوس ليس شرأ كله، وذلك الموقف الثاني قد عني أفلوطين بالتحدث عنه لمويلًا خصوصاً لأنه كان عدواً للمسيحية كأشد ما تكون العداوة: فهو قد وجد كبار الأباء المسيحيين يعنون بهذه الناحية ناحية أن العالم شر وخطيئة ولا قيمة له وهكذا. . . فكان عليه لكى يعارضهم من هذه الناحية ولكى يكون من ناحية أخرى مخلصاً لآبائه الروحيين، أعنى الفلاسفة اليونانيين بوجه عام، كان عليه من ناحية أخرى أن يقول بفكرة الخير في هذا العالم. ويوجه من أجل هذا اعتراضات رئيسية الى اصحاب الرأى القائل بأن العالم المحسوس شر، فيقول أولاً: كيف يحق لكم أن تنعتوا هذا العالم بأنه شر، مع أنه ليس إلا صورة للخالق أو الله، وأنتم تقدسون هذا الإله؟ ثم كيف تقولون إن هذا العالم كله شر؛ مع أنكم تقولون من ناحية أخرى بوجود العقل في الإنسان وبالعناية الإلهية، وهذا كله يؤذن بأن الأشياء لم تخلق عبثاً؟ وهو يؤكد الحجة الأولى بأن يقول إن الذي أنتج العالم المحسوس هو العالم المعقول، وقد أنتجه على صورته، فكيف يمكن بعد ذلك أن نقول إن هذه الصورة تناقض الأصل هذا التناقض العجيب؟ وهنا يلجأ أفلوطين إلى تشبيهاته المعتادة؛ فيمثل بالشمس؛ قائلًا إن عالم

المحسوس هو كالأشعة بالنسبة الى الشمس أو كفروع الأنهار أو النهيرات بالنسبة إلى النهر أو الينبوع؛ ويلجأ بوجه خاص إلى تشبيه عنى بتطبيقه أشد العناية في هذه الناحية؛ وهو أن العالم المحسوس مرآة العالم المعقول؛ فحينئذِ لا يشك في أن الصورة التي في المرآة، وإن لم تكن هي الأصل، فإنها لا يمكن أن تُختلف اختلافاً كلياً عن الأصل. هذا إلى أن ما نراه من تعدد في المحسوس؛ لا يؤذن بوجود الشر على هذا النحو؛ وإنما الحال هنا كالحال بالنسبة إلى عدة مرايا تعكس شيئاً واحداً، فالأصل الواحد قد انعكس في عدة أشياء. ولكن هذا الانعكاس لم يكن من شأنه أن يحدث تشويهاً كبيراً على أقل تقدير، في الصورة المتكونة. وكذلك الحال أيضاً في الصوت الواحد الذي يسمعه عدة أفراد فيظل مع ذلك على طبيعته، وإن اختلف بعض الاختلاف بحسب طبيعة الأشخاص، فإنه بظل الصوت الأصلى على كل حال. فكيف يجوز لنا أن نقول عن العالم إنه شر كله؟ من هنا ليس أمامنا غير سبيلين: إما أن نقول الأصل شر، فالصورة شر كذلك، وإما أن نقول بأن الأصل خير فالصورة خير بالضرورة. فلما كان لا بد من القول بأن الأصل، وهو الواحد الأول الأكمل. . . الخ هو الخير، فيجب بالتالي أن يكون العالم المحسوس الذي هو صورته خيراً كذلك، وإن كانت درجة الخير بالنسبة إلى هذا الأخير أقل بكثير جداً منها بالنسبة إلى الأول نظراً إلى أنه صورة وليس أصلًا، أي في درجة مخففة من الخير بالنسبة إلى خير الأول الواحد.

وهكذا ينتهي أفلوطين إلى القول بأن العالم خير، ويعني هنا خصوصاً وفي عبارات خلابة شعرية بتمجيد هذا العالم الخيرً، ثم يبين ما فيه من انسجام وكيفية ارتباط اجزائه بعضها ببعض. ويعني أخيراً بجسألة العناية الإلهية: إما أنهم يقولون بوجود الصدفة المحضة في كل شيء، وإما أنهم يفسرون هذه العناية على انها القضاء والقدر، أعني الجبر والضرورة. ويرد أفلوطين على هذا الفريق وذاك، فيرد على الأول بأن يقول إن العالم لم يخلق عبناً على هذا النحو، تسوده الصدفة، لأنه صورة لمعقول، والمعقول يسوده العقل، أي تنتفي معه الصدفة والاتفاق. ويرد على يسوده الرأي الثاني بأن يقول إن الحرية يجب أن يؤكدها الإنسان؛ وأما العناية فمعناها أن كل شيء أو الأشباء جيعاً مرتبة ترتيباً كلياً مطلقاً عاماً على أساس الاتجاه نحو

الخير، وهذه العناية من أجل ذلك لا تمتد إلا إلى المسائل الكلية وحدها. أما العناية الفردية، بمعنى تحديد مصير كل إنسان على حدة، فينكرها أفلوطين لأنه يأبي أن يضيف إلى الله، أو الأول، أن يعلم كل هذه الجزئيات التي تحدث تغيراً في طبيعته وكثرة فيها، كها أنه يضيف إلى الإنسان حرية لا تتفق معها هذه العناية الفردية، وإنحا العناية معناها عند أفلوطين انسجام القوانين الكوفية الكلية بعضها مع بعض، من أجل تحقيق انسجام في الكون.

# المودة من العالم المحسوس إلى العالم المعقول

ينظر أفلوطين إلى النفس الإنسانية نفس النظرة التي كانت لدى أفلاطون، فهو يقول إن النفس الإنسانية كانت تحيا من قبل حياة أبدية، ثم هبطت من هذه الحياة الأبدية إلى الحياة الجسمية البدنية.

أما العلة في أن النفس الإنسانية قد هبطت في العالم الجسمان فإنها هي ذاتها العلة التي بها نشأ النوس كشيء صادر عن الواحد الأول، والنفس الكلية كشيء صادر عن النوس. فالنفس الأنسانية تصدر عن النفس الكلية بنفس الضرورة التي تصدر بها النفس الكلية عن النوس. وهنا يجب أن يفرق في داخل النفس الكلية، كما قلنا من قبل، بين نفس كلية بالمعنى الحقيقي، وبين عدة نفوس تتصل كل نفس منها بفرد في العالم المحسوس بالذات. فكما أنَّ النفس الكلية هي المصدر بالنسبة إلى العالم المحسوس ككل، فلا بدأن نفترض بالنسبة إلى الأفراد التي تكون العالم المحسوس نفوساً تكون كالمصدر بالنسبة إليه. وهنا نجد النفس الكلية ستنقسم قسمين أو تكون ذات طبيعة مزدوجة : فهي من ناحية تشارك النفوس في طبيعته وفي مقامه في الوجود، ومن ناحية أخرى ستكون أقرب إلى البدن، فتكون أبعد ما تكون عن الاتصاف بصفات النوس وتكون في الواقع نفساً شهوانية، ولـذا يكن أن تسمى الأولى باسم النفس الإلهية، والنفس الثانية بالنفس الشهوانية.

والنفس عند أفلوطين يجب ألا ينظر إليها بوصفها شيئاً جسمياً كما فعل الرواقيون، فإن أفلوطين يكرس فصولاً مهمة من «التساعات» من اجل تفنيد هذه النظرية، نظرية أن النفس ككل شيء في الوجود جسم، ويستعيض عن هذه الفكرة بفكرة أن النفس، خصوصاً فيها يتصل

بالنفس الإلهية، روحية خالصة، ومن طبيعة تختلف كل الاختلاف عن طبيعة البدن، وتتصف بالصفات التي أضفيناها من قبل على النفوس وعلى الواحد، فهذه النفس توجد خارجة عن الزمان، لأنها توجد أبدية، أبدية المعقول أو النفس الكلية، وهي لا تقبل التغير، لأنها مستقلة بنفسها، قائمة بذاتها، دون أن تكون في حاجة إلى شيء فتزداد، أو يكون منها شيء من خارج زيادة على نفسها فتنقص، أعنى أنها لا تقبل أية درجة من درجات التغير، كما أن هذه النفس لا تحتاج إلى فكر، إذ لا داعى إلى الانتقال من شيء إلى شيء، والربط بين شيئين، كما هي الحال في الفكر، لأن إدراكها وجداني مطلق، وليست في حاجة إلى التذكر والخيال، لأنها ليست في حاجة إلى أن تتذكر شيئاً ليس أمامها حاضراً، بل كل شيء بالنسبة إليها حاضر، كما هي الحال بالنسبة إلى كل شيء إلهي معقول. وهي بالتالي تتصف بكل الصفات التي نسبناها من قبل إلى النوس، ثم نجد أفلوطين من ناحية أخرى يحمل على المذاهب التي تجعل النفس شيئاً متصلاً، أو متعلقاً بالبدن، ولا وجود لَما إلا بـوجوده، فهـو من ناحيـة ينكر قـول الفيثاغوريين الذين يقولون إن النفس إنسجام للبدن، وينكر على أرسطو قوله إن النفس كمال أول لجسم طبيعي آتي، وذلك لأن هذا المذهب أو ذاك ينظر إلى النفس على أنها قائمة بالبدن، أي ليس لها وجود مستقل خالص، ومعنى ذلك أنه ليست لها روحية خالصة لا تتعلق بالبدن، وإنما كل شيء فيها متوقف على البدن. وإذا كانت الحال كذلك فسينكر أن يكون لها وجود سابق على البدن، بل وينكر أن يكون لها خلود و أما أفلوطين، فنظرأ لأنه نظر إلى النفس، وعلى الأخص النفس الإلهية والجزء الإلهي من النفس الإنسائية هذه النظرة التي أشرنا إليها، فإنه لم يكن في حاجة الى أن يبحث طويلًا في مسألة خلود النفس. فها دامت النفس مستقلة قائمة بذاتها إلهية معقولة، فهي بالضرورة كانت قبل حلولها في البدن، وستكون بعد مغادرتها للبدن، وخلود النفس بالتالي مؤكّد.

وأياً ما كان، فإن أفلوطين مع ذلك قد كرّس فصلاً رئيسياً لإثبات خلود النفس فنراه يلجاً إلى نفس البراهين التي قال بها أفلاطون من قبل في وفيدون، دون أن يضيف إليها جديداً يعتد به. وإنما المهم لديه أن يؤكد استقلال هذه النفس وقيامها بذاتها، وعدم اعتمادها عملي شيء

يتصل بالبدن. وقد كان في وسع النفس ألا تنزل هذا النزول إلى البدن، وإنما هي الضرورة هي التي تضطرها في وقت معين إلى أن تتخذ هذا المظهر. وهنا نجد أفلوطين ينظر إلى المسألة نظرتين متعارضتين، فتارة يقول إن النفس تنزل البدن بمحض اختيارها بعد أن كانت في عالم النفس الكلية، وتظل عتفظة بكل الصفات الإلهية التي توجد في الاتجاه إلى الفيض بثيء من ذاتها على الخارج، فإنها هنا تكون حرة ومسؤولة عن هذا الفيض، اي عن حلولها في البدن. ولكننا نجد أفلوطين من ناحية أخرى ينفي هذه الحرية التي للنفس في هبوطها وحلولها بالبدن، ويقول إن الحرية التي للنفس في هبوطها وحلولها بالبدن، ويقول إن المبدن. فهنا حرية من ناحية، وجبر وضرورة من ناحية أخرى.

التعارض، لأن المبدأ الأصلى الذي يقوم عليه مذهبه كله، وهو أن كل شيء أعلى يميل بُذاته إلى أن يفيض على ما هو أدن \_ هذا المبدأ كان يؤذن بالقول بأن النفس حرة في أن تفيض على البدن أعني أن تحل به، بينها كانت الناحية الأخرى، ناحية الشر الذي يحلِّ بالنفس من جراء تعلقها بالبدن \_ خصوصاً وأن افلوطين قد نظر إلى الصلة بين النفس والبدن، على أساس أن بينها هوة بعيدة تزيد بكثير حداً عما يفصل بين درجات المعقول بعضها وبعض، وذلك يفسر بأن أفلوطين قد وجد أننا هنا ننتقل من العالم المعقول إلى العالم المحسوس، فلا بد أن تكون الهوة هنا أكبر منها بين درجات العالم بعضها وبعض ـ نقول إنه من هــذه الناحية كان على أفلوطين أن يقول إن في هبوط النفس شراً لا بد منه، وبالضرورة ستضطر النفس يوماً ما أن تنزل البدن الذي كان عليها أن تنزل به، ومن هنا كذلك اضطر إلى القول بهذين الموقفين المتعارضين.

والنفس الإنسانية من ناحية الإدراك تتبع طريقاً ذا درجات ثلاث، يبدأ بالإحساس، ويتوسط في النظر، وينتهي إلى الوجد. فالإحساس درجة دنيا من درجات المعرفة، ويقول عنه أفلوطين إنه كالرسول الذي يأتي من قبل المقل لإيقاظ النفس. ولو أننا نجد أفلوطين مع ذلك يضيف إلى هذا الإحساس قيمة ليست بالقليلة، فيقول عنه إنه واذ كان النظر أو

الوجد يدرك الصور كما هي في النفوس، فإن الإلحساس يدرك الصور كها هي مفصلة بالاستعانة بالنظر. إلا أنه لا يرتفع بالإحساس إلى درجة اليقين، أو إلى درجة المصدر الذي يجب أن تبدأ منه المعرفة، أي أنه لا ينسب إلى الاحساس تلك القيمة التي نسبها إليه أرسطو، لأن الإنسان، لا يستطيع أن يتعلق بالمحسوس ما دام المحسوس مصدر التغير والكثرة والتبدد، ويجب على الانسان في سلوكه نحو الله أن يتخلص من هذا المحسوس المتبدد المتكثر المتغير لكي ينتهى إلى الوحدة والطمأنينة والسكون والثبات. لا بد إذن من التخلص من درجة الإحساس والارتفاع منها إلى درجة اعلى وهذه الدرجة العليا هي درجة النظر، ونقصد بها الدرجة التي فيها يرتب الإنسان بين التصورات بعضها ويعض، ويربط فيها بينها من أجل البرهان. وأفلوطين يعتد كثيراً بهذه الدرجة الوسطى على أساس أنها درجة متوسطة بين العالم الأعلى الواحد وبين المحسوسات ويسمى هذه الدرجة من درجات التفكير بالديالكتيك، وينسب إلى الديالكتيك نفس القيمة والأهمية التي نسبها إليه أفلاطون. إلا أنه ليس علينا أن نقف عند حد الديالكتيك لأنه هو الأخر يقوم على أساس التفرقة بين الموضوع وبين الذات، وفي حالة الديالكتيك تكون في حالة ثنائية، بمعنى التقابل بين الموضوع وبين الذات. وفي هذا كله نجد النفس الإنسانية لا زالت متعلقة بالكشرة وبالتغير، لأن الانتقال من الموضوع إلى الذات، أو من الذات إلى الموضوع، إنما هـو تغير كـذلك، فعلينـا أن نتخلص أيضاً من هذه الدرجة الوسطى على الرغم مما لها من أهمية كبرى وقيمة عظيمة في تحصيل المعرفة، وأن نرتفع إلى درجة أعلى من المعرفة: فيها يرتفع التعارض بين الموضوع وبين الذات، وفيها تنتهى المعرفة التي تقوم على التعارض بين الموضوع وبين الذات، لأن كل معرفة تقوم على أساس إدراك اللذات لوجود خارجي في مقابلها؛ وعلينا كذلك أن لا ننظر إلى المعرفة بوصفها تحصيلًا وكسبأ وملكاً، وإنما بحسبانها وجوداً أو اتحاداً وهوية، أعني أنه يجب على النفس الإنسانية أن ترجع من حالة التبددوالكثرة الى حالة الوحدة المطلقة. وهذه الحالة هي حالة والوجده.

ومعنى هذه الحالة أن يكون الإنسان خارجاً عن طوره وعن نفسه، فهي حالة أشبه ما تكون بحالة الجنون في العشق، أو حالة النشوة في السكر. وفي هذه الحالة

يسقط كل شيء من الموجودات ولا يكون شيء من الأغيار موجوداً،؛ فتكون النفس حينئذٍ في حالة الفناء والطمس والمحو؛ أعنى أن تزول كل المظاهر الخارجية بالنسبة إليها، ويصبح كل شيء في حالة عهاء هو ما يسميه الصوفية المسلمون بحالة «الغراب الأسود» وما يسميه المتصوِّفة المسيحيون باسم «الليلة الظلماء». وفي هذه الحالة يكون الإنسان في أسوأ الحالات التي يمكن أن يمر بها، لأنه أصبح لاً تعيّنا صرفاً، وأصبح فناء مطلقاً؛ إذ انه هو اللاتملك الصرف في هذه الحالة، بمعنى أن الأغيار والأشياء الخارجية قد سقطت عنه، كما أن الواحد لم يملأه بعد، فيكون في حالة تشراوح إذن بين الخوف والبرجاء وبين القلق والطمأنينة، خصوصاً وأنه لا يدرى بعد هل سيصل إلى درجة الطمأنينة أو لا يصل. فإذا ارتفع من هذه المرتبة، مرتبة الصعق، إلى مرتبة الطمأنينة بعد القلق، والهدوء والسكينة بعد الخوف، يصبح وكأنه هو الله، أو بعبارة أدق يعرف بأنه هو الله. والمعرفة هنا ليس يقصد بها أن يكون ثمة ذات وموضوع، بل أن تكون الذات هي الموضوع، والموضوع هوالذات، فتكون بين الاثنين هُويَة مطلقة.

وفي هذه الحالة تسقط أيضاً التفرقة بين العاقبل والمعقول، فيصبحان شيئاً واحداً. وبعد أن كان الإنسان في حالة التكثر والتغاير والتغير من حال إلى حال، يصبح في حالة طمانينة خالصة فيها يسمونه باسم «حالة النفس المطمئة، عند المتصوفة المسلمين، أو «حالة الاتحاد بالله»، أو حاصلاً على الذات الإلهية، أي هو والذات الإلهية، أي هو والذات الإلهية شيئاً واحداً. وهذه الحالة تأتي إليه لا باختيار وإرادة، بل يتلقاها وكأنها نور يبط عليه، أعني أنه في هذه الحالة لا يجاهد من أجل الحصول عليها، بل ينتظر وجودها فيه. ومن هنا كانت حالته حينئذٍ سلبية صرفة، هي حالة القبول أو التلقي للمدد الوارد من جانب الواحد.

وهنا نجد أنفسنا في عالم مختلف كل الاختلاف عن العالم الذي ألفناه في الفلسفة اليونانية بالمعنى الصحيح، إذ يسقط الفارق بين عالم الذات وعالم الموضوع، ولا يكون ثمة انسجام بين الاثنين ولا تفرقة، وإنما يكون عو لعالم الموضوع في عالم الذات، فننتقل حينئذ إلى الذاتية المطلقة التي تفصل فصلاً تاماً، أو شبه تام بين الروح اليونانية

والروح الشرقية. وهكذا نجد أفلوطين يمثل في الواقع الروح الشرقية، أكثر من تمثيله للروح اليونانية. إن كان لنا أن نقول بعد ذلك إنه يمثل الروح اليونانية في شيء. وبهذا الإفناء للموضوع في الذات، وبهذا الزوال للانسجام بين عالمي الذات والموضوع، ينتهي الفكر القديم.

### نشرة والتساعات

خير نشرة نقدية لـ «التساعات» هي التي قام بها: P. Henry وF.R.Schwyzer في أكسفورد سنة 1901.

أما الترجمات فنذكر منها:

ا ـ الى الفرنسية مع النص اليوناني، ترجمة عند الناشر Les Belles- Lettres في باريس.

٢ ـ الى الانجليزية، ترجمة S. Mackenna و. S. و. Page في ٥ مجلدات، سنة ١٩٣٦ ـ سنة ١٩٣٠. أما ما ترجم منها إلى العربية في القرن الثالث الهجري فقد نشرناه في كتابنا:

عبد الرحمن بدوي: «أفلوطين عند العرب»، ط١ القاهرة سنة ١٩٥٥؛ ط٢، القاهرة سنة ١٩٦٦؛ ط٣، الكويت سنة ١٩٧٧.

# مراجع

- W.R. Inge: The Philosophy of Plotinus, 1918.

- A.H. Armstrong: Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus, 1940.

- E. Bréhier: La Philosophic de Plotin

- G. Mehlis: Plotin, 1924.

- Hans Oppermann: Plotins Leben, 1929.

- Jean Guitton: Le temps et l'éternité chez Plotin et saint Augustin, 1933.

- Marcel de Corte: Aristote et Plotin, 1935.

# أقناريس

#### **Avenarius**

هو مؤسس النزعة النقدية التجريبية . ولد في براج (تشيكوسلوفاكيا ) في ١٩ نوفمبر سنة

۱۸۶۳ . و**توفي في** زيورخ ( سويسرة ) في ۱۸ أغسطس سنة ۱۸۹۲ .

تعلم في جامعة ليبتسك وعين معيداً فيها سنة ١٨٧٦ . وفي سنة ١٨٧٧ عين أستاذاً للفلسفة في جامعة زيورخ ، وظل في هذا المنصب حتى وفاته . أهم مؤلفاته كتابه « نقد التجربة المحضة » ( في مجلدين ، سنة ١٨٨٨ ـ سنة ١٨٩٠ ) . وفيه وضع أساس النزعة النقدية التجريبية التي هاجمها خصوصاً لينين .

تقوم هذه النزعة على أساس أن مهمة الفلسفة هي أن تصنع تصوراً طبيعياً للعالم قائياً على النجرية المحض . ومن أجل تحقيق ذلك لا بد من الاقتصار على ما يعطيه الإدراك الحسي المحض مع استبعاد كل العناصر المبتافيزيقية التي أدخلها الإنسان \_بإسقاط باطن \_ في التجرية إبان فعلى المعوفة ، وإلغاء التمييز بين ما هو فيزيائي وما هو نفسي ، والاستغناء عن التفسيرات المادية والمثالية على السواء . إنها إذن عودة إلى الواقعية المباشرة الساذجة التي تمثل بداية التفكير العقلي ( راجع كتابه : « التصور الإنساني للعالم » ط ٢ ص ٤ ) . إن النقدية التجريبية هي إعادة بناء وحدة التجربة الأصلية التي فيها الأنا، والبيئة المحيطة ليسا أمرين منفصلين، بل يجريان على سواء وهي توكيد للطابع الموحد غير المتفاضل للتجربة .

وفي هذا يتفق مع أرنست ماخ. فكلاهما يتفق مع الآخر في نظرته إلى العلاقة بين الظواهر الفيزيائية والظواهر العقلية، وفي المعنى الذي يفهمان به مبدأ والاقتصاد في الفكره، وفي توكيد أن التجربة المحضة يجب أن تعد المصدر الوحيد المقبول للمعرفة.. واستبعاد الإسقاط الداخلي العقلي عن التجربة هو عينه محاولة ماخ لاستبعاد كل عنصر ميتافيزيقي عن المعرفة التجربية. بيد أن كليها وصل إلى نفس النتائج بطريقة مستقلة الواحد عن الأخر.

وأفناريوس يقيم تصوره للتجربة المحضة على أسس بيولوجية . فهويرى أن كل فعل من أفعال المعرفة يجب أن يفسر على أساس الوظيفة البيولوجية ( الحيوية ) التي يؤديها ، وبهذا وحده يمكن أن تفهم . وهذه الوظيفة تقوم بدورها على فكرة عتماد الإنسان اعتماداً كلياً على البيئة المعيطة به ونقطة انظلاقه من الزعم أن هناك تنسيقاً مبدئياً بين الفرد والبيئة . ونتيجة لذلك فإن كل فرد يجد نفسه في مواجهة بيئة تتألف من عناصر متعددة متباينة ، وبإزاء أفراد آخرين يقررون تقريراتهم عن هذه البيئة .

ويصف أفناريوس التجربة المحصة على أسباس مفترضات سابقة بيولوحية فيقول إن مضمونات تقريرات الفرد ويرمز إليها بالقيم نا تتوقف على تغييرات الجهاز العصبي المركزي ـ ورمزه ٢ ـ وهذه التغييرات تتوقف بدورها على الوسط ورمزه R وعلى تغذية الفرد (ورمزها S). والتوازن الحيوي للفرد يتوقف على عيّنات تكيفها البيئة والتغذية ، ويرمز إليها أفناريوس بالرمز الرياضي للدالة الرياضية (R)) و(S) وفي كل مرة تختلف فيها (f(R) عن f(S) يكون هناك اتجاه نحو التدمير ، بينها إذا اتجهت الدالتان نحو التعادل فإن هذا يدل على المحافظة ، ولا يمكن الوصول أبداً إلى التعادل التام . بسبب التغيرات التي تحدث في R ( = البيئة ) . ومن بين العناصر المكونة لـ R توجد عناصر تتكرر دائياً وتعود،والنمو المتوقف على C ( = الجهاز العصبي المركزي ) يتعين خصوصاً جذه العناصر. وبدلًا من التيار المتغير لقيم E ، ينتج وسط ( بيئة ) ثابت فيزيائي أو اجتماعي ، وألفة المهيجات تحدث نوعاً من الأمن وتميل المعرفة إلى إلغاء الشعور بعدم الإلفة الذي بمقتضاه يبرز العالم لغزا .

وهكذا فإن التجربة المحضة يدخل في تركيبها أمران: عناصر ، وخصائص . فالعناصر هي الإحساسات ( ساخن ، حلو ، إلىخ ) والخصائص هي أحوال علاقات التوقف بين C و S و R و الفني ، هما خاصيتان للتجربة المحضة ولا يناظرهما أبة ثنائية في الواقع .

ومن ناحية أخرى فإن مبدأ « الاقتصاد في الفكر » يدعونا إلى أن نستبعد من الصورة العقلية كل العناصر غير الموجودة فيها هو معطى ، ابتغاء أن نفكر فيها نلقاه في التجربة بأقل جهد من الطاقة نبذله ، وبهذا نصل إلى التجربة المحضة . والتجربة وقد « نظفت من كل الإضافات المشوهة « لا تحتوي إلا على عناصر التجربة التي تفترض عناصر البيئة وحدها . وكل ما ليس من التجربة المحضة ، أي ما ليس خاضعاً للبيئة ومتوقفاً عليها ، يمكن استبعاده .

وتصور العالم إنما يتوقف على « المجموع الكلي لعناصر البيئة » ويتوقف على الطابع النهائي لنظام C (أي للجهاز العصبي المركزي). ويكون هذا التصور طبيعياً إذا تجنب خطأ الإسقاط الباطن introjection ولم تزيفه الاندساسات التشبيهية unimistic إن الإسقاط الباطن يجول الموضوع المدرك إلى الشخص المدرك له . وهو يشق عائنا الطبيعي إلى شقين : باطنى، وخارجى ، ذات وموضوع ، عقل ومادة . وهذا هو

العقيدة، وبعد ذلك صار برتبة Prieur في أرفورت ونائبا كهنوتيا Vícaire عن مقاطعة تورنجن في سنة ١٣٩٨. وفي سنة ١٣٠٨ للاحام حافر إلى باريس لاتمام دراسته، مع بقائه بلقب دقارئ للكتاب المقدس، Lector biblicus وكان ذلك إبان النزاع بين البابا بوئيفاس الثامن وفيليب الجميل ملك فرنسا. واختلف الرأي هل كان في صف البابا أو صف فيليب. ومن يؤكدون الرأي الأول يؤكدون أنه حصل على الدكتوراه من البابا الذي استدعاه إلى روما، والقائلون بالرأي الثاني يقولون انه حصل على كل شهاداته من جامعة باريس.

وعين مرشدا عاما للدومينكان في مقاطعة سكسونيا. ثم عينه المجمع العام للدومينكان مرشدا للطريقة فيوهيمياسنة ١٣٠٧ ثم أرسل مرة أخرى للحصول على درجة أستاذ في اللاهوت. ومن ثم سافر إلى استراسبورج ولم يقم هنا طويلاً لارتباطه بجماعة البجارديين Beghards ، فارتحل إلى فرنكفورت، ويبدو أنه وقع في مشكل هناك أيضا فارتحل للتدريس في كولن. Köln. وفي سنة ١٣٢٦ حوكم أمام محكمة التفتيش الأسقفية في كولن \_ إذ استدعاه أسقف كولس، هينرش فون فرنبورج Heinrich von Virneburg ، للمحاكمة متهما إياه بالهرطقة. فاحتج إكهرت على هذا الاتهام قائلا ان الأراء التي ابداها ليست منَّ الهرطقة في شيء. وفي ١٣ /٥/١٣٢٧ أعلن في كنيسة الدومينكان في كولن براءته عما نسب إليه من تهم كان بقرأ نصها اللاتيني أولا، ويتلوه بشرح باللغة الألمانية أمام الشعب الحاضر في الكنيسة. وأرسل التماسا إلى البابا، يوحنا الثاني والعشرين، لكن هذا رفضه. غير أن قضيته عرضت على الهبئة النابوية Curie romaine. بيد أن اكهرت لم يعش ليرى نهايتها، إذ توفي في سنة ١٣٢٧، ولم يصدر الحكم من الديوان البابوي إلا في ٢٧ مارس سنة ١٣٢٩، وفيه أعلن البابا يوحنا الثاني والعشرون إدانية ثميان وعشرين من القضايا التي تفوّه بها اكهرت على أساس أن ١٧ منها هرطقة، والباقى غير لائقة وجسورة ومتهمة بالهرطقة

#### مذهبه

لفهم مذهب إكهرت عامة ومعرفة الأسباب التي من أجلها اتهم بالهرطقة، يحسن بنا سرد القضايا الثماني والعشرين التي كانت عناصر اتهامه في القرار البابوي الذي أصدره يوحنا الثاني والعشرون في ۲۷ مارس سنة ۱۳۲۹:

١ ـ لما سئل: لماذا لم يخلق الله العالم قبل اللحظة التي فيها
 خلقه، أجاب: إن الله لم يكن يستطيع أن نجلق العالم قبل أن

الأصل في نشأة المشاكل المبتافيزيقية (مثل مشكلة خلود النفس، ومشكلة التوازي بين البدن والنفس،) والمقولات الميتافيزيقية (مثل المجوهر) وكلها مشاكل ينبغي استبعادها وبدلاً من الإسقاط الباطن ينبغي أن نقول بالتنسيق المبدلي النقدي التجريبي وبالتصور الطبيعي للعالم الذي يقوم عليه.

### مؤلفاتيه

 Philosophie als Denken der Welt gemässdem Prinzip des Kleinen Kraftmesses. Prolegomena zu einer Kritik der reinen Erfahrung. Leipzig 1876.

الفلسفة بوصفها تفكيراً في العالم بحسب مبدأ أقل قدر
 من الطاقة . مدخل إلى نقد التجربة المحضة « .

- Kritik der reinen Erfahrung, 2 Bde, Leipzig 1888- 90

« بقد التجربة المحضة »

- Der menschliche Weltbegriff, Leipzig, 1891

ه التصور الإنساني للعالم ه

#### مراجع

- Oscar Ewald: Richard Avenarius als Begründer des Empiriokrizismus, Berlin, 1905
- V. Lenin: Materializm i Empiriokitizism. Moscow, 1900
- F. Raab: Die philosphie von Richard Avenarius. Leipzig, 1912.
- Jules Suter: Die philosphie von Richard Avenarius Zurich, 1910.

# إكهرت (السيد)

#### Meister Eckhart

فيلسوف صوفي ألماني كبير. ولد في Hochheim (بالقرب من Erfurt) أو في جوتا Gotha حوالى سنة ١٢٦٠، وتوفي سنة ١٣٣٧. والتحق بالطريقة الدومنكانية في وقت لا نعرف، وبدأ رهبانيته في دير أرفورت Erfurt وفيه أتم دراساته الدينية الأولى. ومن ثمم ارتحل إلى كيلن (كولونيا Köll) لدراسة

يوجد هو، ولهذا فإنه لما وجد الله خلق العالم فوراً.

٧ ـ وبالمثل يمكن القول بأن العالم وجد منذ الأزل.

٣ ـ و في نفس الوقت الذي وجد فيه الله ولد ابنه الاله،
 فإنه مساوق له في الأزلية ومساو له في كل شيء، وكذلك خلق العالم.

٤ ـ وكما في كل عمل، حتى الرديء، أقول: الرديء، بما
 فيه من ألم وخطيئة، كذلك فيه يتجلى مجد الله.

 ومثلما أن من يلوم الغريب لارتكابه الخطيئة، فإنه يحمد الله بخطيئته نفسها، وبقدر ما يلوم ويخطىء، فإنه بالقدر نفسه يحمد الله.

٦ ـ كذلك بحمد الله من يجدّف على الله.

٧ ـ كذلك من يطلب هذا وذاك يطلب شرأ وشرًا، لأنه
 يطلب نفي الخير ونفي الله، ويطلب من الله أن ينفي نفسه.

٨ ـ من لا يسعون إلى الخيرات، ولا إلى التشريفات، ولا إلى المنفعة، ولا إلى التقوى الباطنة، ولا إلى المقداسة، ولا إلى المتوبة ولا إلى ملكوت السموات بل زهدوا في هذه الأمور كلها حتى فيها هو ملك مم، هؤلاء هم الذين فيهم يمجد الله.

٩ ـ حديثا فكرت في الأمر التالي: هل أود أن أتلقى شيئا من الله أو أن أشتاق إليه؟ هنا لا بد من التفكير جيدا، وذلك لأنه في الحالة التي أتلقى فيها من الله شيئا، فإني سأكون أدن من الله، خادما له أو عبدا، وسيكون هو سيّدا باعطائي إياه وما ينبغى أن نكون هكذا في الحياة الدائمة.

١٠ ـ نحن متحولون تماما إلى الله ومتغيرون فيه، كها يتحول الخبز\_ في الافخارستيا إلى جسد المسيح، وهكذا أنا أتحول في الله، لأنه يجعلني وجوده الواحد وليس مجرد شبيه به، وبالله الحى، من الحق أنه لن يكون هناك تمييز.

١١ ـ كل ما أعطاه الله لابنه الوحيد من الطبيعة الانسانية ـ كل هذا أعطاني الله إياه: ولا أستثني من هذا شيئا، لا الاتحاد ولا القداسة، بل أعطاني كل شيء كما أعطاه له.

١٢ ـ كل ما قاله الكتاب المقدس عن المسيح يصدق كله
 على كل انسان خير إلهي.

١٣ ـ كل ما هو خاص بالطبيعة الالهية خاص أيضا بالانسان العادل الالهي. ولهذا فأن هذا الانسان يفعل كل ما يفعله الله، وقد خلق مع الله السموات والارض، وهو والد «الكلمة» الالهية، ولا يستطيع الله بغير هذا الانسان أن يفعل شئا.

14 ـ يجب على الانسان الخيّر أن يجعل إرادته موافقة

لارادة الله، بحيث يريد كل ما يريده الله : ولأن الله أراه، على نحو ما، أن أخطئ ، فإني أنا لا أريد ألا أخطئ ، وتلك هي كفّارته الحقيقية .

10 ـ الانسان الذي يكون قد ارتكب ألف خطيئة عمية ،
 هذا الانسان لو كان طيب الاستعداد لما كان ينبغي له أن يريد ألا يكون قد ارتكبها.

١٦ - الله لا يأمر بالفعل الخارجي بالمعنى الصحيح
 لكلمة.

١٧ ـ الفعل الخارجي ليس خيرًا ولا الهيا، وبالمعنى
 الصحيح الله لا يفعله ولا ينتجه.

النتج الثمرة لا من الأفعال الخارجية التي لا تجعلنا الحياراً، بل من الأفعال الباطنة التي يفعلها الله المقيم في داخلنا.

١٩ ـ الله بحب النفوس، لا الأفعال الخارجية.

٢٠ ـ الانسان الخيّر هو الابن الوحيد لله.

٢١ ـ الانسان النبيل هو ذلك الابن الوحيد لله الذي
 ولده الأب منذ الأزل.

٣٢ ـ الله يلدني أنا ابنه كها ولد «ابنه». وكل ما يفعله الله واحد. ولهذا فهو يلدني أنا ابنه الذي لا يتميز في شيء عن «الابن».

٣٣ ـ الله واحد من جميع النواحي وفي جميع الأحوال، بحيث لا يمكن وجود أية كثرة فيه، واقعية أو عقلية، ومن ير ثنائية أو تمييزا لا ير الله. لأن الله واحد خارج كل عدد ولا يؤلف وحدة مع غيره. والنتيجة هي أنه لا يمكن وجود أي تمييز في الله.

٧٤ ـ كل تمييز غريب عن الله، سواء في الطبيعة وفي الأقانيم، لأن الطبيعة نفسها واحدة وهي هي الله، وكل أقنوم هو واحد، وهو الطبيعة عينها.

٣٥ ـ معنى هذه العبارة: ويا سيمون، هل تحبني أكثر من هؤلاءه ـ وهو: أكثر من هؤلاء ـ معنى حسن ولكنه ليس كاملا، لانه في الأول والثاني، في الأكثر والأقل، توجد درجات وترتيب، لكن في الوحدة لا يوجد درجات ولا ترتيب. ولذلك فإن من يجب الله أكثر من القريب يجب حبا حسنا ولكن ليس بعد كاملا.

. ٢٦ ـ كل المخلوقات عدم محض: ولا أقول انها شيء حقير أو شيء ما، بل أقول انها عدم محض.

 ٧٧ - يوجد شيء في النفس غير المخلوقة وغير القابلة أن غلق: لو كانت كل النفس هكذا، لكانت غير مخلوقة ولا قابلة

لأن تخلق وهذا هو العقل Intellectus.

٢٨ ـ الله ليس حسنا، ولا أحسن، ولا الأحسن. وفي كل مرة أصف الله بأنه حسن فاني أسيء القول كما لو كنت أقول عن شيء أسود انه أبيض.

تلك هي العبارات التي من أجلها أدين مذهب اكهرت. فها هي المقالات الرئيسية في هذا المذهب؟

# أ) الله والحلق:

الله \_ عند اكهرت \_ فوق الوجود، لأنه اذا كان خالق الوجود، فيجب أن يكون خاليا من كل وجود. فيماذا نصفه إذن؟ انه عقل عض، والعقل فعل عض، ولهذا فان فعله هو جوهره eius actio est ipsius substantia.

وتفسير ذلك أن الله ليس هذا الوجود أو ذاك، بل هو ملاء الوجود. ولا يمكن تعريفه، لأن كل تعريف حد وبالتالي نفي وسلب ولهذا يقول: الله هو سلب السلب negation نفي وسلب ولهذا يقول: الله هو سلب السلب negationis، وهو اللامتناهي الذي يتميز من كل متناه، ويتجاوز كل متناه، ولهذا فإن الله عال على كل موجود لأنه سند Deus est rebus omnibusintimus. utpote كل موجود متناه، sese, et sic ipsum edit omne esse, est et extimus. quia ولهذا ينتهي super omnia et sic extra omnia (In Eccl., 5-4). إلى القول بأن والله لا يمكن وصفه ولا الاحاطة به، وفيه كل الأشياء لا يمكن وصفهاء.

وعيز اكهرت بين الألوهية Divinitas وبين الله Deus أما الألوهية فهي القاع المظلم الذي لا يمكن تمييز أي شيء فيه. انها الطليعة غير المطبوعة. انها السكن في نور لا يصل إليه أحد، لا أنها وراء كل غيرية وعلاقة. أما الله Deus فهوطبيعة مطبوعة. انه الابوة، والخصوبة، وهو الماهية مع العلاقة cesentia cum أنه الابوة، والخصوبة، وهو الماهية مع العلاقة prelatione إن الألوهية لا تعرف نفسها، وفيها يختفي كل تمييز، فعوضها المطلق لا يتعكر أبداً انها صحراء صامتة لا يعلو فيها صحت، غارقة في الظلام باستمرار، ترقد فيه وقدة أبدية. (Pf. 242-266). والألوهية لا تخرج من ذاتها، لتخلق العالم لان الخلق هو من عمل العقل، والألوهية لا عقل لها. ومن خارجها، ويكن القول على وجه الأطلاق انها لا تخلق شيئاً، المستحيل أن تخرج إلى خارج ذاتها، إنها منطوية دائماً على نفسها. لكن من هذا الانطواء نفسه تنبثق الشرارة التي تجعلها تظهر. وعدم قدرتها على الخروج من ذاتها هو الذي يجعلها منطوية على نفسها دائماً.

والله صورة الألوهية. لكن لكي يصير إلها حقا، فيجب عليه أن يتعرف نفسه فيها بوصفه إلها أو الله ، والله من حيث يعرف فهو الاب، ومن حيث يعرف ذاته فهو الابن، أو الكلمة، أما الروح القدس فهي رابطة المحبة التي تربط بين الذات والموضوع في المعرفة. وفوق «الابن، يوجد عقل الأب، وللأب والابن إرادة، وهذه الارادة هي الروح القدس.

والأب بولادته للابن يهب نفسه للوجود. واتحاد الآب والابن هو وحدة العقل. والآب هو الذات، والكلمة هي الموضوع.. والآب هو القدرة، والابن هو الحكمة.وكل ما يستطيع الآب أن يفعله ينطق به في الابن، الذي هو حقيقته: إنه يرى فيه نفسه وكل الأشياء. والكلمة هي المرآة السرمدية التي تتجلى فيها الألوهية لنفسها في بهائها. والآب هو الصانع الألهي لهذا التجلي. «إن الله، في كل زمان، يفعل في اللحظة فعلم في السرمدية، وفعله هو لُطف الابن، انه يلده في كل زمان. وفي التكوين يجري كل شيء، وهو يستلذ هذا التكوين إلى درجة أنه يستنفذ فيه كل قوته.. إن الله يلد نفسه مطلقا في الهد ويقول كل شيء فيه (Pf. 254.8).

والله ليس هو كل الموجودات، وإن كل الموجودات هي في الله ولا يفصل الخالق عن المخلوقات شيء. وفعل الخلق أزلي ومستمر. وتلك هي القضية الثالثة بين القضايا الثماني والعشرين المدانة والتي أوردنا نصها من قبل. والله يحافظ على الكون بفعل خلق مستمر. فالله يخلق العالم الأن كها خلقه في اليوم الأول.

#### ب) النفس:

والنفس تستمد من الله وجودها. وهي ليست قطعة منعزلة بين الموجودات بل طبيعتها هي طبيعة الله نفسه. وتبلغ النفس أعلى مراتب الكمال حين تدرك هذه الهوة بينها وبين الله. وفي النفس يلد الله نفسه حتى ان الانسان يعد ابن الله، بل هو الله ما دام يلد الله من نفسه. وهذا الميلاد هو السعادة الدائمة والنفس تصحب الله في عودته إلى ذاته بعد خروجه منها لفعل الخلق.

إن النفس بطبيعتها إلهية وما هو إلهي يستطيع الصعود إلى الله، ولا يوجد بين الله والنفس هوة لا نهائية لا يمكن عبورها إلا بمعجزة.

إن العالم يرقد في حضن الألوهية وهو في طمأنينة الأزلية. والنفس تقيم فيها الألوهية. إن أساس النفس هو الألوهية

نفسها وهو لا يمكن التعبير عنه، مثل الله تماما وبنفس الدرجة.

والتقدم الأزلي يتحقق في الله . يوجد العالم مع الله فيستيقظ كل شيء في فكره، وتتولد الموجودات من وجوده، والحلق ينمي درجانه: وفي الصورة الالهية يستشعر ذاته ويشاهد ظهور الكون وعالم الصور، أي «كلمة» تنقذف في عالم المخلوقات والحياة اللانهائية تدور، وينتشر الوجود من كائن إلى أخر. وحركة الله في العالم هذه هي النفس: وهي مع الله، ومع الأشياء في وقت معا.

ووللنفس وجهان احدهما يتوجه نحو هذا العالم ونحو البدن، حيث تلد الفضيلة والصناعة والأخر يتوجه نحو الله ويدخل في داخله، والقوى العليا للنفس تمس الله، والقوى الدنيا تمس العالم.

# ج) مدارج الحياة الروحية:

والنفس تصاعد من تلقاء نفسها ـ ودون حاجة إلى أمر خارق ـ نحوالألوهية. والصيرورة تحملها في داخلها وتنشرها في أنحاء العالم، ومن طبيعتها أن تعلو على الصيرورة . صحيح أن الموجودات بعيدة عن الله، لكن الله فيها أو بالأحرى هو يحفظها في داخل ذاته. والطريق إلى الله مفتوح واسع، والمخلوقات تصبو اليه.

ومعرفة الذات لذاتها هي الوسيلة الكبرى لصعودها إلى المعرفة العليا. لكن الانسان مشتت من جراء حواسه وقواه، ولهذا ينبغي له أن تحشد ذاته حتى تستطيع أن تبدأ حياتها الروحية اخفة. والصلاة لا جدوى منها لها، سواء تمت في الغابة أو في المرتفعات العليا، فإنها لا تحفل بمادية الطقوس. والإيمان يبدو لها درجة دنيا من اليقين كها أن اللطف موهبة عامية. والمسيح في آلامه في السوته يبدو لها عائقا أكثر منه عونا، لان المسيح في آلامه إنما نشد الله والله وحده.. وهو حين شاهد أن ناسوته قد حجب حقيقته عن حوارييه، اختفى بناسوته وذهب إلى الله ليلحق به في سرمديته.

لا بد إذن من التخلي عن هذه الدنيا وشؤونها، وبهذا تتحقق الطمأنينة والنسيان. والانسان الذي يعتزل الدنيا يعتزل الزمان ويصير فوق الزمان وفوق المخلوقات، وتبقى روحه صامتة متبطلة، وطبيعته ساكنة. لقد صار مبعوث الله.

وإذا بلغ هذه الدرجة شعر بأن العالم والله صاراواحداً. وكل الناس صاروا إنساناً واحدا، وهذا الانسان الواحد هو

الله. وهكذا تفنى النفس في العدم الألهي. فيعود العالم إلى ينبوعه، والوجود إلى أصله، وتبدأ الحياة السرمدية وتمتد في سكون بغير نهاية.

### مؤلفات اكهرت

يمكن، بطريقة تقريبية، ترتيب مؤلفات اكهرت على النحو التالى:

أ) حوالي سنة ١٢٩٨:

- 1) Reden der Unterscheidung
- 2) Collatio in libros sententiarum
- 3) Tractatus super oratione dominica

ب) بین سنة ۱۳۰۲ ـ ۱۳۰٤:

- 4) Utrum in Deo
- 5) Utrum intelligere Angeli
- 6) Utrum laus Dei

حـ) بين سنة ١٣١١ ـ ١٣١٤:

- 7) Aliquem motum
- 8) Utrum in corpore Christi
- 9) Buch der göttlichen tröstung
- 10) Von dem idealen Menschen

د) سنة ١٣٢٣:

11) Opus tripartitum

هـ) على فترات متباعدة:

12) Opus expositionum

### نشرات مؤلفاته

كان الفضل الأكبر في اكتشاف ونشر المؤلفات اللاتينية لاكهرت هو لدنيفله Denifle، الذي نشرها في ومحفوظات أدب وتاريخ الكنيسة في العصور الوسطى Arch. f. lit. u. المحادث الم

أما مؤلفاته باللغة الألمانية فقد نشرها Pfeiffer في مجلدين جيتنجن ١٨٥٧ في الجزء الثاني من -Deutsche Mystik

- M. Bindschedler, M. E.s Lehre von Gerechtigkeit, in «Studia philos.» 1953, pp. 58-71;
- G. Stephenson, Gottheit und Gott in der spekulativen Mystik M. E. s. Eine Untersuchung zur Phänomenol. und Typol. der Mystik, Bonn 1954;
- J. Kopper, Die Metaphysik M. E.s eingeleitet durch eine Erörterung der Interpretation, Saarbrücken 1955;
- J. Ancelet Hustache, Maître E. et la mystique rhénane, Parigi 1956;
- G. Lüben, die Geburt des Geistes. Das Zeugnis M.E. s, Berlino 1956;
- M. Morard, Ist, istic, istikeit dei M. E., in «Freib. Ztschr. f. philos. u. Theol.», 1956, pp. 169-86;
- G.M. Gicrath, Reichtum des Lebens. Die deutsche Dominidanermystik des XIV. Jahrh., Düsseldorf 1956, (con antol).
- Th. Kaeppeli, Praedicator monoculus, in «Arch. Fratum Praed.» 1957, pp. 120-67;
- J. Koch, Zur Analogienlehre M. E.s, 1959;
- e in Altdeutsche u. Altnicdfländ. Mystik, ed. K. Ruh, Darmstadt 1965;
- ID., Kritische Studien zum Leben M. E. s, in «Arch. Fr. Praed.», 1959, pp. 5-51; 1960, pp. 5-52;
- V. Lossky, Théol. négative et connaissance de Dieu chez M. E. (Etudes de philosmed.», 48), Parigi 1960;
- A. Dempf, M. E., Friburgo i. B. 1960.
- M. E. der Prediger, Festschrift edd. U. M. Nix e R. Oechslin, Friburgo Basilea- Vienna i1960
- H. Wackerzapp, Der Einfluss M. E. s auf die ersten philos. Schriften des N.Von Kues 1440/50) («Beiträge», 38, 3), 1962; H. Ebeling, M. E.s Mystir. Stuudien zu d. Geisteskämpfen um d. Wende d. 13 Jhdts, Aalen 1966 (ripr.; Stoccarda 1941).
- Cfr. inoltre: R.4 L. Oechslin, s. v. in «Diect. despirit.», IV (1958), coll. 94 116;
- I. Degenhardt, Studien zum Wandel des E. bildes, L'Aia 1967.

er der XIV. jahrh، وأعيد طبعها بالأونست في Aulen سنة ١٩٦٢.

وجمعت المؤلفات اللاتينية والألمانية في طبعة كاملة بدأت سنة ١٩٣٦ في اشتوتجرت وبرلين واستؤنفت بعد الحرب، تحت عنوان Meister Eckhart:Die deutschen und lateinichein K. Weiss J. Koch, K. Chinso عليها وغيرهم.

### المراجع

- H. Delacroix: Essai sur le mysticisme spéculatif en Allemague au XIVe siecte. Paris, Aecan. 1907.
- E. Mugler, Die katholische Kirche und M. E., Stoccarda 1931;
- B. Peters, Gottesbegriff M. E.s, Amburgo 1936;
- A. Jonas, Der transcend. Idealismus A. Schopenhauers und der Mysticismus d. M. E. s, in «Philos. Monatschr.», II; per l'interpretazione esistenzialistica: K. Oltmanns, M. E., Francoforte s. M. 1935;
- per l'interpretazione nazista: A. Rosenberg, Der Mythus de XX. Jahrh., Monaco 1930.
- Per la terminologia: B. Schmoldt, Die deutsche Begriffsprache M. E.s, Heidelberg 1952.
- Inoltre: J. von Bach, M. E., der Vater der deutschen Spekulation, Vienna 1864;
- ripr., Nuova York- Francoforte 1964;
- W. Bange M. E.s Lehre v. göttl. u. geschöpfichen
   Sein, Limburgo 1937;
- O. Spann, M. E.s mystische Philosophie, Vienna 1949;
- M.A. Lücker, M.E. und die Devotio moderna, Leida 1950:
- H. Schlotermann, Vom göttlichen Urgrund, Amburgo 1950;
- G. Della Volpe, E. o della filosofia mistica, Roma 1952;
- K. Heussi, M. E., Berlino 1953;
- K. Weiss, M. E.s Stellung innerhalb der theolog. Entwicklung des Spätmittelalt. ivi 1953;

## ألان

#### Alain = Emile Auguste Charles

اسم «آلان» يكتب به أميل أوجيست شارل، مفكر فرنسي وكاتب ممتاز الأسلوب.

ولد في ٣ مارس سنة ١٨٦٨ في Montagne-au-Perche. وتعلم في عدة ليسيهات من بينها ليسيه Vanves حيث تتلمذ على الفيلسوف جول لانيو Lagneau الذي بت فيه وتجربة الروح والسرمدية، كما قال. ثم دخل مدرسة المعلمين العليا وكلية الأداب بجامعة باريس حيث حصل على الليسانس في الفلسفة، ثم حصل على الاجريجاسيون في الفلسفة، وفي أثرها عين مدرساً للفلسفة في ليسيهات Pontivy وRouch.

وبقي في هذه الأخيرة من ١٩٠٠ إلى ١٩٠٣ حيث بدأ يشتغل بالسياسة ويناضل في صف الحزب الراديكالي والنزعة الراديكالية السياسية بعامة. ثم نقل إلى باريس حيث قام بتدريس الفلسفة. في ليسيهات: كوندورسيه وميشليه، وهنري الرابع ولما قامت الحرب العظمى انخرط في الحرب في قسم المدفعية من أغسطس سنة ١٩١٤ حتى سنة ١٩١٧، وبعدها الحق باعمال أقل عنفا. ثم سرَّح من الخدمة العسكرية في أكتوبر سنة ١٩١٧.

وكان منذ سنة ۱۹۰۷ يكتب دخواطره، Propos الشهيرة التي بدأها في جريدة Dépêche de Rouen، وبعد تسريحه من الحرب استأنفها، واستمر فيها حتى وفاته في ضاحية Vesinet (بالقرب من باريس) في ۱۲ يونيو سنة 1901.

وكان بين الحين والحين يجمع خواطره هذه في كتب يعطيها عنوانات مختلفة. لكنهاجيعاً تدخل في باب واحد هو وخواطر ألان.

وأسلوبه رائع، يتميز بالجمل القصيرة، والمعاني الدقيقة. ووخواطره منعددة الموضوعات، تميل إلى النزعة الاخلاقية، وإن كان الشطر الأكبر منها يدور حول السياسة، سياسة الانسان بوجه عام، على النحو الذي قرره أفلاطون مفهوما للسياسي وللمواطن.

وفيها يلي نستخلص أهم أفكاره:

١ ـ ضد السلطة:

كان ألان شديد الكراهية للسلطة، أيّاً كنانت،

وخصوصا السلطة السياسية في الدولة المعاصرة. وبهذا كان خصيا عبدا للطغيان والطغاة ؛ يرشقهم دائماً بسهام نقده اللاذع المسموم. ذلك أنه كان ضد كل سلطة لا يحكمها العقل. ومنى كانت السياسة محكومة بالعقل؟! إن في السلطة تتجسد بهيمية الانسان، يقول عن السلطة، هذا اللويثان على حد تعبير هوبز: «إنها ليست جميلة ولا عاقلة إنها التجمع، إنها المكتب، إنها الرئيس، إنها الرأي العام المشترك الذي ليس رأي أحد، وليس شيئا. إنها الاحصاء، إنها المتوسط الحسابي amoyenne النظام والانضباط. إنها عاكاة الجميع للجميع، إنها الروح العقيم للأمر والطاعة، إنها العلاقة الخارجية التي تجعل من كل إنسان شيئا (ماديا) une chose.

وبالجملة فإن السلطة هي ما يسحق الانسان، ويسلبه إنسانيته وحريته وكرامته، إنها الجماهير والحكومة، الجماهير التي تصنع الحكومة بأن تخضع لها وتتعبدها.

#### ٢ - الحرية:

لكن الحرية التي يدعو إليها ألان ويمجدها ليست الحرية بالمفهوم الليبرالي المعروف. إنها ليست الحجة لتبرير ثراء الأثرياء، أو تمجيد روح المبادءة والمغامرة والمنافسة الطليقة. فألان يعرف جيدا مساوىء هذا المفهوم للحرية.

لكن ألان لا ينقاد للفوضى، ولا يدعو إلى الثورة، ذلك لأنه يطبع العقل، ويطبع الطبيعة. ذلك أنه يرى أن التعارض بين الحرية والسلطة ليس تعارضاً بين قيمتين متساويتين، بل هو تعايش بين ضرورة واقعية ومقتضى روحي: فالسلطة ضرورة، ولكنها حافلة بالأخطاء وأمام الضرورة ما على الانسان الا أن يخضع ويطبع، لكن ينبغي على الطاعة أن تسعى لتبديد الأخطار.

لا بد من الطاعة، لأن كل ثورة تولّد زعاء متعطشين لمزيد من السلطة، ومثيرين لمزيد من المخاوف بدعوى المحافظة على مكاسب الثورة، فيتحول الاستبداد الذي قامت الثورة للقضاء عليه إلى استبداد أشد وطأة يبررونه بالمحافظة على الثورة ضد أعدائها.

ولهذا لا يمل ألان من الدعوة إلى الطاعة، مهها اتهمه خصومه بالمحافظة، لأنه أدرك أن العصيان عقيم، ويولّد الطغيان والطغاة. عقيم لا لأن التقدم، كما يرى أوجيست والبرتس الكولوني، Coloniensis.

وتراجم حياته ترجع إلى الربع الأخير من القرن الخامس عشر (بطرس البروسي اسنة ١٤٨٧، رودلف من تيمخن، سنة ١٤٨٨) بيد أنها تستند إلى مصادر أقدم. لكنها مع ذلك حافلة بالتناقض وعدم التدقيق والتناقض فيا بينها. إذ تختلف في تحديد (البعض يجعله يعيش ٨٧ سنة) وسنه حين انضم إلى طريقة الدومينكان (البعض يقول ١٦ سنة). والشيء المؤكد هو أنه ولد في مدينة لونجن الساما على نهر الدانوب (في إقليم اشفابن في جنوب ألمانيا)، وأنه ارتحل في شبابه المبكر إلى إيطاليا، ودرس في جامعة بادوفا، حيث درس مبادئ فلسفة أرسطو. وقد استطاع رئيس الطريقة الدومنكية واسمه جوردان السكسوني، أن يضمة إلى طريقته في سنة ١٢٢٣ أو سنة السكسوني، أن يضمة إلى طريقته في سنة ١٢٢٣ أو سنة السكسوني،

ومنذ سنة ۱۲۳۳ نجمده يقوم بـالتدريس في ديـر الدومنيكان في مدينة هلدسهيـم (في المانيا) ثم في فرايبورج ـ في برسجاو (جنوبي ألمانيا) واسترتابورج.

وطلبا لمزيد من الدراسة ارتحل إلى باريس في سنة ١٣٤٣ مسنة ١٣٤٤. وهنا ألقى محاضرات، بوصفه لبطرس اللومباردي، وفي سنة ١٣٤٦ صار ومعليا وتهما للطرس اللومباردي، وفي سنة ١٣٤٦ صار ومعليا وتهما المعلى المسافريس في المعلمة المعام، Magister theologiae. وفي سنة ١٣٥١ قام بالتدريس في والمعبد العام، Magister theologiae المعبد العام، المعان، وهناتتلمذ عليه القديس توما الأكويني. ومن سنة ١٣٥٤ إلى سنة ١٢٥٠ كان مرشدا إقليميا لاقليم توتونيا. وفي سنة ١٢٠٠ صار أسقفا لراتسبون. وشارك في السنوات التالية في عدة مجامع خاصة بطريقة الدومنيكان، كها قام ببعض التالية في عدة بجامع خاصة بطريقة الدومنيكان، كها قام ببعض الصليبية. وتوفي كها قلنا في ١٥ نوفمبر سنة ١٢٨٠. وفي سنة المعالم منحه البابا بيوس الحادي عشر لقب قديس وعالم من علم الكنيسة، وفي سنة ١٩٤١ منحه البابا بيوس الحادي عشر لقب قديس وعالم من المغياء الكنيسة، وفي سنة ١٩٤١ منحه البابا بيوس الحادي عشر لقب قديس وعالم من المغياء الكنيسة، وفي سنة ١٩٤١ منحه البابا بيوس الحادي عشر لقب عديس وعالم من العباء الكنيسة، وفي سنة ١٩٤١ منحه البابا بيوس الحادي عشر لقب عديس وعالم من العباء الكنيسة، وفي العباء الكنيسة، وفي العباء الكنيسة وفي العباء الكنيسة وفي العباء الهياء العباء الع

#### مؤلفاته

كان البرتس غزير الانتاج جدا، حتى لو استبعدنا الكتب الكثيرة المنحولة عليه. ومؤلفاته \_وبعضها بقي ناقصا، أو دون مراجعة وتنقيح \_تشمل كل فروع المعرفة في عصره، لهذا بلقب والعالم المحيط، doctor universalis. كونت، يفترض وجود نظام سابق. فليفكر عقلك في هذه الحقيقة الأخرى الحقيقة دون انفعال، وليفكر أيضا في هذه الحقيقة الأخرى الأقل ظهوراً وهي أن كل عصيان للعدالة يطيل من عمر المساوئ (في استعمال السلطة) Abus.

### ٣ - النزعة العقلية:

وألان بمجد العقل، ويسرد إليه كل القيم. فنراه يقول: دالحق معقول، والجميل معقول. . . إن الجميل والحق، في كل شىء، هما نورا الإدراك السليمه.

وألان يرى في العقل الينبوع لكل حياتنا الأخلاقية، والوسيلة لتطهير شهواتنا الانفعالية وهو يتحدث عن سلطان العقل المستقيم على حركات القلب، أي الشهوات

### نشرة مؤلفاته

جمعت كل خواطره ونشرت في ثلاثة مجلدات في مجموعة Ca Pléiade عندالناشر جاليمار (باريس) تحت عنوان Complétes Complétes

### مراجع

- A. Bridoux: Alain, sa vie, son oeuvre, avec un exposé de sa philsophie. Paris, 1964.
- M. Jouffroy: La Pensée Politique d'Alain, these, Montpellier,1953.

اعداد خاصة من المجلات التالية:

- a) La Nouvelle Revue française, sept, 1952
  - b) Mercure de France, decembre 1951,
  - c) Revue de Metaphysque et de Morale, Avril, 1952.

# البرتس الكبير

#### Albertus Magnus

فيلسوف لاهوتي كبير، كان أستاذا للقديس توما الأكويني. ولا نعرف تاريخ ميلاده بالدقة، أما وفاته ففي كولونيا (ألمانيا) في ١٥ نوفمبر سنة ١٢٨٠. أما لقبه بـ «الكبير» فنجده في مخطوطات من القرن الرابع عشر، لكنه في مواضع أخرى بلقب بـ «ألبرتس التيتوني» Albertus Theutonicus أو

أول إنتاجه هو رسالة «في طبيعة الخير» De natura وهي رسالة غير تامة.

ب) يتلو ذلك رسائل صغيرة عن مسائل في العقيدة المسيحية.

ح) ثم شرح كبير على كتاب «الأقوال» لبطرس
 اللمباردي هو ثمرة محاضراته في باريس.

 د) وفي كولونيا بدأ (أواستأنف) شرحه على الكتب المتحولة على ديونوسيوس الأريوفاغي. وألقى محاضرات عن كتاب والأخلاق إلى نيقوماخوس، لأرسطو، حضرها القديس نوما.

هـ) ومن ثم بدأ في تلخيص مؤلفات أرسطو الصحيحة وبعض المنحولة. وقد بدأ بكتاب «الطبيعة» وتلاه بكتاب «الكون والفساد». و«السماء والعلم». و«طبيعة الأماكن» (وهذان الملخصان الأخيران يوجد منها نسخة بخط ألبرتس نفسه) و«الآثار العلوية» و«الأحجار» و«النفس» و«التغذية» و«الحس والمحسوس».

و) وفي سنة ١٢٥٨ ألف كتابه ومسائل في الحيوان، وفي نفس الوقت بدأ في كتابة كتابه الضخم «في الحيوان» De Animalibus وهو تلخيص واف جدا وموسع لكتب أرسطو الثلاثة في الحيوان (ويوجد منه نسخة بخط المؤلف في كولونيا، بمقالاتها التسم عشرة) استناداً إلى ترجمة ميخائيل أسكوت.

ز) كذلك لخص كتب أرسطو المنطقية، مبتدئاً بكتاب
 هالكليات الخمس، المنسوب إلى فورفوريوس أو إلى بوئتيوس.

ح) ومن مؤلفاته الخاصة كتاب عن «وحدة العقل ضد الرشديين، وفيه يدافع عن القول بتعدد النفوس الفردية

وقد طبعت مجموعة مؤلفاته للمرة الأولى في ليون سنة ١٦٥١ في ٢١ مجلدا باشراف P. Jammy لكنها ناقصة. وتلتها نشرة في ٣٨ مجلداً، في باريس سنة ١٨٩٠ ـ سنة ١٨٩٩. ومنذ سنة ١٩٣١ يتولى معهد البرتس ماجنوس في كولونيا الاشراف على إصدار نشرة نقدية مخصصة لمجموع مؤلفاته، بدأت تحت إشراف B.Geyer ولا تزال مستمرة في الظهور حتى اليوم.

والمهمة الرئيسية التي عني بانجازها ألبرتس الكبير كانت تقديم التراث الفلسفي اليوناني والعربي لأوروبا في القرن الثالث عشر، في كل فروع العلم الممكن انذاك، في الفيزياء، والرياضيات، وما بعد الطبيعة وفي هذا يقول: «إن غرضنا حو

ان نيسر للاتينيين فهم كل ما قبل في مختلف الفروع. وهو في سبيل ذلك لا يكتفي بإيراد تلخيص لما كتبه أرسطو وشُراحه اليونانيون والمسلمون بل يشرح ويكمّل ويعدل. وفي ميدان العلوم الطبيعية قام بأبحاث شخصية، وكشف عن روح ملاحظة نادرة في ذلك الوقت في العصر الوسيط في أوروبا. وهو يقول عن الطريقة التي اتبعها إزاء نصوص أرسطو وشراحه: وفي عملي هذا سأتابع نظام أرسطو وفكره، وسأقول كل ما يبدو لى ضروريا لتفسيره ولاثباته. وإلى جانب ذلك سأقوم باستطرادات، ابتغاء إبراز الشكوك التي يمكن أن تتجلى للذهن وإكمال بعض المناقص التي جعلت فكر أرسطو غامضا لدى كثير من الأذهان. وتقسيم مؤلفاته كلها سيكون التقسيم الذي تدل عليه عنوانات الفصول: وحيث العنوان بدل فقط على موضوع الفصل، فهذا يدل على أن الفصل ينسب إلى سلسلة كتب أرسطو، لكن حينها يدل العنوان على استطراد، فذلك معناه أننا أضفناه على سبيل الاكمال أو من أجل إيراد برهنة وفي سلوكنا على هذا النحو سنكتب من الكتب بقدر ما كتب أرسطو، وبنفس العنوانات. وإلى جانب ذلك سنضيف أقساماً إلى الكتب التي بقيت ناقصة كها نضيف كتبا بأكملها تنقصنا، أو أغفلت، اما لأن أرسطو نفسه لم يكتبها، أو كتبها لكنها لم تصل

وفي مسألة الصلة بين العقل والنقل يمثل ألبرنس تقدما ظاهراً على أسلافه. إذ هدف إلى تحديد ميدان كليهماتحديداً واضحاً، وجعل أنواعاً من الحقائق تنتسب إلى الواحد ولا تنسب إلى الأخر. وفي هذا يقول: وفيها يتعلق بالدين والأخلاق، إذا اختلف أوغسطين مع الفلاسفة فينبغي تصديق الأول دون الأخرين. لكن إذا تعلق الامر بالفيزياء، فإنني أصدق أرسطو، لأنه كان يعرف الطبيعة خير معرفة.

ومع ذلك فإنه لم يطبق هذا المنهج بدقة، بل كان يضطر إلى الاخذ بما يقوله النقل حين يتعارض مع العقل. فيقول مثلا بالخلق من القدم، لا بفكرة الصدور التي قال بها ابن سينا، وكأن العالم له بداية في الزمان، ولا يقول بقدم العالم كها قال أرسطو وشراحه والفلاسفة المسلمون.

على أنه حاول مع ذلك إيجاد مزيج من المسيحية والأفلاطونية المحدثة على نحو قريب مما فعله ابن سينا. إذ نجده يتحدث عن العلة الأولى، وأنها نور أول، يهب الصور للمادة، وإنها حياة ونور لأنها نوع من الحياة لكل موجود، وهي النور

لكل معرفة والعقل لكل شيء. والعقل الالهي يحتوي على والصوره الأولى. والله يهب الهبولي صورا متمايزة، ليست إلا صور الكليات الالهية. واشعاعات نور العقل الفعال الكلي، الذي هو الله، تسري في الهبولي، حيث توجد الجواهر العبنية.

ويهاجم ألبرتس، مع ذلك، نظرية ابن سينا وابن رشد في العقل الفعال. ويستقصي هذا الموضوع في كتابه وخلاصة اللاهوت، Summa Theologiae، ويسرد ثلاثين حجة لصالح إثبات وحدة العقل الانساني، لكنه يتلوها بست وثلاثين حجة ضد وحدة العقل الانساني، وبهذه الزيادة في الحجج يرجّع بطلان القول بوحدة العقل الانساني. ويقرر أن لكل نفس عقلا بالقوة، وعقلا بالفعل خاصين بها. ذلك لأن النفس الانسانية ليست بجرد صورة لجسم، بل هي جوهر روحي، وفذا الجوهر قواء المستقلة الخاصة به والضرورية كي يؤدي مهامه.

لكنه يبادر فيربط بين النفس الانسانية وبين الله، إذ هي صورة له، ولهذا فإنها مفتوحة لقبول الاشراقات الالهية، وهي بمعرفتها للمعقولات تنشبه بالله.

# مراجع

قام اسخويانس بتصنيف ببليوجرافيا عن البرتس الكبير:

M. Schooyans: «Bibliographie Philosophique de Saint Albert-le Grand»R. Univ. Catol. S. Paolo, no 21, 1961.

- A. Garreau: Saint Albert le Grand. Paris, 1932.
- A. Schneider: Psychologie Alberts des Grossen,
   Münster in West F. 2 vols, 1903, 1906.

# الإلحاد

#### Athéisime, Atheism

كلمة «الحاد» في اللغات الأوروبية مأخوذة من اليونانية وتحتوي على مقطعين :  $\dot{\alpha}$  = سلب ، نفي +  $\dot{\theta}$   $\dot{\theta}$  الله. ومن هنا كان معناها الاشتقاقي: نفي الله. أما في العربية فكلمة الحد عن = انحرف عن . ومن هنا فليس ثمة تطابق دقيق بين اللفظ الأوروبي، واللفظ العربي. وفي تحليلنا هنا سنقتصر على ما يدل عليه اللفظ الأوروبي.

على أن المعنى لهذا اللفظ الأوروبي يتضمن عـدة مقاصد، تدخل تحت تمييزات:

أ) فهناك أولًا التمييز بين الالحاد العملي، والالحاد النظري. والأول هو موقف من يتصرف كها لو لم يكن هناك إله، فهو يقر بوجود إله، ولكنه ينكر الله في سلوكه في الحياة ـ أما الالحاد النظري المطلق فلا يقرّ بوجـود إله ولا بوجود أمور إلهية. وينقسم بدوره الى سلبي، وايجابي: السلبي هو الذي ينكر وجود الله والأمور الإلهية، اما عن جهل بالله (مثل «المتوحش» الذي يتحدث عنه جان جاك روسو) أو لعدم اكتراث بالله ( مثلها هــو موقف هيــدجر وبندتو كروتشه)، ـ والموقف الايجان هو الذي ينكر وجود الله لأسباب يتذرع بها (مثل موقف الماديين من أمثال أبيقور، ولا متري La Mettrie وفيورباخ، وكارل ماركس، أو نيتشه واشترنس. \_ وهناك الالحساد النظري النسبي الذي لا يقر بوجود الله، ولكنه يقر بـوجود أمـور إلهيةً ويندرج تحت موقف المذهب الوضعي Positivism وموقف اسبينوزا في بعض التأويلات،، ومذهب القائلين بوحدة الوجود، ومذهب المؤلمة déistes اللذين يقعان على حافة الالحاد والايمان بوجود الله .

وأول تحليل لمعنى الالحاد نجده في المقالة العاشرة من كتاب «النواميس» لأفلاطون حيث يـذكر ثـلاثة أشكـال للالحاد:

١- الأول انكار الالوهية.

 ٢ ــ والثاني الاعتقاد بوجود الالوهية مع انكار العناية الإلهية بالشؤون الانسانية.

٣ ـ الاعتقاد بأن الالوهية يمكن استجلاب رضاها بالقرابين والدعوات: والشكل الأول هو الذي نجده عند السابقين على سقراط من الفلاسفة الماديين الذين وضعوا الماء أو الحواء أو السراب أو النار مبادىء للأشياء (دالنواميس، المقالة العاشرة ص ٨٩١ ج وص ٨٩٢ ب). وأفلاطون يرد عليهم ببيان أن النفس تسبق الطبيعة.

والشكل الثاني من الالحاد يفسره أفلاطون بقوله ان هذا المذهب يعادل القول بأن الألوهية عاجزة ، كسلى، لا تهتم بأتمام العمل الذي بدأته، وكانها أقل مكانة من الانسان الذي يعمل دائهًا على اتمام عمله واتقانه.

ويدفع أفلاطون الشكل الثالث من الالحاد، لأن أصحابه يجعلون الألوهية شبيهة بالكلاب التي يمكن استرضاؤها بتقديم الطعام اليها وبالمرتشين من القضاة والموظفين الذين يمكن إفساد ضمائرهم واحساسهم بالعدالة عن طريق الرشاوى والهبات. وافلاطون يحمل بشدة على هذا الشكل الثالث من الالحاد، ولهذا يحرم القرابين الفردية، ولا يقر إلا تلك التي تقدم على المذابح العامة ووفقاً لطقوس وشعائر محددة («النواميس» المقالة العاشرة» ص ٩٠٩ د).

والالحاد بالمعنى الثاني عند أفلاطون قد ناصره وأكده أبيقور: فلكي ينزع عن الناس، خوف الموت، وضع الالهة بين العوالم intermundia واعتبر الله غير مكترث بالانسان. واستدل على ذلك بما في العالم من شرور قائلاً: إذا كان الله يزيد أن ينزع الشرور من العالم لكنه لم يقدر، فسيكون عاجزاً، وإذا كان قادراً ولم يرد ذلك، فسيكون حدوداً شرساً، وإذا كان قادراً ولم يرد ذلك، فسيكون ينزعها؟ (راجع «شذرات ابيقور» نشرة Usener، الشذرة رقم ٣٧٤) وقد أعاد ذكر هذه الحجة لوكرتيوس (في كتابه وألم طبعة الأشياء » م البيت رقم ١٠٩٣ وما يتلوه).

وبعد أبيقور مباشرة كان الشكّاك اليونانيون التابعون للأكاديمية الجديدة، وعلى رأسهم كرنيادس القورينائي (٢١٤ - ١٢٩ ق. م.) الذي أكدّ ضعف البراهين التي تساق لاثبات وجود الألوهية، وبينَ الصعوبات القائمة في تصور الألوهية نفسها. فهو يقول: «اذا كان الألفة موجودين، فلا بد أن يكونوا أحياء والحي يحس. . فإذا كانوا يحسون، فإنهم يعانون اللذة والألا. واذا كانوا يتألمون، فانهم قابلون للتغير إلى ما هو أسوأ ، وهكذا يكونون فانين، (سكستوس امبريكوس: «ضد المعلمين» يكونون فانين، (سكستوس امبريكوس: «ضد المعلمين»

كذلك يذكر من بين الملحدين، في تلك الفترة تيودورس، وفيوجانس الأبولوني واويهميرس. وينسب الى الاخير نظريته في تفسير أصل الألهة، بأنهم كانوا أناساً ألهم الناس لأنهم كانوا سادة أو أبطالاً (راجع شيشرون: «في طبيعة الآلهة» 1 . 119.

أما في الاسلام، فإن كلمة وإلحاد، و ملحد، و ملاحدة، قد اطلقت بتجاوز شديد: إذ لا نجد عند احد

عن اتهمنوا بالالحناد انكاراً لنوجنود الله: لا عنبد ابن الراوندي، ولا عند محمد بن زكريا البرازي، ولا عند المعري، وهم أشهر من يتهمون بالالحاد في الاسلام.

هذا اذا فهمنا الالحاد بالمعنى الأول من المعاني الثلاثة التي حددها أفلاطون. أما بالمعنى الثاني، وهو اثبات الألوهية مع انكار العناية الالهية بالشؤون الانسانية، فالالحاد موجود ليس فقط عند هؤلاء الثلاثة، يل وأيضاً عند ابن سينا وعند ابن رشد، إذ أنكر هؤلاء جيعاً أن يعلم الله الجزئيات، وبالتالي أن يعني بأفراد الناس. وهذا أحد الأمور الثلاثة التي كفر بها الغزالي الفلاسفة المسلمين في كتابه «تبافت الفلاسفة».

أما بالمعنى الثالث، فربما نجد الحاداً في بعض أقوال المعري. ومن عداه لا نجد لديهم أقوالاً صريحة في هذا الموضوع.

كذلك أطلق «الكفر» على مذاهب القاتلين بوحدة الوجود والحلول من الصوفية مثل الحلاج، وعي الدين بن عربي، والصدر الرومي، والعفيف التلمساني وابن الفارض والبلياني.

(راجع عن هذا كتابينا: «من تباريخ الالحاد في الاسلام، القاهرة سنة ١٩٤٥، «تاريخ التصوف الاسلامي في القرنين الأول والثاني» ، الكويت سنة ١٩٧٥).

أما في العصر الحديث في أوروبا فقد ارتبط الالحاد بالمادية في القرن السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر، خصوصاً عند جاسندي (Gassendi) ولامتري ودولباك D'Holbach وارنست هكل Ernest Heckel وفيلكس لو دانتك Feleix Le Dantec. فهؤلاء جيعاً لم يقرّوا بغير المادة، وبالتالي لم يجتاجوا الى مبدأ روحي لتفسير الظواهر.

وارتبط الالحاد أيضاً بالنزعة الانسانية المطلقة، كها عبد الودفج فويرباخ (راجع كتابه: «ماهية المسيحية»، وكتابه: «مبادى» فلسفة المستقبل»). وعند باور Bauer (راجع كتسابه... Gerichts wider Hegel (راجع كتبابه) وكارل ماركس وبندتو كروتشه Croce (راجع كتابه Barry)، وكارل ماركس وبندتو كروتشه وخالفاً الذي قال: «لا يمكن أن نحب الله حباً حقيقياً وخالصاً إلا بمعنى واحد فقط وهود كها يحدث دائهًا د أن نحب أنفسنا وأن نحب في الله خبر ما في ذواتنا نحن،

- F. Mauthner: Atheismus und seine Geschichte im Abendlande, 4 Vols. Stuttgart und Berlin, 1920-23, reprogr. Aufl. Hildesheim, 1963.
- A. B. Drachmann: Atheism in Pagan Antiquity, London 1922.
- Q. Richard: L'Athéisme dogmatique, Paris 1923.
- H. de Lubac: Le Drame de L'humanisme athée.
- L'Atcismo, a cura di G. Ricciotti, Roma 1950.
- L. Brunschvieg: De la vraie et de la fausse conversion, suivi de la querelle de L'athéisme, Paris, 1951.
- J. Lacroix: Le sens de L'atheisme contemparain, Paris, 1958.
- Il Problema dell, ateismo, atti XVI Conv. Centro Stud: Filos. di Gallarte, Brescia 1962.
- A. Del Noce: Il problema dell' ateismo, Bologna, 1964.
- C. Fabro: Introduzione all' ateismo maderno, Roma. 1964.
- W. Gent: Unter suchungen zum Problem des Atheismus. Ein Beitrag zur weltanschaulichen situation unserer Zeit, Hildesheim, 1964.
- W.Luypen: Phenomenology and Atheism, Pittsburgh, 1964.

الكسندر (صمويل)

#### Samuel Alexander

فيلسوف اوسترالي، يهودي الديانة. ولد في سيدني (اوستراليا) في سنة ١٩٣٨ وتــوفى في سنة ١٩٣٨.

ارتحل الى انكلترا، في سنة ١٨٧٧ حيث درس في المصفورد على يدي جرين وبرادلي وتأثر بهها. لكنه تحول بعد ذلك الى اعتباق مذهب التطور، واهتم بعلم النفس التجريبي. ثم تأثر بعد ذلك بمبور Moore وبرترند رسل Russell وبالواقعية الأمريكية الجديدة.

وفي سنة ۱۸۸۲ اختير زميلاً في كلية لنكبولن بأوكسفورد. ويبدو تأثير نظرية التطور في أول كتاب نشره أعني الحق في أنفسنا والكلي والمثل الأعلى، (ص ٢٤٨ من هذا الكتاب). \_ فهذه النزعة الانسانية تقوم على أساس أن الدين الحق هو دين الانسانية وأن الاله الحق هو الانسان، لأنه لا يوجد في الوجود ما هو أسمى منه. والانسان يستطيع أن يفرض على الطبيعة قيمه وغاياته الحاصة.

كذلك ارتبط الالحاد في القرن الماضي وهذا القرن بنزعة اللاادرية Agnosticisme ويمثلها خصوصاً هربرت اسبنسر وتوماس هكسلي Thomas Huxley (في كتابه الامال المنظم وتوماس هكسلي Thomas Huxley ومفادها أنه لا يمكن الاخذ بحلول غير معتمدة على المتهج الوضعي في حل المشاكل الميتافيزيقية والدينية. وتبعاً هذا قال أصحاب هذه النزعة (ومنهم داروين) أنهم ولا يدرونه شيئاً عن هذه الأمور التي مثل : المطلق، الله، اللامتناهي، وما شابه ذلك من أمور. وحاول هربرت اسبنسر في الجزء الأول من كتابه والمبادىء الأولىه (سنة ١٩٨٦) اثبات عجزنا عن بلوغ الحقيقة النهائية، أي القوة المستترة التي تتجلى في كل الظواهر الطبيعية.

ومن أشكال الالحاد المعاصر: التحليل النفسي الفرويدي، لأنه يفسر فكرة الموجود الأعل بأنها مستمدة من ثنائية الاتجاه العاطفي المؤلفة من الحب والخوف والحاضرة في العلاقة بين الابن والوالد (راجع لفرويد: دالطوطم والطابوه، فيينا، سنة ١٩٤٣، وراجع ليونج .C. Jung ولارش فروم E. Fromm والدين، زيسورخ سنة ١٩٤٠، ولارش فروم E. Fromm والدين، نيويورك سنة ١٩٤٠).

ومن اشكال الالحاد المعاصر أيضاً والوضعية المنطقية عند كارنب Carnap ومدرسة فيينا بعامة إذ يرون أن كلمة R. Carnap إداشه هي مجموع من الحروف (راجع: Ueberwindung der Metaphysik durch Logische Analysect der Sprache. 1931) ويقررون أن قولنا والله موجوده يساوي تماماً قولنا والله غير موجوده الان كلتا العبارتين خلو من المعنى (راجع A. J. Ayer: Language, Truth and Logic, (London, 1936

#### مسراجسع

- R. Flint: Antitheistic theories, Edinburg, 9th ed, 1917.

وعنوانه : «النظام الأخلاقي والتقدم: تحليل للتصورات الأخلاقية» (سنة ١٨٨٩). وفي تفسيره للمعاني الأخلاقية سار في اثر هربرت اسبنسر ولسلي استيفن. فإنه نظر الى الصراع من أجل البقاء في المجال البيولوجي يتخذ في المجال الأخلاقي شكل صراع بين المثل العليا الأخلاقية، وكذلك نظر الى قانون الانتخاب الطبيعي، في مجال الأخلاق، على انه يعني أن ما يسود في مجال الأخلاق هو مجموعة المثل العلياالتي تقود الى حالة توازن أو انسجام بين المناصر والقوى المختلفة في الفرد، وبين الفرد والمجتمع،

وفي سنة ۱۸۹۳ عين أستاذاً للفلسفة في جامعة ملبورن. وفي السنوات ۱۹۱۹ ـ ۱۹۱۸ ألقى محاضرات جفورد في جلاسجو (اسكتلندا) وقد حررها ونشرها في سنة ۱۹۳۰، تحتُ عنوان: «المكان، والزمان، والألوهية».

#### فلسفيته

#### ١ - الزمان والمكان:

يرى الكسندر أن الحقيقة الواقعية النهائية، أعنى رحم الأشياء كلها، هي متصل الزمان والمكان. وقد أخذ هذه الفكرة، كما صرّح همو، عن منكوفسكي II. Minkowski الذي قال بها في سنة ١٩٠٨ ، كذلك يشير الى لورنتس Lorentz واينشتين Einstein ، وكذلك استلهم نظریة برجسون في الزمان الحیوي، لکنه رفض دعوي برجسون أن المكان خاضع للزمان. وهو بهذه النظرية في «الزمان ـ المكان» يعارض رأي برادلي القائل بأن الزمان بجرد مظهر appearence ورأي متجرت Mc Taggart القائل بأن الزمان ليست له حقيقة واقعية. كـذلك ينرفض الكسندر الرأي الشائع في الزمان والمكان أنها وعاءان: الأول تتعاقب فيه الأشياء، والثاني توجد فيه الأشياء معاً الى جوار بعضها بعضاً، لأن هذا الرأى يفترض أن الأشياء موجودة قبل الزمان والمكان، بينها يرى الكسندر أنها أسبق من الأشياء، أنهما الأرحام التي تتكون منها الأشياء الموجودة والأحداث، وهما الوسط الذي فيه يلقى بالأشياء والأحداث وفيهما تتبلور. ولو نظرنا في كل واحد منها على حدة، لوجدنا أن اجزاءه لا يتميز بعضها عن بعض، انها متجانسة. لكن وكل نقطة في المكان تتحدد وتتميز بأن في الزمان، وكل أن من الزمان يتحدد بموضعه

في المكان، («المكان والزمان والألوهية» ص ٦٠). ومعنى هذا أن الزمان والمكان كليهها معاً يكونان وجدة واحدة وحقيقة واقعية واحدة، هي «متصل لانهائي من الحوادث المحضة أو الآنات النقط، (ص ٦٦). وكمل شيء في التجربة هو مركب من النقط الآنات أو الآنات النقط.

#### ٢ ـ المقولات:

ثم يأخذ الكسندر بعد ذلك في البحث في الخصائص الأساسية لمتصل المكان ـ الزمان مثل: الهوية، الاختلاف، الوجود، الكلية، الجزئية، الاضافة، الخ. ويمهد السبيل بهذا أمام بيان خصائص الواقع التجريبي ومستوياته ابتداء من المادة حتى النشاط العقلي. وهو ينظر الى المقولات على انها التحديدات الأساسية للموجود. وينبغي ألا يخلط بينها وبين الصفات (أو الكيفيات) Qualities ، لأن الصفات في نظره \_ عارضة ومتغيرة بينها المقسولات Categories، كلية وجسوهريسة. وهي أي المقولات، قبلية a Priori بمعنى أنها تنطبق، مقدماً، على كل شيء موجود، وهي قسمات صحيحة للواقع، وليست مجرد اطارات في العقل كما يقول كنت. ولهذا لا يحاول الكسندر أن يستنبطها بواسطة أية ضرورة: منطقية كانت أو آلية. ويبين الكسندر أن المقولات هي خصائص أساسية لمتصل المكان ـ الزمان «فلا ينبغي، مثلاً، أن ننظر الي الهوية والاختلاف على أنهها خاصية للعقبل الانساني ولا أشكال نموذجية تعين حدود كل موجود بل ينبغي أن ننظر اليهما على أنهما خصائص أولية لمتصل والنقطة ـ الأن. فالزمان يكشف عن الهوية بوصفه مدة ، ويكشف عن الاختلاف بوصف توالياً. والمكان يكشف عن الموحدة بوصفه متصلًا ، وعن الاختلاف بوصفه مؤلفاً من نقط. ويقرر الكسندر أن المكان هو الذي يعطى للزمان وحدته، وأن الزمان هو الذي يعطى للمكان اختلافه، وإلا لكان الزمان مجرد توال، وكان المكان وحدة بيضاء فارغة.

والوجود هو \_ في نظر الكسندر \_ اسم آخر لهوية المكان والزمان. والاضافات relations تعبّر عن متصل الزمان \_ المكان. وهو لا يرجع كل العلاقات الفيزيائية الى علاقات زمانية مكانية، لكنه مع ذلك يرى أنه في نهاية التحليل نجد كل العلاقات (الإضافات) تتوقف على علاقات زمنية \_ مكانية. والجوهر هو علاقة (إضافة) بين عناصر زمانية ومكانية في مقدار محدد من المكان \_ الزمان. والعلية، بوصفها

مقولة، تعبّر عن المفهوم الأساسي في متصل المكان ـ الزمان، لأن في هذا المتصل كل حادث هو متصل بما قبله وبما يتلوه.

#### ٣ ـ العقل والحياة

ويبحث الكسندر في التضايف بين الجهاز العصبي والعقل. فيقرر أن العقل شيء جديد على الحياة، لكنه ليس كياناً مستقلاً. إن العملية العصبية إذا صارت ذات تركيب من نوع خاص وشدة وارتباط مع عمليات وتركيبات أخرى، فإنها تتخذ خصائص جديدة بحيث تصبح عقلية، مع بقائها في الوقت نفسه حيوية.

وهنا يستعين الكسندر بآراء ليويد مورجن Lloyd Morgan خصوصاً في تمييزه بين الصفات الجمعية Additive والصفات الانبثاقية emergent, ومفادها أن بعض التركيبات في الطبيعة كمية خالصة، مثل الأوزان الجزئية molecular. لكن ثمة تركيبات أخرى تؤدي الى نشوء تغييرات في الكيف، مثل خواص الماء، فإنها لا يمكن أن تستخلص من خواص كل من الاوكسجين والهيدروجين على حدة. وهنا يقتبس الكسندر أبياتاً مشهورة للشاعر الانكليزي روبرت براوننج Browning في قصيدته التي بعنوان Abt Vogler وفيها يروى قصة موسيقار استخرج من ثلاثة أصوات ـ لا صوتاً رابعاً، بل نجمة! فشبيه بهذا ما يحدث في الحيوانات الفقرية العليا حين ينبثق العقل، وهذا هو ما يفسّر كون بعض الحركات يؤدي الى نشوء مادة كيماوية، وحينها تؤدى بعض التركيبات الكيمياوية الى نشوء الحياة . لكن الكسندر لا يذهب مذهب الحيويين، وخصوصاً برجسون البذين يذهبون الى أن الحياة شيء جديد تماماً وليست مجرد ناتج لعمليات كيمياوية. وإنحا يؤكد أن الحياة أساساً كيمياوية، لكنها درجة خاصة من المادة تكشف عن خصائص تتحدى الوصف بلغمة كيمياوية. والحال مع الحياة كالحال مع المادة: فإن المادة هي حركة ولا شيء غير الحركة، ومع ذلك فإن لها خصائص (مثل الصلابة، اللون) ليست لسائر انواع الحركة.

# ٤ ـ نظرية المعرفة:

وفي نظرية المعرفة يبدأ الكسندر فيقرر أن من الخطأ الزعم كما فعل بعض الفلاسفة المحدثين ـ بأن نـظرية المعرفة هي أساس الميتافيزيقيا.

وإنما نظرية المعرفة فصل من فصول المتافيزيقيا، وحالة خاصة بين فيها كيف تقوم العلاقة بين الكائن الحي وبين بيته. ومعروف أن كل أمرين مترابطين فإن بينها علاقة ليس فقط علية مكانية \_ زمانية، بل وأيضاً وفق طبائعها الخاصة بها. وهذه الأخيرة توجد عاملاً للاختيار خاصاً، له أهمية في تفسير الادراك الحسيّ. فالأعصاب البصرية تستجيب لبعض الصفات دون البعض الأخر. لكن المعرفة لا تتم إلا في مستوى الوعي.

وهنا نلتقي بمشكلة: هل موضوعات الادراك الحني صفات للشيء موضوع الادراك ، أو هي من نتاج نشاط العقل؟ وموقف الكسندر من هذه المسألة هو أنها الاثنان معا، ولكن من نواح مختلفة. ومن أجل ايضاح رأيه هذا يستخدم تسميات خاصة: فيسمى شعور العقل بالنشاط العصبي: واستمتاعاً Fnjoyment، ويسمى شعور العقل بصفات الشيء المدرك: وتأملاً Contemplation. وهدف الادراك الحسي ليس احداث تغير في الجهاز العصبي، لكن عملية المعرفية بيتامل العقل الأشياء. ويشيرالكسندر وبالاستمتاع بالمعرفة يتامل العقل الأشياء. ويشيرالكسندر في هذا يتفق مع رأي سبينوزا حين قال ان والعقل فكرة للجسم».

والاحكام فيها يتعلق بالقيم، لها ميزة خاصة تنفرد بها، وهي أنها ظواهر اجتماعية، ذلك لأنها تعبّر عن معايير، والمعايير انما توضع من خلال الاتصال الاجتماعي والاختلاط بين الناس. ذلك لأنه قد يصدر المرء أحكاماً تقويمية وهو بمعزل عن الناس، ولكنه لن يتنبه الى مافيها من خطأ (أو صواب) إلا إذا اصطدام حكمه بحكم الأخرين في نفس الموضوع.

# ه ـ الألوهية :

عند الكسندر أن «الألوهية Deity هي الصفة التجريبية التالية في العلو لأعلى صفة نعرفهاه ( ج ٢ ، ص ٣٥٠). ومن الواضح أننا لا نستطيع أن نعرف ما هي هذه الصفة، بيد أننا نعلم أنها ليست من نوع أية صفة نعرفها.

لكن، هـل معنى هذا أن الله لن يـوجـد إلا في المستقبل، بوصفه المستوى التالي لمستوانــا الحالي بـوصفنا كاثنات متناهية، وأنه سينبثق خلال عملية التطور؟ وجواب

انتقل إلى جامعة نابولي وظل فيها حتى سنة ١٩٥١.

بدأ أليوتا تطوره الفلسفي من علم النفس التجريبي، كها يظهر في كتابه «القياس في علم النفس التجريبي» (سنة ١٩٠٥)، ولكنه في الوقت نفسه كان يلحظ الجانب الروحي في النفس، ونظر إلى المنهج التجريبي على أنه تعبير عن قدرة العقل على البناء.

وفي سنة ١٩١٧ نشر تحليلا نقديا شاملا للمذاهب الفلسفية المعاصرة بعنوان: وردّ الفعل المثالي من العلم. وفيه دافع عن الروحية المونادولوجية ونزع نزعة مؤلهة.

ولما بدأت الهيجيلية الجديدة في إيطاليا، على أيدي كرونشه وجنتيله، تسود الفكر الفلسفي في إيطاليا، اتخذ اليوتا موقفا مناهضا لها. فنقد علم الجمال كما تصوره كروتشه. فرفض فكرته في إيداعية الروح creativitadello spirito كما رفض فكرة نمو الحياة الروحية في وظائف يستبعد بعضها بعضا على التبادل وتعود بطريقة دورية. فتأثر بشلنج وببرجسون، فقرر أن التطور خلاق في أعمال الطبيعة. ولم يعد يثق بالألية، وبدأ يفقد الثقة بالعلم والمعرفة العلمية.

وفي بحث بعنوان: «مخطط نظرة روحية في العالم» (ظهر في العدد ٢ من Cultura filosofica سنة ١٩٩٣) أكد ـ ضد الهيجيلية الجديدة ـ موضوعية الطبيعة بحيث لا يمكن ردها إلى مثالية، لكنه أكد في الوقت نفسه أن الطبيعة تتسامى في الانسان إلى مراتب عليا. وانتهى إلى «نسبية ديناميكية» تؤكد أن الذات باشكالها المقولية، والطبيعة، والله تكون حدودا لفعل تجريبي، موضوعي ذاتي معا، في علاقة متحركة جدا، وفي إثراء مستمر.

وفي المرحلة الناضجة من تطوره اتجه في نظرية المعرفة إلى جعل الاضافة relazioneهي الأساس، والقول بتعدد مراكز التجربة وتقدمها التدريجي نحو المزيد من التناسق في وحدة مثالية. ويمثل هذه المرحلة الكتب التالية:

١ ـ ونظرية اينشتين والمنظورات المتغيرة للعالم، بليرمو
 ١٩٢٢ .

٧ ـ والنسبية والمثالية، نابولي سنة ١٩٣٢.

٣ ـ ومشكلة الله والتعددية الجديدة، مدينة الكستلو،
 سنة ١٩٢٤.

أما في المرحلة الأخيرة من تطور فكره، وهي التي تتمثل في كتابه: «التضحية بوصفها معنى العالم» (روما سنة ١٩٤٦) «فة!. الكسندر عن هذا السؤال بالنفي. انه يقرر أن الله موجود حالياً بالفعل، لأن الله هو الكون، انه متصل المكان ـ الزمان. يقول: «ان الله هو العالم كله بوصفه يملك صفة الأوهية. وبوصفه موجوداً بالفعل حالياً فإنه هو العالم للامتناهي بنزوعه نحو الألوهية، او ـ اذا استعرنا عبارة لليبنتس، العالم في حالة حمل (حَبل) بالألوهية، (ج ٢ ص ٣٥٣). وهذا الحمل مستمر لن يوضع ابداً، يقول: «ان الله ، بوصفه موجوداً واقعياً، يصير باستمرار الى الألوهية لكنه لن يبلغها أبداً: إنه الله المثالي في حالة جنين The لكنه لن يبلغها أبداً: إنه الله المثالي في حالة جنين deal God in embryo الشعور بأننا منجذبون الى الله ومنخرطون في حركة العالم الشعور بأننا منجذبون الى الله ومنخرطون في حركة العالم الحو مستوى من الوجود أعلى (ج ٢ ص ٢٩٥).

#### مؤلفاته

- Moral order and progress, 1880
- Space Time and Deity, 1920.
- Beauty and other forms of value,1933.

# مسراجسع

- P. Devaux: Le Système d'Alexander, Paris 1929.
- J. W. Mc Carthy: The Naturalism of Samuel Alexander. New York, 1948.

# أليوتا

#### Antonio Aliotta

فيلسوف تجريبي إيطالي. ولد في بلبرمو في ١٣ يناير سنة ١٨٨١، وتوفي في نابولي في أول فبراير سنة ١٩٦٤.

التحق أولا بكلية الأداب في جامعة بليرمو ثم عدل عنها في السنة التالية إلى كلية الفلسفة في فيرنسه. حيث حصل على الليسانس في سنة ١٩٠٣ إلى سنة ١٩١٧ قام بالتدريس في بعض المدارس الثانوية وحصل على دكتوراه التأهيل للتدريس للمالام الثانوية وحصل على دكتوراه التأهيل للتدريس Ibbera docenza في سنة ١٩٠٥ في علم النفس التجريبي. وفي سنة ١٩١٧ عين أستاذا للفلسفة النظرية في جامعة بادوا واستمر في هذا المنصب حتى سنة ١٩١٩ حيث

1936, n. 2;

- M. F. Sciacca, Il secolo XX, 2<sup>8</sup> ed., I, Milano 1947, pp. 470-90;
- D. Scolerri, A. A. e il sacrificio come significato del mondo in «Historica», 1948 n. i;
- A Guzzo, Un'etica del sacrificio, in «Rass. Sc. filox.» 1948, n. i;
- P. Di Lauro, Evoluzionismo e spiritualismo, Giugliano 1949;

Lo sperimentalismo de A. A., Napoli 1951 (volume celebrativo del settantesimo compleanno del maestro, a cura di Carbonara, Filiasi - Carcano, Lazzarini, Martano, Musatti, Petruzzellis, Sciacca, Stefanini);

P. Filiasi Carcano, Il pensiero filosofico di A. A., in «Riv. ros.», 1952, pp. 179-85, 251 - -65;

Sciacca, I, pp. 179-83;

- D. Gentiluomo, Il relativismo sperimentale di A. A. nel suo svolgimento storico, Roma 1955, pp. 171-87;
- G. Galli, La cultura, la logica, il sacrificio del prof. A. A., in Filosofi italiani d'oggi ed altri scritti, Torino 1958. Alla morte dell'A., ne hanno rievocato la figura e il pensiero (1964): A. Guzzo, in «Filos.», pp. 278-88; N. petruzzellis A. e il pensiero del suo tempo, in «Rass. Sc. Filos,» P. Piovani, in «Atti dell'Acc. Pontaniana», n. s., XIII;
- C. Carbonara, in «C. Carbonara, in «Atti dell'Acc. di sc. morali e polit. della Societ/ naz. di sc., lett. e arti in Napoli», vol. 75;
- N. Abbagnano, in «Riv. Filos,», pp. 442-48.

أمبادقليس

### Empedocles of Adragas.

فيلسوف يوناني من السابقين على سقراط.

من مدينة اكراجاس أو اجريجنتم في جزيرة صقلية. لا نعرف تاريخ ميلاده، لكن نعلم بأنه زار توريي Thurii بعد تأسيسها بقليل وهذه المدينة تأسست في سنة 223 ـ اتجه أليوتا إلى روحية مسيحية، فيها الايمان، مفهوما بمعنى الفكر الفعّال، هو الأساس في التفلسف، مع تقرير مصادرات عامة مثل: واقعية التغير، وجود نظام في العالم، تعدد الشخصيات، تلقائية الارادة، الامكانية الخلاقة للفعل. والمصادرة العليا بين هذه المصادرات العامة هي والشعور العالي»، والله الذي تمتد حياته بالعطاء والحب.

وهكذا تغلبت النزعة الروحية الايمانية في المرحلة الأخيرة من تطور فكر أليوتا، بعد أن كان في البداية تجريبيا حريصا على المنهج العلمي التجريبي.

# نشرات مؤلفاته

قامت دار النشر Perxella في روما بطبع مجموع مؤلفاته الكاملة في سنة مجلدات. من سنة ١٩٥٤ إلى سنة ١٩٥٤ هكذا:

- L'estetica di Kant e. degli idealisti romantici, 1942;
- Il sacrificio come Significato del mondo, 1946 ( 2ª de. 1959);
- Il problema di Dio e il nuovo pluralismo, 1949;
- Critica dell'esistenzialismo, 1951 (2ª ed. 1957);
- L'estetica del Croce e la crisi dell'idealismo italiano, 1951.
- Scetticismo, misticismo e pessimismo, 1947;
- Evoluzionismo e spiritualismo, 1948;
- Le origini dell'irrazionalismo contemporaneo, 1950;
- . Pensatori tedeschi dell'Ottocento, 1950.
- "Il nuovo positivismo e lo sperimentalismo, Roma 1954.

### مراجع

- Autopresentaz. in Filosoflital. contemporanei, de. M. F. Sciacca, 28 ed., Como 1946. G. Gentile Lo scetticismo antico e moderno secondo A., in «Crit.», n. 4;
- S. Caramella, Relativismo, scienza e filosofia, in «Educazione nazionale», 1922, n. 3;
- U. Spirito, L'idealismo italiano e i suoi critici, Firenze 1930;
- T. Bartolomei, La teoria dell'esperienza del prof. A., in «Riv. Filos. neoscol.», 1933, n. 3;
- C. Rho, Sullo sperimentalismo di A., in «Criterion».

عـ33 قبل الميلاد. وأشترك في السياسة في مدينة أجريجنتم، ويقال انه كان زعيًا للحزب الديمقراطي فيها. ويسروي الكثير من الأخبار عن قيامه بأعمال السحر والمعجزات. من ذلك ما رواه ذيوجانس اللائرسي (ترجمة فرنسية ج ٢ ص ٤٦ باريس سنة ١٩٦٥) من أنه حدث يوماً أن هبت الرياح الأتيزية هبوباً شديداً جداً لدرجة انها انتزعت الثمار من الأشجار. فجاء أمبادقليس بحمير وسلخ جلودها ونشرها على الرواي وقمم الجبال لوقف هبوب الرياح. فتوقف الرياح.

وينقل ذيوجانس (جد ٢ ص ١٤٤) بأن طيماوس (في هاخباره المقالة التاسعة) يذكر أن أمبادقليس كان من تلاميذ فوثاغورس، وأنه أدين بسرقة الخبطب، فمنعه أصحاب فوثاغورس من المشاركة في أحاديث هذه الفرقة، وهو أمر قد وقع أيضاً لأفلاطون. ويقول نيانش Neanthe انه الى عهد فيلولاوس وأمبادقليس كان الفوثاغوريون يجرون أحاديثهم في الهواء الطلق، أمام عامة الناس، لكن لما أشاع أمبادقليس آراءهم شعراً وضعوا قاعدة صارمة هي ألا يلقنوا آراءهم لشاعر.

ويقول تبوقراسطس انه كان قوي الاتصال ببرمنيذس وأنه حاكي أشعار هذا الأخير. وبرمنيذس، كها نعلم، كتب كتابه وفي الطبيعة، شعراً، ولأمبادقليس قصيدة طويلة في الطبيعة. لكن هرميفوس ينكر صحة القول بأن أمبادقليس كان تلميذاً لبرمنيذس، ويقول انه كان تلميذاً لاكسينوفان، وحاول عاكاة قصائده الملحمية.

وقد ألف مسرحيات مأساوية (تـراجيديـات) بلغ عددها في بعض الروايات (راجع ذيوجانس جـ ٢ ص ٥٤٥) ثلاثاً وأربعين على الأقل.

ويقول عنه ساتيروس في وتراجعه انه كان طبيباً بداعاً وخطيباً جيداً. وقد تتلمذ عليه جورجياس، السوفسطائي الكبير. وقد روى جورجياس عن نفسه أنه كان يتردد على أمبادقليس حين كان يمارس السحر، أما عن اشتغاله فعلاً بالسحر، فيدل عليه قوله في احدى قصائده:

هكل الأشربة التي بها تنقي الشيخوخة والأمراض ستعلمها، لأني سأنبئك ، انت وحدك ،بنبئها

وستهدَّئُ غضب الرياح الهائجة التي لا تكلَّ. والتي، بهبوبها، تدمَّر الحقول والتي، بهبوبها، تدمَّر الحقول وفي مقابل ذلك ستقدر على بعث الرياح النافعة كها تشاء وتتبع الأمطار المظلمة بالجو الصحو وتعطي الناس، بدلًا من الصيف القائظ، الأمطار المفيدة التي تهطل في الصيف وترجع الميت من العالم الأخر لترد اليه قواه».

(راجع ذيوجانس جـ ٢ ص ١٤٥).

أما عن موته فهناك حكايات طريفة غريبة، من أشهرها أنه ألقى بنفسه في فوهة بركان أتنا Etna ليظن الناس انه مضى الى السياء فيعبدوه بوصفه إلهاً. لكن لسوء حظه ترك احدى نعليه على حافة الفوهة ولما كان قد اعتاد لبس نعال من البرونز، فقد أمكن التعرف على فردة نعله بسهولة. وهرميفوس يروي الحادث هكنذا: أعاليج أمبادقليس امرأة تدعى بنثايا Pantheia كان الاطباء قد يئسوا من علاجها، فشفيت وأقامت لهـذا مأدبة ودعت ثمانين شخصاً. ويروي هيبوبوت Hippobote أنه نهض من عند المائدة ومضى في اتجاه (بركان) اتنا Etna ، وفيسما يبدو، حين وصل الى هنالك القى بنفسه في فوهة البركان وسط النار، واختفى، وقد شاء بهذا أن يؤيد ما اشتهر بأنه إله. وقد عرف الأمر فيها بعد، لأن احدى نعليه قذفها البركان، وكان من عادت أن يلبس نعالًا من البرونز. غير أن بوسنياس Pausanias انكر صحة هذه الرواية إنكاراً شدیداً، (ذیـوجانس، ج ۲ ص ۱٤۸ ـ ۱٤۹) کـذلك أنكرها طيماوس في «تراجمه» واكد ان أمبادقليس ارتحل الى اقليم البلوبونيز (في جنوب بلاد اليونان) ولم يعد من رحلته هذه أبدأ الى وطنه في صقلية.

#### فلسفسته

وكها قلنا، عبر أمبادقليس عن فلسفته في قصائد، شأنه شأن برمنيدس، وقد بقيت لنا منها شذرات نشرها ديلز في كتابه العظيم: إشذرات السابقين على سقراط،

كان برمنيذس قد قال بالوجود الثابت، وأنكر التغيير والتعدد، وكان هرقليطس \_ على العكس من ذلك \_ قد قال بالتغير الدائم والكثرة المطلقة، فجاء أمبادقليس وجمع بين كلا المذهبين المتعارضين، فجمع بين وجود ثابت يصفه عما يصف به برمنيذس وجوده، وبين فكرة أو مبدأ من شأنه

أن يجعل التغير ممكناً.

جاء أمبادقليس فقال ان الوجود لا يقبل التغير، كها قال برمنيذس، لأن التغير هو اما الى فساد وأما الى كون، ولما كان الوجود واحداً، فلا يمكن أن يكون هناك كون، لأنه لا يمكن تصور أن يضاف شيء الى الوجود، اذ الوجود هو الكل، وليس ثمة إلا الوجود. كها أنه لا يمكن ان يتصور وجود الفساد بالنسبة الى الوجود، اذ يقوم السؤال: الى اين سيذهب هذا الجسم الفاسد، أو هذا الجزء الذي سيطر عليه الفساد؟ ونتيجة هذا يجب أن نقر المنان الوجود أزلي أبدي. لكن كان عليه بعد ذلك أن يفسر التغير، فقال: إن مبادىء الوجود ليست واحدة، وإنحا مبادىء الوجود كثيرة، وذلك ليستطيع أن يفسر كيف يتم التغير ومن هنا كان مبدأ امبادقليس مبدأ كثرة، لا مبدأ وحدة. فقال بمبادىء للوجود عديدة، هي العناصر الأربعة المعروفة.

ولا شك في أن أمبادوقليس هو أول من قال بهذا المذهب، وهذا يظهر ليس فقط من الروايات التي تحدثنا عن ذلك كها فعل أرسطو، بل وأيضاً من ملاحظتنا لجميع المذاهب السالفة، فإن واحداً من هذه المذاهب لا يستطيع القول بهذه المبادئ كلها وإنما قال البعض إما بمبدأ واحد كها فعل طاليس وأنكسمانس، وإما بمبدأين كها فعل أنكسمندريس حين قال بمبدأ الحار والبارد، وإما بثلاثة مبادئ كها فعل هرقليطس، وإما بخمسة مبادئ كها فعل فيلولاوس. أما القول بمبادئ أربعة هي النار والهواء والماء والتراب، فأول من قال به هو أمبادوقليس. وهنا يلاحظ أيضاً أن الكلمة اليونانية التي تدل على عناصر وهي «استويخيون» (اسطقس) لم يكن أمبادوقليس أول من قال بها، بل إن أفلاطون هو أول من أدخلها في المصطلح العلمي، كما يظهر من محاورة وتيتاتوس».

وقد أضاف أمبادوقليس إلى هذه العناصر الأربعة كل الصفات التي أضافها برمنيدس إلى الوجود من حيث الأزلية والأبدية ومن حيث عدم التغير من ناحية الكيف. والنقطة الرئيسية هنا هي أن هذه المبادىء لا تتغير عن طريق الكيف، وإنما تفسر الحركة والتغير تفسيراً كمياً آلياً، لأن التغير نتيجة للاجتماع أو الانفصال، وكل عنصر من هذه العناصر مكون من جزيئات صغيرة، وبين كل جزي، وجزي، توجد مسامً. ويتم الاتحاد، سواء أكان هذا الاتحاد كيمائياً أم آلياً، بأن تأتي الذرات المتشابهة في العنصر الواحد فتدخل المسامً الموجودة بين

الذرات أو الجزيئات الموجودة في العنصر الآخر، وتكون درجة الاتحاد تابعة لتلاؤم المسام الموجودة في العنصر مع الذرات المنبعثة من العنصر الآخر. فهناك إذا مسام، وهناك سيال مستمر بجري بين الجزيئة المختلفة في العنصر الواحد والجزيئات الأخرى في العنصر الأخر. وعن هذا الطريق يمكن أن يفسر التغير، فهو اجتماع جزيئات العنصر الواحد بجزيئات العنصر الأخر أو انفصالها؛ وهنا يلاحظ دائماً أنه ليس هناك تغير في الكيف بل كل تغير هو تغير في الكم فحسب، كما يلاحظ أيضاً أن التغير عند أمبادوقليس لا يمكن أن يكون موجوداً في الوجود ككل، ولكنه يوجد في الحوادث الجزئية فحسب، أي في داخل الكل الأكبر بينها نحن نجد عند برمنيذس أن التغير لا يتم سواء في العالم ككل، وفي أجزاء الموجود.

والأن، كيف يتم هذا التجمع أو هذا الانفصال؟ لا يريد أمبادوقليس أن يقول بأن في المادة نفسها مبدءاً للحركة والتغير، فلم تكن نظرته إلى المادة تلك النظرة التي كانت سائدة في المدرسة الأيونية من حيث إن المادة تحتوي الحياة وفيها مبدأ الحركة وإنما قال أمبادوقليس لأول مرة في تاريخ الفكر اليونان بوجود مبدأ مخالف للمادة، هذا المبدأ هو الذي يحدث الانفصال أو الاتحاد. ولما كان التغير على نوعين: تغير اتحاد وتغير انفصال، فقد رأى أنه لا بد من القول بمبدأين: مبدأ خاص بالاتحاد ومبدأ خاص بالانفصال، فمبدأ الانفصال سماه بالكراهية. ومبدأ المحبة هو الذي بجمع بين الأشياء، بينها مبدأ الكراهية هو الذي يفرق بينها. وهنا تعترضنا مشكلة مهمة، وهي: هل هذان المبدآن مبدآن مجردان عقليان، يمكن أن يتصوِّرا على أساس تصور هرقليطس لمبدأ اللوغوس، أو هذان المبدآن هما مبدآن ماديان مكونان من مواد ؟ الواقع أن الروايات في هذا الصدد متضاربة أشد التضارب وأرسطو في مواضع كثيرة يشير إلى أن هذين المبدأين هما في الأن نفسه علتان فاعليتان وعلتان ماديتان، كما هو ظاهر من الفصل العاشر في المقالة الثانية عشرة من كتاب هما بعد الطبيعة،، ويعنى بذلك أن مبدأ المحبة ومبدأ الكراهية ليساعلة فاعلية عقلية، أو علة صورية، بل يتصورهما أمبادوقليس على أنهها مكونان من مواد.

وعلى كل حال فسيظهر أن رأي أرسطو هذا أرجح الأراء، خصوصاً إذا لاحظنا أن درجة التجريد لم تكن قد ارتفعت كثيراً عند المفكرين اليونانيين بدرجة تسمح لهم أن يجعلوا هذين المبدأين اللذين هما مبدأ الحركة والتغير في الوجود، مبدأين عقلين أو مبدأين عاليين على المادة. ولهذا فإنه يدخل في

أمادقليس م

هذين المبدأين الكثير من التصورات الأسطورية لأن أمبادوقليس كان متأثراً بالميثولوجيا اليونانية في قوله جذين المبدأين؛ كها تدخل أيضاً تصورات مادية كالتصورات التي سادت المدرسة الايونية والفلاسفة اليونانيين السابقين له، من ناحية أخرى.

أما فيها يتصل بنشأة العالم، فيلاحظ أن أمبادوقليس قال بأن هذين المبدأين أزليان أبديان، يتناوبان السيادة في الكون: فتارة تكون السيادة للكراهية، وطوراً تأتي حالة بَيْنَ بَيْنَ، يكون فيها هذان المبدآن سائدين معا أو متنازعين ـ ولو أن أمبادوقليس يميل إلى جعل مبدأ المحبة في هذين الدورين الأخيرين متغلباً على مبدأ الكراهية. وعلى هذا الأساس توجد في العالم دورات. وكل دورة من هذه الدورات مقسمة إلى أربعة أقسام: ففي القسم الأول تكون ثمت سيادة معلقة لمبدأ المحبة، وفي القسم الثاني يكون هناك انتقال من سيادة مبدأ الكراهية، ويأتي بعد هذا القسم الثالث وفيه تكون السيادة المطلقة لمبدأ الكراهية، ويلي بعد هذا الكراهية إلى سيادة مبدأ الكراهية الى سيادة مبدأ الكراهية إلى سيادة مبدأ المحبة من جديد، وهكذا تبدأ دورة جديدة بسيادة مبدأ المحبة من جديد، وهكذا تبدأ دورة القسام على هذا النحو باستمرار. وكذا تتوالى الدورات.

وهنا نلاحظ أن أمبادوقليس لم يحدد لنا مدة كل دورة من هذه الدورات، والذين قالوا إن هذا يتم عن طريق الاحتراق العام، لم يفعلوا أكثر من أنهم أضافوا إلى أمبادوقليس قول هرقليطس من قبل. كما يلاحظ أن الوجود الحقيقي لا يوجد في جميع هذه الدورات، بل يوجد في الدورين الثاني والرابع فحسب، وهما دورا الانتقال أولاً من المحبة إلى الكراهية، وثانياً من الكراهية إلى المحبة من جديد. أما القسمان الأخران، وهما المحبة المطلقة والكراهية المطلقة، فليس فيهما وجود بالمنى الحقيقي ـ والأصل في الوجود أنه كان مختلطاً تسوده المحبة وفي هذه الحالة كان يسمى باسم الخليط (مخم) سريريا).

و أمبادوقليس يسمي هذا الخليط تارة باسم الواحد، ويضيف إليه صفات الوجود التي قال بها برمنيدس، وتارة يسميه باسم الألحة، دون أن يجعل من هذا الخليط شيئاً عالياً على الوجود بوصفه إلها فوق الكون، وإنما هو يسميه بهذا الاسم فحسب، لأن مبدأ المحبة هو وحده الذي يسود فيه. كها أنه يصور لنا هذا الخليط في صورة الكرة، لأنه في الكرة لا يوجد تنازع، بل كلها استواء في استواء. وعن هذا الخليط الأول ينشأ الوجود، وذلك بدخول مبدأ الكراهية في هذا الخليط السائدة

فيه المحبة وحدها؛ وذلك لأنه لكي يتم الوجود لا بد أن يأتي زمان ينتقل فيه السكون، الذي هو المحبة، إلى الحركة التي توجد فيها الكراهية، وأول ما يتم ذلك بأن يأتي مبدأ الكراهية ويدخل في هذا الخليط الأول ويحدث انفصالاً تاماً بين جميع الجزئيات، ثم يأتي جزء من مبدأ المحبة أو مبدأ المحبة نفسه فيدخل جزءاً من الخليط المشتت وبدخوله يحدث تجمعاً بين الجزئيات المنفصلة، ويتم هذا التجمع على شكل دوامة؛ وبعد هذا ينشأ الوجود من هذا الدوامة الأولى.

تلك هي النقط الرئيسية في مذهب أمبادوقليس في الطبيعة. ولا تعنينا بعد التفصيلات التي قال بها فيها يتصل بنشأة الكون وتكوين الكواكب، كها أنه لا يعنينا أيضاً كثيراً أن نتحدث عن نظريته الخاصة بعلم الحياة، ولو أن لأمبادوقليس الفضل الأول في أنه وجه عناية كبرى إلى علم الحياة، بل قد ذهب بعض المؤرخين مثل برنت إلى القول بأن أمبادوقليس قد اكتشف نظرية التطور عن طريق الحفريات التي رآها وظن أن هذه الحفريات هي أصل الحياة، وأن الاحياء قد تطورت عنها، وإنما يعنينا فقط في هذا الباب كلام أمبادوقليس عن المعرفة.

يلاحظ أن أمبادوقليس قد حاول أن يفسر كل شيء عن طريق مبدئه الأول وهو العناصر واختلاطها بعضها ببعض. لهذا نراه يقول إن المعرفة تتم باجتماع عناصر متآلفة تمام التآلف في جسم الإنسان؛ وهذا الاجتماع في أعلى صوره في الدم، والدم مركزه القلب. ولذا جعل أمبادوقليس للقلب الأهمية الكبرى في المعرفة، وقال إنه مصدر المعرفة أو أداتها. وتبعاً لما قاله من قبل من أن الاتحاد يكون أتم إذا كانت الذرات المنبعثة متفقة مع المسام التي ستتقبلها، نرى أمبادوقليس يقول إن المعرفة الصحيحة تتم بين الشبيه والشبيه، ولهذا يقول إن الإنسان يدرك كل عنصر من العناصر بعنصر خاص فيه، فهو لا يدرك عنصر التراب في الأشياء الخارجية إلا عن طريق عنصر التراب الموجود فيه، وهكذا بالنسبة إلى جميع العناصر. وكما ثار برمنيدس وهرقليطس من قبل على المعرفة الحسية، نرى أمبادوقليس يثور من جديد على المعرفة الحسية، ويجعل المعرفة العقلية هي المعرفة الحقيقية وبحمل على التصورات الشعبية. ولو أن ذلك كله ليس من شأنه أن يجعل من أقوال أمبادوقليس في ا هذا الصدد مذهباً تاماً في المعرفة. وتفسير المؤرخين لمذهب أمبادوقليس مختلف كل الاختلاف بين المؤرخ الواحد والأخر، فبعضهم يحاول أن يجعل منه مذهب وحدة في الوجود، مثل

كارستن الذي قال بأن المبادئ الستة كلها مبدأ واحد، وبأن الوجود جميعه ليس غير هذا المبدأ، ولكن هذا الرأي قد عارضه السلم اشد المعارضة، وقال إن أمبادوقليس يفرق تفرقة واضحة بين العناصر المختلفة بعضها وبعض من ناحية، ومن ناحية أخرى بينها وبين مبدأي المحبة والكراهية.

فإذا نظرنا الأن نظرة إجالية عامة إلى مذهب أمبادوقليس وجدنا أن هذا المذهب يجمع بين الأقوال المختلفة التي قال بها الفلاسفة اليونانيون السابقون، محاولًا أن يستخلص من هذه الأقوال جميعاً مذهباً منطقياً فيه توفيق بينها جيمعاً، فهو بلا شك قد تأثر ببرمنيدس، كما نائر هرقليطس، ولو أن تأثره بهذا الأخير كان أكثر من تأثره بالأول، لأن أمبادوقليس قد وجه عناية كبرى إلى تفسير التغير والكثرة، وفي هذه العناية قد لعب تأثير هرقليطس دوراً كبيراً. وإلى جانب هذا نلاحظ أن أمبادوقليس قد تأثر بالفلسفة الأيونية ، لكن يؤخذ عليه - كها لاحظ أرسطو -أنه اضطر إلى القول بمبدأين من أجل تفسير الحركة، مع أنه لم يكن ثمت ضرورة منطقية أو وجودية تحمله على هذه الثنائية، كما لاحظ أرسطو أن كل انفصال هو في الآن نفسه اتصال، فليس من الواجب إذن أن يجعل مبدأ الاثنين مبدأين، بل يجب أن يكون مبدأ الانفصال والاتصال مبدأ واحداً من حيث إن عملية الانفصال هي من ناحية أخرى في نفس الان عملية اتصال. وعلى الرغم من هذه الملاحظة، فإن أهمية أمبادوقليس هي في أنه قال بأن المبادى، كلها مبادى، غير متغيرة بالكيف، وأنه فصل القول في العناصر الأربعة، وأنه قال، أو اضطر إلى القول، بمبدأ خارج على المادة من أجل أن يفسر حركة المادة.

### نصوص ومراجع

انظر مادة : (الفلسفة) «الأيونية»

# أمييسل

#### Henri - Frédéric Amiel

فیلسوف وشاعر سویسري، ذو ننزعة روحیة وعاطفیة.

ولد في جنيف في ٢٧ سبتمبر / أيلول ١٨٣١، ويتحدر من أسرة فرنسية بروتستانية المذهب، وعين في سنة ١٨٤٩ أستاذاً في أكاديمية (جامعة) جنيف لعلم

الجمال، ثم للفلسفة بعامة، وظل في هذا المنصب حتى وفاته في جنيف سنة ١٨٨١.

وتقوم شهرته خصوصاً على هيومياته التي بدأها سنة المدين واستمر في تسجيلها حتى وفاته في ١١ مايو / أيار المدا في جنيف، ونشرت بعد وفساته وهي تفيض بالتشاؤم والحزن، لأنه \_ كها قال عن نفسه كان يشعر بأنه جريح يشاهد نزيف الدم منه باستمرار.

#### آراؤه

كانت النزعة الأساسية عند أمييل رد فعل ضد طغيان المذهب العقلي والتحليل المنطقي من ناحية، وضد المادية والتشاؤم والعدمية من ناحية أخرى.

يهاجم أمبيل النزعة الى تحليل كل شيء بواسطة العقل المنطقي، ويدعو الى افساح المجال للعاطفة، وللامعقول. يقول: وأه فلنشعر، ولنحس، ولنكف عن التحليل المستمر. ولنكن سذّجأ قبل أن نكون متعقلين. ولنعان قبل أن ندرس، ولنسلم تيارنا للحياة، (ديوميات خاصة، ، نشرة شيرر جـ ١ ص ٤٨).

وعلينا ألا نحاول تفسير أصول الأشياء تفسيراً عقلياً. ولان الأصول كلها أسرار، ومبدأ كل حياة فردية أو جماعية هو سرّ، اعني شيئاً لا معقولًا ولا يقبل التفسير ولا التعريف، (الكتاب نفسه جـ ۲ ص ۱۹۸).

وفي دعوته هذه الى العاطفة والتجربة الحية، لا يريغ الناحية الذاتية. يقول عن نفسه: «إنبي من الناحية المعقلية ذو نزعة موضوعية واختصاصي المميز هو قدري على فهم كل وجهات النظر، والرؤية بكل العيون، أي عدم الانحصار في أي سجن فردي» (جـ ١ ص ٣٥) ذلك أنه يخشى أن تسدّ عليه النزعة الذاتية الأفاق الرحبة التي نزع بطبعه اليها، أعني: اللانهائي، والسرمدية والكلية والألوهية. ولديه شوق حار عارم الى وحدة الوجود، وهذا الشوق يتخذ شكل وجد صوفي. ولذا لا يشعر بالألفة والأنس إلا اذا تجرد عن كل ما هو فردي خالص، واتصل باللانهائي.

والدين \_ في نظر أمييل \_ هو التحرر من الأنا الحسي الخالص، والمشاركة في حياة الكل. والمتدين يشعر في كل أعمال حياته الخيرة بأن هناك كائناً مطلقاً يعلو عليه. ذلك

#### مسراجسع

- B. Bouvier: La Jeunesse de F. H. Amiel, 1935.

- A. Thibaudet: Amiel, ou la part du rêve, 1929.

# أنثر وبولوجيا

#### Anthropologie

كلمة Anthropologie ليست منحدرة من اللغية اليونائية الكلاسيكية. صحيح أن أرسطو يستعمل الكلمة ανθροπολογος (أنشروبولوجس) (راجع الأخلاق الي نيقوماخوس، ص ١١٢٥ أ س ٥) لكن معناه عنده هو: وثرثار، كثير الكلام عن الناس، وعندما نجد الفعل άνθροπολογειν عند فيلون وديندمنوس السكنندري وأنسطاسيوس السيناوي والأريوفاغي وغيرهم من آباء الكنيسة في القرون الثلاثة الأولى، فإنهم يستعملونه بمعنى «تشبيه الله بالانسان» واستمر هذا المعنى مستعملًا عنــد مالبرانش وليبنس في القرن السابع عشر واوائل الثامن عشر، الى أن نافسه لفظ آخر بديل هو anthropomorphism فتوارى، بينها انتشر وساد هذا اللفظ الأخير، وإن كنا مع ذلك نجم اللفظ الأول لا يزال يرد ذكره بمعنى «التشبيه، عند اللاهوتيين في المعاجم، خصوصاً الفرنسية (لتربه، لالاند). ولهذا ينبغي أن ينتبه القارىء لكتب آباء الكنيسة والاسكلائيين وكثير من اللاهوتيين في العصر الحديث الى ان كلمة «انثروبولوجيا» تعنى: تشبيه الله بالإنسان.

لكن بين القرن السادس عشر والثامن عشر تطور معنى الكلمة الى معنى: وعلم النفس الانسانية الكلمة الى معنى: وعلم النفس الانسانية Pyschologia ، كما نجد ذلك خصوصاً عند من كتبوا في الفلسفة من الألمان امثال Hundt عنوان علم فلسفي، لا يقتصر على البحث في النفس الانسانية وحدها، بل يمتد الى مسائل تتناول أحوال الجسم الانساني، مثل: الجنس (ذكر وأنش) ، العمر، المزاج، الأخلاق، العرق، الخرومن هنا نجد Walch في سنة ١٧٧٦ يقول ان والانشروبولوجيا هي العلم بالانسان... ويتألف من قسمين: فيزيائي ومعنوي،

أن الايمـان بالله ـ في نـظر أمييل ـ هــو الايمان بـالخير وبالنجاة.

وما يجذبه الى المسيحية هو أنها تدعو الى غفران الخطايا قبل كل شيء. يقول أمييل: «ما هي الخدمة التي أسدتها المسيحية الى العالم ؟ \_ الدعوة الى بشارة طيبة. ما هي هذه البشارة؟ غفران الخطايا الله ذو القداسة يجب العالم ويتصالح معه، بواسطة يسوع، ابتغاء تأسس ملكوت الله، ومدينة النفوس، وحياة السهاء (الجنة) على الأرض \_ هذا كل شيء، لكن هذا ثورة كاملة ...

لكن ليس معنى هـذا أن أمييل يؤمن بـالمسيحيـة الرسمية ممثلة في الكنيسة. كلا! بـل هو ينقـد الكنيسة الحالية نقداً شديداً وخصوصاً الكنيسة الكاثوليكية.

وهو لا يفهم الخلود بمعنى بقاء النفس بعد وفاة البرمدية البدن، أو في عالم آخر. بل يؤكد وان الحياة السرمدية ليست الحياة المقبلة في الآخرة، بل الحياة في النظام، الحياة في الله، وينبغي أن يعلمنا الزمان أن نرى أنفسنا كحركة في السرمدية، وموجة في خضم الوجودة (ج ١ ص ١٩٠).

وكان طبيعياً بعد هذا أن ينزع أمييل نزعة عالمية، لا تعرف الأوطان ولا الأجناس وفي هذا يقول: «لا أحسَّ بأي تفضيل للشمال أو للجنوب، وللغرب أو للشرق... ان الشيء الوحيد الذي يسرني هو الكمال، هو الانسان المثالي. أما الانسان الوطني فإني فحسب، هو الانسان المثالي. أما الانسان الوطني فإني أحتمله، وأدرسه ولكنني لا أعجب به... ان وطني المختار، كما تقول مدام دي ستايل، يتألف من الأفراد المختارين (ج ٢ ص ٢٧٩ ـ ٣٣١).

### مؤلفساته

- Fragments D'un Journal/intime, 1884, 1887, 1823, 1927, 1923
- Lettres de Jeunesse, 1904.
- Essais Critiques, 1931.
- Euvers complètes, 3 Vols. Genéve 1948, 1953,
   1958.
- L'Année 1866. Paris, 1959.

ثم جاء كنت فعرّف الانثروبولوجيا بأنها ومذهب في معرفة الانسان مؤلف بشكل تنظيمي والانثروبولوجيا يمكن النظر اليها من الناحية الفسيولوجية ، ومن الناحية العملية Pragmatisch . فمعرفة الانسان من الناحية الفسيول وجية تتناول البحث فيها صنعته الطبيعة بالانسان، ومن الناحية العملية (البرجاتية) تتناول البحث فيها صنعه الانسان بنفسه في نفسه بوصفه كائناً حرّاً أو ما يقدر أن يفعل أو ما بنبغى أن يفعله في نفسه، (مقدمة كتاب Anthropologie). وقيد عنون كتابه باسم : والانشروبولوجيا من الناحية البرجانية، ، ونشره في كينجسبرج، سنة ١٧٩٨ (الطبعة الثانية سنة ١٨٠٠). وفصوله تتناول: شعور الانسان بنفسه (الوعي) ـ الحواس في مقابل العقل. في قوة التخيل . في الذاكرة والتذكر . في ملكة المعرفة بوصفها تستند الى العقل ـ في امراض النفس وأنواع ضعفها \_ في المزاح (بالحاء المهملة). وفي القسم الثاني من الكتاب يتناول: الشعور باللذة والألم ـ الشعور بالجمال ـ التذوق الفني. وفي القسم الثالث يتناول العواطف والآلام \_ وفي النصف الثاني من الكتاب يبحث في الخصائص الانثروبولوجية فيتناول: خلق الشخص. الفطرة ـ المزاج ـ الخلق بوصفه لوناً من التفكير ـ الفراسة ـ اخلاق الجنس Geschlecht \_ اخلاق الشعب 1 اخلاق الأجناس العنصرية.

ومن استعسراض هذه المسوضوعات يتبين ان الأنثروبولوجيا عند كنت علم يتناول مزيجاً من علم النفس وعلم الطباع Caractérologie وعلم الأجناس والشعوب.

وجاء هيجل فهاجم هذه النظرة الى الانثروبولوجيا، لأنه رأى أن موضوعها هو ما سماه والروح الذاتية der الذاتية والروح الذاتية subjective Gcist وبرأيه هذا سيأخذ J. E. Erdmann ثم ميشليه الذي رأى أن فلسفة التاريخ نظرية في الواقع الانساني بوجه عام.

وفي مواجهة هذا يقرر دلتاي أن الانثروبولوجيا ينبغي عليها أن تتخلص من فلسفة التاريخ، وألا تعود الى النظر في الطبيعة الانسانية، لأن هذه هي هي باستمرار، وعلى الانثروبولوجيا ان تبحث عن «الأنماط» في الطبيعة الانسانية بوجه عام.

ومن هنا نرى في القرن العشرين صراعاً بين فلسفة التاريخ وبين الانثروبولوجيا الفلسفية، فالاخدون بالأولى ينكرون الثانية. نجد ذلك عند هيدجر في كتابه عن «كنت والمتافيزيقا»: اذ يهاجم فكرة الانثروبولوجيا الفلسفية ، (هيدجر: «كنت ومشكلة الميتافيزيقا» ص ١٩٣ طبعة سنة تصير أنثروبولوجيا تنهاره (راجع كتابه الفلسفة، حين كملاقع من ٨٧٥ سنة ١٩٥٤). كذلك \_ وفي الطرف المضاد من ذلك \_ يهاجها لوكاش لمنافي وفي الطرف فيتحدث عن والخطر العظيم الذي تؤدي اليه كل وجهة المضر انثروبولوجية ويقرر أن «تحويل الفلسفة الى انثروبولوجيا قد حجر الانسان الى موضوع، وبهذا ألقى بالديالكتيك والتاريخ جانباً» (راجع كتابه: «التاريخ والوعى الطبقى» ص ٢٠٤، سنة ١٩٢٣).

لقد رأى هيدجر («كنت ومشكلة المتافيزيقا، بند ٣٧ ص ۲۰۲ وما بعدها، فرانكفورت سنة ۱۹۷۰) أن الانثروبولوجيا كما عرفها كنت تشمل النظر في احوال الانسان البدنية والبيولوجية والنفسية، وهي بذلك: علم نفس، وتحليل نفسي، وعلم أجناس، وعلم نفس تربوي، ومورفولوجيا الحضارات وعلم أغاط النظرات في العالم. في وقت واحد معاً. وهذا أصر غير مقبول سواء من حيث المضمون، ومن حيث وضع المسائل، والتأسيس، والغرض من العرض وشكل التعبير. ولن يؤدي مثل هذا النيظر الشياميل إلا الى التشيويش والفوضى . . . والانثروبولوجيا لم تعد منذ زمان طويل مجرد عنوان على علم، بل تدل على موقف اساسى للانسان تجاه ذاته وتجاه الموجود كله. أن الانشروبولوجيا لا تبحث في الانسان فقط، بل تسعى اليوم الى تحديد ما هي الحقيقة بوجه عام. انه لم يوجد عصر عرف عن الانسان مثلها عرف عصرنا. لكن لا يوجد عصر لم يعرف ما الانسان مثل عصرنا الحاضر. ولم يصبح الانسان موضوع التساؤل بالقدر الذي صار به في عصرنا الحالي.

لكن ألا يمكن بذل المجهود لتكوين انثروبولوجيا فلسفية حقة؟ ان ماكس شيلر \_ هكذا يقول هيدجر \_ قد تكلم عن هذه الانثروبولوجيا الفلسفية قال: «يمكن ان يقال ان كل المشاكل المركزية في الفلسفة يمكن أن ترد الى مسألة: من الانسان؟ وما مكانته الميتافيزيقية داخل حدود

#### انتلخيا

# entéléchie έντελεχεια

هذا المصطلح الأرسطى ترجمه العرب بـ «الكمال»، ومعناه الانتقال من حالة ما هو بالقوة إلى حالة ما هو بالفعل. فهو يدل على الفعل من حيث يتم، أو الكمال الناتج عن تحقيق فعل ما. ومن ثم تتميز الانتلخيا من الانرجيا (الفعل) ένεργια ومن القوة δύυαμις، وإن كنا نجد أرسطو أحياناً بعد الانرجيا والانتلخيا هي مجرد تحقيق ما هو في حالة القوة في موجود ما. وفي أحيان أخرى يقصد بالانتلخيا: الصورة είδος التي هي في مقابل الهيولي (المادة). والمعنى الأول للانتلخيا، أي تُحقيق الفعل يسميه الاسكلائيون (= فلاسفة العصور الوسطى) باسم والفعل الأول» actus primus والمعنى الثاني لها يسمونه: والفعل الثان، actus secundus. وفي كتباب والطبيعة، تبدو الحركة على أنها الرجيا الهيولي، وفي كتاب دما بعد الطبيعة، تعد الأنتلخيا هي الماهية العليا المجردة عن الهيولي. (راجع (الطبيعة) ص ٢٠١ أ س ١١، ١١ ا بعد الطبيعة، ص ١٠٧١ أس ٣٥ وما يليه).).

والمترجون العرب الأوائل في القرن الثالث الهجري يستعملون كلمة «قامية»، وأحياناً «استكمال» لترجمة كلمة التلخيا، وشايعهم الكندي على ذلك كما هو واضح من تعريفه للنفس بأنها: «قامية جرم طبيعي ذي آلة قابل للحياة، ويقال: هي استكمال أول لجسم طبيعي ذي حياة الكندي الفلسفية» ج ١ ص ١١٨، القاهرة ط ٢ سنة الكندي الفلسفية» ج ١ ص ١١٨، القاهرة ط ٢ سنة «كمال». ففي تعريفه للحركة يقول: «الحركة هي فعل وكمال أول للشيء الذي هو ويعرف النفس الانسانية بأنها «كمال أول لجسم طبيعي آلي ويعرف النفس الانسانية بأنها «كمال أول لجسم طبيعي آلي من جهة ما يفعل الأفعال الكائنة بالاختيار الفكري والاستنباط بالرأي، ومن جهة ما يدرك الامور الكلية» والنجاة» ص ١٥٥، القاهرة سنة ١٩٣٨)،

أما في العصر الحديث فنجد ليبنتس يستعمل اللفظ انتلخيات، ليدل بها على «كل الجواهر البسيطة أو المونادات المخلوقة، الأن فيها نوعاً من الكمال ونوعاً من القدرة عني كل الوجود، والعالم، والله، (ماكس شيلر: «مكانة الانسان في الكون، ص 10 وما بعدها، سنة ١٩٢٨). لكن شيلر أدرك بثاقب نظره أنه لا يمكن ادراج الانسان تحت تعريف مشترك «ذلك ان الانسان هو من السعة والتنوع والتعدد بحيث يعجز أي تعريف عن الوفاء بتحديده، ان له غايات متعددة جداً».

وينتهي هيدجر الى القول بأن من المكن مع ذلك، وضع انثروبولوجيا فلسفي، من حيث ان منهجها فلسفي، ويكون موضوعها هو وضع نظرة في ماهية الانسان، وتُريغ الى تمييز وجود الانسان من وجود النبات والحيوان وسائر مناطق الوجود. وعلى هذا النحو تصبح الانثروبولوجيا الفلسفية انطولوجيا اقليمية تتعلق بالانسان، الى جانب سائر الانطولوجيات التي تتناول ميدان الموجود. \_ كذلك يمكن الانثروبولوجيا أن تكون فلسفية اذا جعلت موضوعها وتحديد مكانة الانسان في الكون.

ذلك هو المعنى الحقيقي \_ والوحيد الصحيح \_ للانثروبولوجيا. أما ما يسميه علماء الاجتماع المعاصرون بهذا الاسم، فلا شأن له بالانثروبولوجيا بالمعنى الصحيح، انما هو سوء استعمال منهم لهذا اللفظ، مهما ميزوه احياناً بالوصف: (انثروبولوجيا) اجتماعية.

### مسراجسع

- B. Groethuysen: Philosophische Anthropologie, 1928
- M. Scheler: « Mensch und Geschichte», in Philosophische Weltanschuung, 1929, S. 15 46.
- W. E. Muhlmann: Geschichte der Anthropologie, 1948, 1968.
- W. Bruning: Philosophische Anthropologie, 1960.
- G. Marquard: « Zur Geschichte des Philosophischen Begriffs: « Anthropologie» seit dem Ende des 18. Jahrhunderts» in Collegium Phlosophicum (1965), S. 209-239.

الاكتفاء بذاتها، مما يجعلها منابع لأفعالها الباطنة، وتصير كاثنات آلية automates لا جسمية، (والمونادولوجيا، La كاثنات آلية Monadologie). وفي القرن الثامن عشر نجد علماء الأحياء يستخدمون اللفظ انتلخيا للدلالة على الصورة الباطنة Buffon كما هي الحال عند بوفون modulus interior كوعيل والقوة الجرهرية، vis essentialis عند كرستيان فولف. ثم يعود جيته إلى المعنى الذي وضعه ليبنس، اعنى الأحاد Monade.

وفي القرن التاسع عشر نجد فلهلم فونت .W Wundt يستخدم الكلمة للدلالة على النفس لكن عند هانز دريش Hans Driesch تتخذ الكلمة معنى جديداً، وذلك في كتابه: وفلسفة الكائنات العضوية، (ص ٤٣٧ وما يتلوها، سنة ١٩٢١).

#### مسراجسع

- Max Wundt: Untersuchungen zur aristolelischen Metaphysik, 1923.
- H. Burchard: Der Entelechie Begriff bei Aristoteles und Driesch, 1928.
- U. Arnold: Die Entelechie, 1965.
- Hans Driesch: Philosophie des Organishen, 1921, S. 434 ff.
- Hans Driesch: Wirklichkeitslehre, 1922, S. 332 ff.

# الأنحسراف

#### Clinamen

اللفظ Clinamen (= ميل) اصطلاح وضعه الشاعر الفيلسوف الابيقوري الروماني لوكرتيوس كاروس، للدلالة على ما ذهب اليه ابيقوز لمواجهة اعتراض ارسطو على حركة الذرات في مذهب ديمقريطس. اذ قال ديمقريطس أن الذرات تسقط عمودياً في الخلاء بحكم نقلها. فلاحظ أرسطو ان الذرات التي تتحرك عمودياً في الخلاء لا يمكن أن تتلاقى. فكيف تجمع الأشياء اذن من الذرات؟ فاقترح أبيقور، حلاً لهذه الصعوبة، أن ينسب الى الذرات

انحراف وهي تسقط، وهذا الانحراف يمكنها من التلاقي الذي عنه تجتمع الذرات لتكون الأشياء المؤلفة من ذرات. ان وزن الذرات يدفعها الى أسفل، والميل يجعلها تنحرف لتجتمع بعضها مع بعض. وعثل هذا الانحراف ضرباً من الحرية في نظام آلي خالص. وبه يفسر أبيقور وجود الحرية في الارادة الانسانية، بعكس الرواقيين الذين أنكروا هذه الحرية . يقول لوكرتيوس في كتابه دفي طبيعة الأشياءه: وحرى لا تبقى الروح مستعبدة تفعل كل شيء بضرورة باطنة، ولكيلا تبقى مضطرة كشيء مقهور إلى تحمل الأحداث سلبياً، فإن لها هذه (القدرة على ) الانحراف عن العناصر الرئيسية، حتى لا تكون ملزمة بالذهاب الى عمل معين في وقت معينة.

انجاردن (رومان) \_\_\_\_\_

اكسينوفان الايلية

أنسسلم

#### St. Anselme

هو صاحب والحجة الوجودية، لاثبات وجود الله، ومن أبرز فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية.

ولد في أوستا (شمالي أيطاليا) في سنة ١٠٣٣. ودرس في دير بك Bec بأقليم نورمانديا - Le Bec . Lanfranc باقليم نورمانديا كالم المستخط المست

- Monologium (1
- Proslogium (Y
- De Veritate (\*

والكتاب الأول قد ألفه بناء على طلب من بعض رهبان دير بك الذين طلبوا منه أن يؤلف كتاباً عن وجود الله وصفاته لا يحتج فيه بما ورد في الكتب المقدسة، بل يؤسسه على الاحتجاج العقلي المحض.

وقد نشأ انسلم في فترة اشتد فيها الصراع بين الديالكتيكيين ، انصار الاحتجاج العقلي للعقائد الايمانية ، ومن يسمّون والنحويين، الذين انكروا كل قدرة للعقل، وقصروا الأمر على الايمان الساذج الخالي من كل تفكير عقلي.

وقسد وقف انسلم ضد كلا الفريقيين؛ فضد الديالكتيكيين قرر أنسلم أنه لا بد من رسوخ الإيمان أولاً، ثم يتلو ذلك الاحتجاج العقلي، ان الايمان يجب ان يكون المعطى الأول الذي يكون منه الانطلاق. ولهذا يقرر جملة صارت مشهورة وهي: وأؤمس لأنعقسله Credo ut ومن المتعقل لأؤمن neque quaero intelligere ولا أتعقل لأؤمن utcredam ان التعقل يفترض مقدماً وجود الايمان.

وفي مقابل النحويين يقرر أنه لا باس بمن رسخ أيانه أولاً أن يتعقل مفهوم الإيمان. وأما ادعاء أن السلف المصالح من الرسل وآباء الكنيسة قد قالوا كل ما هو ضروري، فهذا معناه نسيان أن الحقيقة أوسع جداً من أن تكون قد استنفدها هذا السلف، وأن أيام العمر معدودة، وأنه لو امتد الأجل بآباء الكنيسة لكانوا قد قالوا أكثر بما قالوا، ثم أن الله منبر ولا يكفّ عن إنارة كنيسته باسشمرار على مدى الزمان، وخصوصاً في هذا نسيان لهذه الحقيقة وهي أنه بين مرتبة الرؤيا الطوباوية التي نعاين فيها الله وبين مرتبة الإيمان توجد مرتبة وسطى هي الاقتراب من رؤية الله عن طريق فهم مضمون الإيمان.

علينا اذن، في نظر انسلم، ان نؤمن في مرحلة أولى، ايماناً راسخاً بأسرار العقائد الايمانية، وفي مرحلة تالية علينا أن نفهم بالعقل هذه الأسرار والعقائد الايمانية. أما الاقتصاد والتوقف عند المرحلة الأولى فهو اهمال، وادعاء ضرورة البدء بالمرحلة الثانية قبل الأولى هو غرور. لهذا ينبغي ألا نقع في الأهمال، ولا في الغرور.

ويبدو كما لو كان أنسلم يظن أن من الممكن أن يفهم الانسان بالعقل كل الأسرار والعقائد الايمانية. وأنه لا واحدة منها خارجة عن طور العقل. وهو رأي سيتين

فيها بعد، لدى ألبرتس الكبير وخصوصاً لدى القديس توما، أنه ساذج.

على كل حال ظن أنسلم أن من الممكن البرهنة بالعقل ليس فقط على وجود الله، بل وعلى عقائد أخرى مثل التثليث والتجسد وقيامة الجسد والمعجزات الأخرى، وهي أمور سيتبين للقديس توما أنها \_ أو بعضها \_ لا يمكن البرهنة عليها عقلباً، وينبغي أن تظل في ميدان الايمان وحده دون التعقل.

وبعد أن قرر هذه القاعدة، اخذ في البرهنة أولاً على وجود الله بواسطة العقل. ولئن كان في براهينه قد استلهم القديس أوغسطين، فإنه في ايراده لها كان أكثر أصالة واحكاماً من أوغسطين.

وتنقسم هذه البراهين على وجود الله الى تلك التي عرضها في كتابه المونولوجيوم Monolgium والى الحجة الوجودية التي عرضها في الكتاب الآخر: البروسلوجيوم Prosologium ولنبدأ بالنوع الأول، ويشمل ثلاث حجج، تقوم بدورها على الإقرار بجبداين: (١) الاول يقول ان الأشياء تتفاوت في الكمال؛ (٢) والثاني يقرر ان كل ما يملك كمالاً متفاوتاً فإنما يستمده من المشاركة في كمال مطلق. وعلينا أن نبدأ من امور محسوسة عينية لنطبق عليها هذين المبداين. ولنبدأ مثلاً من فكرة: الحجر، وهي فكرة عينية، لاننا جيعاً نطلب الخير. فمن الطبيعي أن نتساءل: من أين جاء هذا الحير الذي نصبو اليه جميعاً؟ اننا نعرف أن ثمة ضروباً متفاوتة من الحير، ونعرف ايضاً أن لكل شيء سبباً. فلنتساءل: هل لكل خير جزئي سبب جزئي؟ أو لعل لها جميعاً مصدراً كلياً واحداً؟.

أ) من المؤكد يقيناً هكذا يقول أنسلم ـ أن الأمور المتفاوتة في تحصيل كمال ما أغا يرجع تفاوتها الى مشاركتها في كمال مطلق، في العدالة أغا يرجع تفاوتها الى اشتراكها في عدالة مطلقة، وهكذا. اذن كل الأمور المتفاوتة في تحصيل كمال ما، أغا تستمد نصيبها من هذا الكمال من كمال مطلق. وهذا الكمال المطلق هو كمال بذاته، وليس فوقه كمال. واذن فها هو خير على الوجه الأتم، واذن يوجد موجود أول، أعلى من كل ما هو موجود ، وهو الذي ندعوه والذه .

فهذا هو البرهان الأول على وجود الله استناداً الى تفاوت الكمال بين الموجودات.

ب) والبرهان الثاني يستند الى فكرة الوجود نفسها،
 ان لكل موجود موجداً، أي علة. والسؤال هو: هل
 ترجم الأشياء الى علل عديدة، أو الى علة واحدة؟.

لو كان للكون علل عديدة: فهي اما أن ترجع الى علة واحدة، أو توجد كل واحدة منها بذاتها، أو بعضها ينتج بعضاً. فإن كانت ترجع الى علة واحدة فهذه العلة الوحدة الوحيدة هي اذن علة الكون. واذا كانت كل واحدة منها تقوم بذاتها، فإن بينها وبين بعض صفة مشتركة وهي القيام بالذات، فهذا القيام بالذات هو اذن الذي يوجدها، ولهذا يكن اذن ادراجها تحت علة واحدة لكن من التناقض أن يوجد الشيء بواسطة الشيء الذي هو مانحه الوجود، وإلا لكان معني ذلك أن يكون الأب ابنا لابنه م فهذا محال، ولا يصدق حتى بين المتضايفين: فالعبد والسيد متضايفان، لكن كليها ليس يوجد بفضل الأخر، والعلاقة المزدوجة بين كليها لا تلد نفسها بنفسها، بل هي موجودة بين شخصين حقيقين كل واحد منها قائم بأسه.

لم يبق اذن إلا الفرض الأول وهو أن كل ما يوجد الها يوجد بفضل علة واحدة وحيدة، وهذه العلة الوحيدة المجودة بذاتها هي هي الله.

ج) والحجة الثالثة من حجج أنسلم لاثبات وجود الله بطريقة العقل تقوم على فكرة: «الكمال» الذي تحوزه الأشياء. فلا شك أن ثمة تفاوتاً في مراتب الكمال بين الموجودات: فمثلاً الفرس أكمل في الوجود من الشجرة، والانسان أكمل من الفرس. واذا لم يسلم الانسان بهذا، لما استحق أن يكون انساناً. فهناك اذن اختلاف في درجات الكمال. والمسألة هي: هل ترتفع درجات الكمال الى غير نهاية، أو تقف عند حد؟ وهل توجد كائنات متعددة كاملة لوقعنا في تناقض. وإن قلنا بوجود جملة كائنات متساوية في لوقعنا في تناقض. وإن قلنا بوجود جملة كائنات متساوية في الكمال، فإن ثمة صفة مشتركة وهي أن هذه الكائنات جيعاً أكمل الأشياء. وهذا الكمال المشترك: اما أن يرجع الى ماهيتها ـ وحينشان

ستكون واحدة ما دامت ماهيتها واحدة ، ـ واما أن يرجع الى شيء غير الماهية، وهذا الشيء سيكون كمالاً اكبر من كل هذه الكمالات المتعددة. فلا بد اذن من وجود كمال أعلى ، هو الكمال الأول، وهو هو الله.

وهذا البرهان يقوم على فكرة التصاعد في الكمال في داخل دائرة محدودة من الكائنات المتصاعدة في الكمال.

بيد أن هذه البراهين ليست عقلية تماماً، ومعقدة الى حد ما. هذا رأى أنسلم أنه لا بد من الالتجاء الى برهان فوق البراهين كلها، برهان واحد يستطيع أن يقتنع به كل انسان، برهان قبل a priori. وهذا البرهان هو الحجة الوجودية المشهورة. وقد عرضه أنسلم في كتاب Proslogium.

الحجة الوجودية: تقوم هذه الحجة على أساس أن لدى كل انسان فكرة عن موجود لا يمكن أن يتصور موجود أكمل منه. وهذه حقيقة ايمانية يقدمها لنا الايمان، لكن يبقى علينا أن نثبت ان هذه الفكرة الموجودة في الذهن موجودة ايضاً في الواقع. لقد ورد في أحد المزامير (المزمور رقم 12، عبارة ١): «يقول الجاهل في قلبه انه لا يوجد إله، والانسان حين يقال له: «الكائن الذي لا عِكن أن يتصور أكمل منه، \_ فإنه يفهم معنى هذه العبارة ويعقلها. ومعنى هذا أن مثل هذا الكائن موجود على الأقل في الذهن ان لم يكن موجوداً في الخارج الواقعي أيضاً. ونحن نستطيع أن نتصوره موجوداً في الذهن فحسب، دون أن نتصوره موجوداً في الخارج الواقعي أيضاً، مثل الفنان الذي يتصور في ذهنه أولًا اللوحة التي سيرسمها. وفي أثناء تصوره لها يعلم أنها موجودة في ذهنه فقط قبل أن تكون موجودة في خارج الذهن. لكن اذا حققها في الخارج فإنه يعلم لها وجودين: وجوداً ذهنياً، وآخر خارجياً. فإن قَلَنا عن كاثن انه موجود في الخارج إلى جانب وجوده في الذهن، فإن هذا القول يضيف إلى الكَّاش صفة كمال أكبر.

فإذا نظرنا الان الى الفكرة التي في ذهننا عن الكائن الذي لا يمكن أن نتصور أكمل منه، وجدنا أننا اذا قصرنا وجوده على الذهن فحسب، لكان هذا الكائن أقل كمالأ من كائن آخر موجود في الذهن وفي الخارج الواقعي معاً. وسيكون معنى هذا وجود كائن اكمل من أكمل كائن يمكن تصوره. وهذا خُلف. اذن فالكائن الذي لا يمكن أن

- S. Anselmi: Opera Ommia.ed. by F. S. Schmitt, 6 vols. Ediburgh, 1946 1961.
- E. Gilson: La Philosophie au Moyen Age, pp. 240 52 Paris, Payot, 1962.
- J. Mc Jntyre: St. Anselm and his critics. Edinburgh, 1954.
- R. W. Southern: St. Anselm and his biographer. Cambridge 1963.
- J. Fischer: Die Erkenntnislehre AnselmsvonCanterbury, Münster, 1911.
- Ch. Filliatre: La Philosophie de saint Anselme, ses principes, sa nature, son influence. Paris, 1920.
- A. Koyré: L'Idée de Dieu dans la philosophie de saint Anselme. Paris, Leroux 1923.
- A. Levasti: Sant' Anselmo, vita e pensiero. Bari 1929
- E. Gilson: « Sens et nature de l'argument de Saint Anselme», in Archives d'histoire doctrinale et Littéraire du moyen âge, 1934, pp. 5 - 51.

# أنكساغورس

ولد أنكساغورس في مدينة إقلازومان ، وانتقل من هذه المدينة إلى مدينة أثينا ، فادخل الفلسفة لأول مرة في أثينا ، كي تصبح من بعد المهذ الأكبر للفلسفة اليونانية ، وفي أثينا كان مرعي الجانب من كثير من كبار رجالها وعلى رأس هؤلاء رئيس أثينا بركليس . إلا أنه حدث قبيل الحرب البلوبونيزية أن قام خصوم بركلس واتهموه في أشخاص أصدقائه ومن بين هؤلاء أنكساغورس ، إذ اتهموه بالإلحاد عن الألهة ، فانصرف عن أثينا ورجع إلى وطنه . والمهم من هذه الإشارة هو أن أنكساغورس كان أول من ادخل الفلسفة في أثينا .

ابتدأ أنكساغورس من حيث ابتدأ من قبل أمبادوقليس وليوقبس أي انه ابتدأ مثلهم من فكرة الوجود عند برمنيدس ، كيا أنه أنكر مثلهم فكرة التغير المطلق: فهو ينكر كيا أنكر هؤلاء أن يكون هناك تغير مطلق سواء أكان هذا التغير كوناً أم فساداً ؟

يتصور أكمل منه لا بد أن يوجد في الخارج الواقعي ابضاً. وهذه الفكرة التي لدينا عن أكمل كائن يمكن تصوره هي اذن حقيقة مطابقة لموجود حقيقي هو الله. وبهذا نثبت ان الله موجود.

هذه هي الحجة الوجودية المشهورة. ويلاحظ أنها تقوم على اساس فكرة موجودة أعطاها لنا الوحي، وعلى أساس أن هذا الكائن هو اكمل كائن يمكن تصوره، وعلى أن هذا الكائن لا بد بالضرورة ان يوجد في الواقع الخارجي.

بيد أن هذه الحجة ما لبثت أن وجدت خصاً لاذع الذهن معاصراً لانسلم هو الراهب جونيلون Gaunilon الذي رد عليها فقال: ليس كل ما يمكن أن يتصوره الذهن بموجود في الواقع الحقيقي، وإلا لما أمكن الخطأ. اننا نتصور كثيراً من الأمور التي لا توجد ولا يمكن أن توجل. ولا يكفي تصور الماهية لكي يثبت وجودها في الواقع. وما مثل من يسير على هذا النحو إلا كمثل من يتخيل وجود جزائر سعيدة في وسط المحيط حافلة بكل أنواع النعيم من رحلته خائباً ولن يجد شيئاً مما تصوره. ان الماهية شيء والوجود شيء آخر، لان الماهية تصور، والتصور في ذاته لا يدل على وجود في الواقع الخارجي.

وقد رد أنسلم على اعتراضات جونيلون هذه فقال: حقاً، ليس كل ما يمكن أن يتصور يمكن أن يوجد بالفعل اذ الوجود ليس هو عين الماهية ، في كل الأحوال. لكن الوجود هو عين الماهية في حالة واحدة، هي حالة الله أو الكائن الذي لا يمكن أن يتصور أكمل منه.

ومن الواضع أن رد أنسلم ضعيف غير مقنع، اذ تبدو في هذا الرد مصادرة على المطلوب الأول. فنقطة الابتداء التي بدأ منها أنسلم هي عينها النقطة التي يخلص اليها.

لذا استمر الخلاف حول قيمة هذه الحجة من عهد أنسلم حتى العصر الحاضر.

# مسراجسع

عبد الرحمن بدوي: «فلسفة العصور الوسطى» ـ ص ع. ٧٠ القاهرة ١٩٦٠.

ويسوق من أجل هذا نفس البراهين التي ساقها من قبل أمبادوقليس، إلا أنه رأى أن أمبادوقليس لم يفسر هذه الظواهر المتعددة تفسيراً حقيقاً وأرجع التغير في الكيف إلى المبادىء، بينها رأى أن الذريين قالوا بأن الأشياء لا تتغير في الكيف من حيث المبادىء، بل هي واحدة وهي لا متناهية فقط في الشكل وفي العدد ، ولذا بدأ أنكساغورس من نقطة أخرى غير تلك التي ابتدأ منها أمبادوقليس والذريون . فقد ابتدأ من الجزئيات لكي يصل إلى المباديء الأولى ، وحسب أن وجود الجزئيات هو الوجود الأصلي . أما وحود المادة الأولى التي عنها تنشأ الأشياء فقد عده ثانوياً . ولذا فإنه حين أراد أن يفسر التغير وحين رأى أنه لا بد من ناحية أخرى أن الشيء لا يمكن أن يتغير إلى آخر إلا إذا كان محتوياعلى هذه الصفات الجديدة التي سيستحيل إليها ، فقد اضطرمن ناحية إلى القول بالكثرة ومن ناحية أخرى إلى القول بالاختلاف في الكيف . وهو اختلاف لا يتناول الجزيئات الأولى التي عنها تنشأ الأشياء بل إن كل شيء من الأشياء الكثيرة المتعددة يختلف عن الأخر من حيث الكيف . فصفات التغير والاختلاف في الكيف الموجودة في الأشياء الجزئية قد رفعها أنكساغورس إلى المبادىء الأصلية التي منها تُنشأ الأشياء ، وعلى هذا فقد قال بوجود جزيئات أصلية أو ً ذرات مبدئية، وكل ذرة من هذه الذرات المبدئية تحتوي على كل الصفات الكيفية الموجودة في كل وجود ، وذلك لأن الشيء الواحد يمكن أن يستحيل إلى شيء آخر ، ومثل هذه الاستحالة لا يمكن أن تتم إلا إذا كان هذا الشيء المستحيل محتوياً كل الصفات التي سيستحيل إليها ، كما ذكرنا أنفأ .

ويتحدث أرسطو عن هذه الذرات فيسميها باسم أن هـذا الاسم ليس من وضبع أنكساغورس، ولا تدل رواية واحدة من كل الروايات التي بقيت لنا عن أنكساغورس، سواء أكانت تلك الشذرات التي بقيت لنا من مؤلفه و في الطبيعة و ، أم ما ذكره الثقاة من الرواة عن مذهبه ، نقول إنه ليس ثمت رواية واحدة تدل على أن أنكساغورس قد استعمل هذا اللفظ ، وإغا أول من استعمله بالنسبة إليه هو أرسطو ، كما يلاحظ من ناحية أخرى أن أرسطو يتصل بالتغير من الضد إلى الضد ، وفيها يتصل بفكرة القوة والفعل . وهنا يلاحظ أن هذه الذرات تختلف أشد الاختلاف عن الذرات هؤلاء لا تختلف من حيث عن الذرات عند الذريين ، فذرات هؤلاء لا تختلف من حيث الكيف ، كما أن ذرات الذريين هي جواهر فردة ، أي لا يمكن

أن تنقسم بينها ذرات أنكساغورس تنفسم إلى ما لا نهاية . ويلاحظ من ناحية أخرى أن ذرات أنكساغورس لا تشبه العناصر في شيء ، لأن العناصر تضم صفات قليلة محددة ، بينها ذرات أنكساغورس تشتمل على جميع الصفات التي يمكن أن توجد في الروجود . وعلى هذا فهذه الذرات عند أنكساغورس تشتمل على كل الصفات التي في الوجود ، وهذه الذرات توجد في الأصل مختلطة بعضها ببعض كل الاختلاط ، ولكي تخرج من هذا الاختلاط لا بد من وجود قوة أخرى ليستطيع إخراجها منها . وهنا يلاحظ التجديد الكبير الذي أن تستطيع إخراجها منها . وهنا يلاحظ التجديد الكبير الذي أن يأن ذلك عن طريق الحركة الدائرية أم عن طريق آخر مادي أكان ذلك عن طريق الحركة الدائرية أم عن طريق آخر مادي ليس بتفسير مقنع ، وإنما التفسير المقنع هو ذلك الذي يرجع الحركة والاختلافات إلى علة غير مادية ، وهذه العلة غير المادية هي العقل ( نوس و٧٥٠٠ ) .

هذا العقل هو الذي ينظم الوجود، ويُخرج الذرات الأولى من حالة الاختلاط إلى حالة الوجود الحقيقي ، وهذا النوس يتصف بصفات ثلاث : الأولى هي البساطة ، والثانية العلم ، والثالثة القدرة . فالعقل بسيط لأنه لا يتركب من شيء ولأن كل مركب من شيء لا يوجد مساوياً لنفسه في جميع الأجزاء، فلكى يكون العقل مساوياً لنفسه في جميع أجزاء الوجود مساواة من حيث الكيف ، يجب أن يكون العقل بسيطاً . نعم إن بعض الأشياء تحوى مقداراً من العقل أكثر عما تحويه بعض الأشياء الأخرى ، إلا أن هذا المقدار هو مقدار كميّ فحسب ولا يؤثر أدني تأثير من حيث الكيف، وعلى هذا فالعقل بسيط ؛ كما أن هذه البساطة تقتضيها القدرة وذلك لأنه لكى يكون العقل قادراً ، فلا بداله أن يكون نافذاً في جميع الأشياء ، ونفوذه في جميع الأشياء ، لا يمكن أن يكون إلا إذا كان العقل بسيطاً ، لأن النفوذ مطلوب منه هنا أن يكون متساوياً من حيث التأثير ، وعلى هذا فالبساطة تقتضي القدرة ، والقدرة تقتضى البساطة ، كها أن القدرة بدورها تقتضى العلم ؛ أي انه لكي يكون الإنسان مالكاً لشيء ، لا بد أولًا أن يكون عالمًا به تمام العلم ، فالعلم الكلي المطلق ضرورة لازمة لكي تتم القدرة لأن القدرة هي تحقيق ما في العلم . وعلى هذا نرى أن القدرة تقتضى العلم ، كما اقتضت من قبل البساطة . والقدرة بدورها يقتضيها التنظيم لأن العمل الأول للعقل هو أن يكون منظماً للكل، إذا رأينا أن السبب الذي من أجله وضع أنكساغورس فكرة العقل هو بيان الحركة من

ناحية ، وتفسير وجود النظام في الكون من ناحية أخرى . فهذه العلة التي هي العقل ، هي في الواقع علة فاعلية من ناحية ، غائية من ناحية أخرى . وهنا يلاحظ أن أنكساغورس لم يستعملها كعلة غائية دائماً ، بل استعملها مرة واحدة حين قال إن الكل منظمة عن طريق العقل . أما الأشياء الجزئية فلا يقول عنها إنها منظمة مركبة من أجل غاية ما ، ومن هنا فإنه وإن لم ينكر العناية بالنسبة إلى الكل ، فإنه أنكر العناية بالنسبة إلى الكل ، فإنه أنه الأمراء المناية المناية بالنسبة إلى الكل ، فإنه أنكر العناية بالنسبة الكل ، فرا المناية الكل ، فرا العناية الكل ، فرا الكل ، فرا

ومن هذا أخذ أرسطو وأفلاطون على أنكساغورس أنه فال بالعقل دون أن يستخدمه استخداماً حقيقياً . فأفلاطون يقول إن أنكساغورس قال بالعقل وقال إنه رتب الكل ولكنه لم يقل إن هذا العقل يعني أيضاً بالأفراد . وقال أرسطو إن أنكساغورس وضع العقل علة غائية ، إلا أنه في تفسيره لهذا العقل لم يستعمله علة غائية ، بل استعمله علة فاعلية فحسب . والواقع أن أفلاطون وأرسطو تحقان في هذا النقد ، لأن أنكساغورس كان يلجأ دائماً إلى النفسيرات الطبيعية ، ولم يحال أن يلجأ إلى العقل في تفسير شيء من الأشياء إلا في حالة واحدة ، هي حالة عدم إمكان التفسير المادي الألي للأشياء ، وذلك يتم عنده في حالة واحدة هي حالة إحداث الحركة الأولى وذلك يتم عنها ينشأ الوجود .

فكأن فكرة العقل هنا كفكرة الإله الذي ينزل عن طريق الألة deusex machina في تمثيل المسرحيات ، أعني بجرد حيلة مصطنعة حينها يعوز التعليل الطبيعي . لذا نراه لم يدرك المعنى التام الذي يجب أن يدرك من فكرة العقل ومن فكرة هذا الوجود اللامحسوس ، كها أنه يلاحظ من جهة أخرى أنه كثيراً ما يصف العقل وصفاً مادياً على أنه مادة لطيقة كل اللطف تنفذ في جميع الأشياء ، فمثل هذا الوصف يجعل هذا العقل قريب الشبه بالمادة وإن كان الشبه هنا مختلفاً عنه بالنسبة للفلاسفة السابقة.

وقد كان هذا العقل أول محاولة جريئة انتقل فيها الفلاسفة اليونانيون من التفسير المادي الخالص وعدّ المادة شاملة لمبدأ الحياة إلى تفسير ثنائي يجمع بين المادة واللامادة ، بين الهيولي وبين الصورة أو بين المادة والروح . فإذا قارنا هذا المبدأ الذي قال به أنكساغورس بالمبدأين اللذين قال بها أنبادوقليس مثلاً وجدنا أن مبدأي أنبادوقليس مبدأن أسطوريان لا يقتضيها العقل ولا يصدران عن التجربة : وإذا قارنا هذا المبدأ بجدأ الذريين ، وجدنا أن الذريين قد جعلوا المبدأ حركة السقوط ،

وهذا مبدأ آلي صرف : فالثقل لا يمكن أن يعد إلا مبدأ مادياً ، لهذا لا يمكن أن نعد الذربين مقاربين لانكساغورس في شيء من هذا .

وأول حركة بحدثها هذا العقل تنمَّ في الخليط الأولى الذي اختلطت فيه الهوميومريات هي حركة دائرية بجدثها في جزء من هذا الخليط ، وتمتد هذه الحركة شيئاً فشيئاً حتى تشمل بقية الكون وعنها ينشأ الوجود . وهنا يلاحظ أن أهمية العقل في هذه الحالة تنحصر كنها في إحداث هذه الحركة : حركة الانفصال بين الهوميومريات ، وبعد هذا تنشأ الأشياء كلها ويتكون العالم على نحو ألى طبيعي .

وإذا ما رجعنا إلى نظرية أنكساغورس في المعرفية، وجدنا أنه قال أيضاً بما قال به من قبل برمنيدس وهرقليطس وأنبادوقليس من أن المعرفة الحسية معرفة وهمية خاطئة ، وأن المعرفة العقلية هي وحدها المعرفة الصحيحة التي يجب أن نعتمد عليها ، كما أنه فسّر الإحساس أو الإدراك تفسيراً يختلف عن تفسير أنبادوقليس الذي يقول إن الشبيه يدرك الشبيه ـ شأن جميع الفلاسفة اليونانيين ـ فيقول أنكساغورس إن الإنسان لا يدرك بالحس غير المغاير، أما الشبيه فلا يدرك الشبيه ، وذلك لأن الشبيه لا يؤثر في الشبيه ، أما المختلف فهو وحده الذي يجدث التأثير فيها يختلف عنه ، وهو هنا يمكن أن يتصور الألم الذي يسبق كل إحساس ـ وإذا رجعنا إلى تفسير الحواس وجدنا أنذلك مقطوع به من حيث أن إدراك الأضواء والألوان يتم بأن تنعكس الأشياء على حدقة العين ، ولا يمكن أن تنعكس الأشياء إلا إذا كانت من لون مخالف للون العين . وعلى هذا فليس الشبيه بدرك الشبيه ، بل إن المخالف يدرك المخالف .

ومن هذا ننتقل إلى المذهب الديني لاكساغورس. وهنا نجد الروايات قليلة في هذا الصدد قلة لا يكفي معها أن نبرر أو نفي ذلك الاتهام الذي اتهم به أنكساغورس من أنه ملحد. والعقل كها تصوره لا يمكن أن يعد إلها ؛ لكن بعض الروايات تجعل أنكساغورس يقول إن العقل هو زيوس ، وتُنسَّب إليه أيضا أنه تصور الإلهة ، أتنيه ، على أنها شيء مادي . وكل ما يمكن أن يقال عن أنكساغورس في هذا الصدد هو أنه قال إن بعض الظواهر التي كان ينسب إليها الكثير عما يتصل بالسحر هي ظواهر طبيعية وليست ظواهر دينية أو صادرة عن الألهة .

وإذا نظرنا الآن بالإجمال إلى مذهب أنكساغورس وجدنا

أن التجديد الكبير الذي أنى به هو قوله بوجود شيء لا مادي هو الذي ينظم الكل ، ولو أنه لم يستطع أن يتوسع أو يدرك مدى هذا القول إدراكاً تاماً . وهذا ما يجعله فيلسوفاً طبيعياً كبقية الفلاسفة الطبيعين ، كها يجعله من ناحية أخرى مبشراً بتبار جديد تظهر فيه الثنائية واضحة بين المادة والروح .

# نصوص ومراجع

انظر مادة : أيونيه

# (أنواع) الألفاظ

«اللفظ الذي يقع على أشياء كثيرة: اما أن يقع بمعتى واحد على السواء، وقوع «الحيوان» على الانسان والفرس، ويسمى: متواطئاً.

واما أن يقع بمعـانٍ متباينة، وقوع والعين، على: الدينار، والبصر، ويسمّى مشتركاً.

واما أن يقع بمعنى واحد لا على السواء، ويسمّى مشكّكاً، وقوع والموجود، عملى الجوهر والعرض، (ابن سينا: وعيونِ الحكمة، ص ٣).

أما اذا وقعت عدة ألفاظ على شيء واحد فإنها تسمّى «مترادفة»، مثل: اسد، سبع، ليث، هزبر للدلالة على الحيوان المعروف.

وقد اهتم علماء اللسانيات Linguistique اهتماماً بالغاً بهذه الأنواع، وفصلوا القول فيها: وهاك خلاصة أبحاثهم في هذا الصدد:

أ) الترادف: الترادف Synonymie لا يتعلق بالألفاظ المنعزلة وحدها، بل يتناول ايضاً التعابير المركبة. فمثلاً: وعدمه، بل يتناول ايضاً التعابير المركبة: فمثلاً: عجد، يثني على.. ويرادفها من التعابير المركبة: خلع على عرضه اجمل الحلل، نشر طراز محاسنه، نثر لألىء وصفه، سير ذكر محامده. \_ كذلك ويذمه يرادفها من الألفاظ: يثلب، يسب، يعيب، يتنقص، يقدح فيه، يغمز فيه، يطمن فيه، أو عليه، يقع فيه، يشتع عليه. الخ، ويرادفها من التعابير المركبة: يقرع صفاته؛ يغمز قناته، ينحت

اثلته، يرميه بالهاجرات والمهجرات... النخ. ويدخل في العبارات المركبة التعبيرات المنمقة مثل قبول الشاعر الفرنسي أندريه شينيه Chenier عن الندى: هدايا الفجر اللطيفة، أو قول الشاعر الفرنسي دليل Delille عن والدجاجة»: (وجة تغني بزوغ النهار.

وقد يستعمل التعبير المركب بدلاً من اللفظ من باب التلطف والتهذيب، مثلاً: «سلم روحه الى بارئه، انتقل الى الدار الاخرة، لحق باللرفيق الاعسلى، لتى نداء مولاه... الخ فهي كلها مرادفة للفظ: مات.

ويذهب بعض اللغويين الى القول بأنه لا يوجد ترادف دقيق، بل يوجد بين ما يسمى بالمترادفات فروق في المعاني دقيقة. وكتب والفروق اللغوية، (مثل كتاب أي هلال العسكري بالنسبة إلى اللغة العربية، وكتاب Roget بالنسبة إلى اللغتة الفرنسية، وكتاب Roget بالنسبة إلى الألمانية، إلخ إلخ) تهدف إلى بيان هذه الفروق الدقيقة. ويقول لابرويير في هذا الصدد: وبين كل التعابير التي تدل على فكرة واحدة، لا يوجد إلا تعبير واحد هو الصحيحه.

وثمة مشكلة أخرى هي: السبب في وجود المترادفات خصوصاً في لغة كالعربية تعد فيها المترادفات ذات المعنى الواحد بالعشرات وأحياناً بالمئات؟ وهي مشكلة لم تجد لها أي حل حتى الآن.

وقد ذهب البعض الى القول بأن الكلمة المرادفة الاحدث ظهوراً انما وضعت أو استعيرت من لغة أخرى من أجل التعبير عن ظل من المعنى مختلف عها تدل عليه الكلمة الأقدم. لكن هذا القول مشكوك في صحته تماماً، اذ الأرجع أن التفريق بين ظلال المعاني في الكلمتين انما جاء تالياً \_ لا سابقاً \_ لظهور الكلمة الاحدث. يقول Bally في هذا الصدد: هلو ظهرت، في خلال التطور، كلمة جديدة، أما بالخلق أو بالاستعارة من لغة اخرى، كانت تعبر عن معنى عمائل للمعنى الذي تعبر عنه كلمة موجودة من قبل، فإن اجتماعها يندر ان يصدر عن الرغبة في تمييز وجهين لفكرة واحدة، بل الغالب هو أنه بعد ظهور الكلمة الجديدة بحدث التمييز، وهو تمييز يدعو اليه في المقام الأول حضور الكلمة الجديدة أولى من أن يكون ذلك ناتجاً عن حاجة قائمة في المدلول. فمثلاً كلمة وهددmod mecting

وكذلك كلمة récital ضبقت من معنى concert. (راجع Bally:L' itraire du signe, Le français moderne

ب) الاشتراك Homonymie يثير الاشتراك عدة مشاكل، بعضها عام في كبل اللغات، وبعضها الآخر خياص بلغات دون أخرى. ومن هذا النبوع الاخير: الاشتراك في الصوت، دون الرسم في الكتابة. مثلاً في Vair (زجاجة)، Verre (فراء نوع من السنجاب الروسي)، Verr (أخضر)، كالا (بيت شعر، تجاه).

كذلك يضرّق بين تعدد معاني الكلمة الواحدة ويسمى Polysemie ، وبين اشتراك الشكل بين كلمتين متمايزتين ومن الصعب التمييز ، في الاستعمال الجاري الحالي للغة ما ، بين كلا النوعين: هل نحن بإزاء كلمة واحدة ، أو عدة كلمات ذات شكل واحد في الأصل؟ فمثلاً في الفرنسية الكلمة المعنى: يمدح ، جاءت من الكلمة اللاتينية على Laudar بعنى: يستأجر أو يؤجرً ، فقد جاءت من كلمة لاتينية أخرى غتلفة هي Locare (بستأجر أو يؤجر) . بينها الكلمة عنى العمل هي كلمة واحدة في الأصل واختلفتا في المعنى عن العمل في تطور الكلمة الأصلية.

ويحدث في هذا التطور للمعنى الخاص بنفس الكلمة أن تتباين معانيها تبايناً شديداً جداً كها هو ظاهر من المثل الأخير، وكها في كلمة (عين) العربية: الباصرة، الذهب، العقار، تساوي كفة الميزان، إلخ... فكلها معانٍ متباينة جداً.

# أورتيجا أي جاسيت

### Ortega Y Gasset

 وحياتنا حوار: أحد المتحاورين فيه هو الفرد، والأخر هو المنظر والبيئة المحيطة.

في هذه الكلمات القصار يتلخص مذهب هذا المفكر الاسباني الاصيل، الذي فقده العالم في سنة ١٩٥٥، وأعني به خوسيه أورتيجا إي جاسيت José Ortega y Gasset . إنه أحد

أعلام النهضة الاسبانية الروحية المعاصرة، التي بدأت بالجيل الذي يطلقون عليه اسم: جيل «العام الثامن والتسعين»، إذ في تلك السنة، سنة ١٨٩٨، وقعت الهزّة الكبرى التي زلزلت الحياة الاسبانية من أعماقها، فراحت الروح الاسبانية تفتُش عن أصولها وكوامن قواها الروحية وأساسها العنصرية والتاريخية، حتى تستطيع له بفضل هذا الاستبطان الذات أن تتلمُّس مستقبلها بين الشعوب. ذلك أن إسبانياً هزمت سنة ١٨٩٨ هزيمة منكرة أوقعتها بها الولايات المتحدة الأمريكية، في معارك أهمها: المعركة البحرية التي خاصها جورج ديوي، قائد الأسطول الأمريكي، ضد مونتوخو في خليج مانيلا (الفيلين) في أول مايو سنة ١٨٩٨، فتحطم الأسطول الاسباني وجميع بطاريات الساحل، دون أن يفقد القائد الأمريكي جندياً واحداً من جنوده! وفي الوقت نفسه نجحت ثورة كوبا بمؤازرة الولايات المتحدة الأمريكية ، وسذا فقدت إسبانيا كل مستعمر انها في أمريكا وفي المحيط الهادي، وأضحت دولة صغيرة بعد أن كانت في القرنين: السادس عشر والسابع عشر ـ سيدة أوروبا ومن أقوى دول العالم.

هنالك راح مفكرون إسبانيون يتساءلون: ما مصير إسبانيا؟ أمصيرها الانحلال، شأنها شأن سائر دول العالم الكبرى؟ وإلا، فها السبيل إلى الخلاص؟ ولكي يجببوا عن هذين السؤ الين، كان عليهم أن يثيروا مسائل أخرى أسبق منها: ما هي حقيقة إسبانيا؟ وماذا أصابها وما العلة التي تشكو منها؟ وما ذنبها فيها وقع لها؟ وما الذي أفضى بها إلى هذا المصير الاسيان؟

وطبيعي أن يختلف المفكرون في تشخيص العلة، وتبعا لهذا في وصف الدواء. بيد أنهم اتفقوا جيعاً في العناية بهذه المشكلات الاسبانية الأصيلة، وكان هذا الاتفاق العلامة الوحيدة المميزة التي جعلت من المقبول في التاريخ الروحي استخدام كلمة هجيل روحي، وربطه بحادث معين، بل وبعام عدد هو عام ١٨٩٨، على ما في هذا التحديد من تعشف لا يقبله منطق التطور ولا يستسيغه ناموس الحياة المتحركة الدائبة الجريان. وإلا فأصحاب هذا الجيل أنفسهم قد تردّدوا بين ربطه بعام ١٨٩٨ وعام ١٩٩٨، كما فعل أثورين أحد أقطابهم. فقد بعام ١٩٩١ وعام ١٩٩٨، كما فعل أثورين أحد أقطابهم. فقد الاسبانية المشهورة (ولا تزال حتى اليوم كبرى صحف إسبانيا) بعنوان: هجيلينه عدَّد فيه أساء رجال جيل ٢٦ وعلى رأسهم: بايي أنكلان، بينا بينته، باروخا، أونامونو، مايتؤ، وخلفهم

مباشرة أنطونيو متشادو وفيا اسبيزا وانريكه دي ميسا ثم راح يرسم مناقبهم فيقول: هذا جيل صفته الغالبة عليه: حبه العميق للفن، وتداعبه رغبة شريفة في الاحتجاج ضد الصيغ فيه: نزاهة القصد، والمثالية، والطموح والنضال في سبيل قيم سامية، في سبيل شيء لا بالمادي ولا بالوضيع، شيء يمثل في الفن أو في السياسة موضوعية خالصة، ورغبة في التفاهم المتبادل، والاصاح، والاكتمال، والايثار. فعمل أصحابه ما في وسعهم من أجل الملغة، واستقصوا خفايا البيئة، وشاعت فيهم قشعريرة استكناه السر والمجهول، وطمحوا بأبصارهم إلى التألق الفكرى.

ولكن أثورين عاد بعد ذلك فتخل عن سنة ١٨٩٦ مؤثراً سنة ١٨٩٨ لارتباطها بكارثة المستعمرات الاسبانية، لأنه رأى أنه وإن لم تكن سنة ١٨٩٨ أقرب إلى التاريخ الروحي لهذا الجيل، فإنها أكثر دلالة على الرمز الممثل له: رمز التفكير في مصير إسبانيا. فكتب (ظهر من بعد في كتابه: وقدماء ومحدثون، مدريد سنة ١٩٦٩ ص ٢٥٤ ـ ٢٥٥) مقالا آخر سنة ١٩٣١ يصف فيه جيل العالم الثامن والتسعين فقال:

وإن جيل سنة ١٨٩٨ يجب الشعوب القديمة (أو القرى القديمة؟) والمنظر الطبيعي، ويرمي إلى بعث الشعراء الأولين. ويذكي الحماسة للفنان الجريكو، ويرد اعتبار الشاعر جونجورا، ويصحوح بأنه وومنتيكي، ويتحمس من أجل لارا، ويسعى جهده للاقتراب من الحقيقة الواقعية وتحليل اللغة وشحدها بالكلمات القديمة والألفاظ التجسيمية، ابتغاء إحكام دقيقة. وبالجملة، فإن جيل سنة ١٨٩٨ لم يكن إلا استمرارأ للحركة الفكرية التي بدأها الجيل السابق، فكان فيه صرخة إتشاجراي الوجدانية، وروح كامبوأمور اللاذعة، وولوع جالدوس بالواقع. لقد كان فيه هذا كله، ثم كان حب استطلاعه العقلي لكل ما هو أجنبي وتأمله للكارثة ـ التي بها المبارت السياسة الاسبانية كلها ـ كلاهما قد أرهف حساسته البارت السياسة الوجد في إسبانيا من قبله.

ولهذا رأينا أبناء هذا الجيل من الأدباء والفنانين والمفكرين، يخوضون غمار السياسة، ويكتوون بنارها الملتهة في هذه الحقبة المضطربة من تاريخ إسبانيا: فمنهم من دافع عن الجمهورية والاشتراكية ضد النظام الملكي الاقطاعي السائد في إسبانيا حتى انتصر، وأعلنت الجمهورية في سنة 19٣١

وتداعت الملكية ومن ورائها الاقطاع السياسي والاقتصادي والديني، أمثال:أونامونو وصاحبنا أورتيجا، ومنهم من دعا إلى الجامعة الاسبانية ودافع عن فكرة والاسبانية، دفاعاً مجيداً، مثل مايتثو، ومنهم من داور وحاور وتلاءم مع ملكية ألفونسو الثالث عشر، ودبكتاتورية بريمو دي رفيرا (سنة ١٩٢٣ ـ ١٩٣٠) وجمهورية ثمورا (١٩٣١) ومانويل أثانا (سنة ١٩٣٦) وأخيراً حُکم فرنکو (من سنة ۱۹۳۹ حتى سنة ۱۹۷۵) ـ وممن ساروا هذه السيرة أثورين وباروخا. لهذا عان أونامونو النفي من سنة ١٩٢٤ حتى سنة ١٩٣٠ طوال دكتاتورية بريمو دي رفيرا، وآثر أورتيجا لونأ من النفي الاختياري قضاه منذ قيام الحرب الأهلية سنة ١٩٣٦ في فرنسا وهولندة والأرجنتين والبرتغال، ثم عاد إلى مدريد منذ سنة ١٩٤٥ يقضى فيها مدة ثم يعود إلى منفاه الاختياري الأخير في البرتغال، حتى وفاته. وكان مايتثو نائباً ملكيا في عهد الجمهورية منذ سنة ١٩٣١ حتى وفاته في أكتوبر سنة ١٩٣٦ . وكل هذا يدل على مدى اشتغال المفكرين والأدباء من «جيل العام الثامن والتسعين» بالسياسة الفعلية واحتمالهم لنتائجها العملية العنيفة.

# ونستطيع أن نلخص خصائص هؤلاء فيها يلي:

 ١ ـ احتفال للغة والأسلوب، فهم سادة في علو الأسلوب واستخدام كنوز اللغة الاسبانية والاهتمام بالألفاظ الأصيلة، وتوخّي الجرس اللفظي الرئان.

٧ ـ اطلاع واسع جداً على الاداب الأجبية: فأونامونو كان أستاذا للغة اليونانية في جامعة شلمنقة (سلمنكا) التي كان مديراً لها طوال أعوام عديدة، وكان على علم تام بادابها والاداب اللاتينية وسائر الأداب الأوروبية الحديثة بل العربية كذلك، وقد بدأ دراستها على يد المستشرق الاسباني كوديرا في جامعة مدريد (كها قال أونامونو نفسه في مقدمة كتابه: وحياة دون كيخوته وسنتشوه ص ١٠، طبعة أوسترال).

وأورتيجا صاحبنا هنا، كان يتقن ست لغات أجنبية ويقرأ روائعها في أصولها، خصوصاً الثقافة الألمانية التي تأثر بها في تكوينه الروحي أعظم تأثر وساعد في مجلته ودروسه ومقالاته على نشرها بين بني قومه. وهذا التفتح على العالم الخارجي كان له بالغ الأثر في تكوين العقلية الجديدة التي أوجدتها حركة هذا الجيل.

٣ ـ نزعة ذاتية تتجه إلى حقيقة النفس الانسانية الباطنة
 بوصفها الملاذ الصادق الأمين بعد أن انهارت القيم الخارجية:

السياسية والعنصرية، بل الفكرية التقليدية. وصحب هذه النزعة ميل واضح إلى التعبير ببساطة وإخلاص ونزاهة، بدلا من ذلك البيان الأجوف الرخيص الذي ساد الأدب الاسباني منذ منتصف الفرن السابع عشر حتى أواخر التاسع عشر.

٤ ـ العكوف على الطبيعة الاسبانية والخالصة، مما يتمثل في بادية إسبانيا بمناظرها الخشنة وآفاقها الموحشة، خصوصاً في إقليم قشتالة ذات الطابع العنيف العميق الحاد الاسباني، لا سيها أن قشتالة هي التي كونت الوحدة الاسبانية، وافتتحت الدنيا الجديدة، وجابت الأفاق سعياً وراء وافر الأرزاق ولهذا ترى أبناء هذا الجيل حراصاً على اكتشاف روعة الطبيعة في أنحاء إسبانيا. فأونامونو يكتب: دخلال أراضي البرتغال وإسبانياه، ودجولات ورؤى إسبانية، كما يكتب عن دمناظر الروح، ودمن فورتفنتورا إلى باريس. وأثورين أكثرهم احتفالا جذا الجانب. فهو مشغول بإسبانيا ومناظرها في كل ما يكتب، وعلى وجه التخصيص إقليم قشتالة التي يقول عنها وقشتالة: أي انفعال عميق صادق نشعر به ونحن نكتب هذه الكلمة! ، ولذا يردد اسمها في مطلع كل فقرة من مقالة عن وقشتالة، ضمها إلى كتابه ومنظر إسبانيا كما يراه الاسبان، (سنة ١٩١٧)، ويكرس لها كتاباً بعنوان وقشتالة، (سنة ١٩١٢)، كما يخص عاصمتها «مدريد» بكتاب جذا العنوان، فيه يستعيد ذكريات شبابه. وأورتيجا يوجه اهتمامه إلى الأندلس، فيضع ونظرية في الأندلس، (نشرت في كتاب بهذا العنوان ١٩٤٢) وفي مقالاته العديدة يتحدث عن مناظر إسبانيا وروح أقاليمها.

و ـ شك في قيمة التراث الاسباني، ونقد لاذع للقيم التقليدية: الأدبية والسياسية والدينية، وتمرد علي جميع السلطات. فأعادوا تقويم هذا كله من جديد: فهوت نجوم لامعة وصعدت أخرى كانت في دنيا النسيان: ففي الفن برز الجريكو وجويا وغطيا على بلائكث وربيبرا وثربران؛ وفي الشعر تقوق جونجورا الغامض، الصانع النحات اللغوي، على الشعراء الرقاق ذوي البيان الطنان، واحتلت رواية ددون كيخوته مكان الصدارة عن جدارة في الأدب العالمي كله، لا الاسباني وحده، وراحوا جميعاً يضعون لها تأويلاتهم الخاصة: فكتب أونامونو وحياة دون كيخوته وسنتشوه (سنة ١٩٠٥)؛ وأثورين «طريق دون كيخوته (سنة ١٩٠٥)؛ وكشف أورتيجا عن بذور فلسفته كلها في كتابه «تأملات كيخوته» (سنة ١٩٤٨).

إلى هذا الجيل الثائر الخالق للقيم الجديدة، ينتسب إذن

صاحبنا أورتيجا إي جاسيت، وإن كان استقلال شخصيته يصعب معه ربطه بمدرسة، أو وضعه تحت لواء، حتى ليغفل المؤرخون لهذا الجيل أحياناً إدراجه من بين أبنائه، ولسنا معهم في هذا الاتجاه، لأن المميزات العامة لأبناء هذا الجيل كيا عرضناها بارزة كلها فيه.

#### \* \* \*

ولد أورتيجا من أسرة يجري في عروقها من كلا طرفيها (الأب والأم) دم أسود، هو حبر الطباعة، حتى قال عن نفسه إنه: وولد في مطبعة، لأن أورتيجا مونيا (أبوه) وادواردو جاست (جده لأمه) ـ ومن عادة الاسبان في أسمائهم أن يضيفوا بعد اسم الوالد اسم والد الأم: كليها كان صحفيا ذائع الصيت. قلم يكن عجباً إذن أن يرث الابن خوسيه هذه الصية: الكتابة والصحافة. وكان ميلاده في التاسع من شهر مايو سنة ١٨٨٣ بمدينة مدريد ولكنه أمضى دراسته الابتدائية والتانوية في كلية اليسوعين المسماة ومبرافلورس دل بالوه في مدينة مالقة حتى حصل على إجازة البكالوريا، ثم قضى بعدها سنة في ديؤستو. ودخل جامعة مدريد سنة ١٨٩٨ وتخرج فيها كلية الأداب. ثم حصل على إجازة الليسانس في الفلسفة من كلية الأداب. ثم حصل على إجازة الليسانس في الفلسفة من بوسالة عنوانها ومخاوف سنة ألف: نقد أسطورة».

وبعد أن أتم حياة الطّلبَ على هذا النحو، بدأ عهد التنقل. فرحل إلى ألمانيا، وحضر المحاضرات التي كانت تلقى في جامعات ليبتسك وبرلين وماربرج حتى ١٩٠٧. وكانت الفلسفات السائدة في ألمانيا في ذلك الوقت اثنتين: الفلسفة الحيوية وعِمْلها دلتاي (المتوفى سنة ١٩٩١) ودريش (ولد سنة ١٨٦٧ وتوفي سنة ١٩٤١) وزمل (سنة ١٨٥٨ - ١٩١٨) وتراث نيتشه (سنة ١٨٤٤) وزمل (سنة ١٨٥٨ - ١٩١٨) أرادت إحياء فلسفة وكنت، وإنحاءها عكساً لفعل فلسفة هيجل أوادت إحياء فلسفة وكنت، وإنجاءها عكساً لفعل فلسفة هيجل (سنة ١٨٥٤ - ١٩٤١)، وباول ناتورب (سنة ١٨٥٤ علير) والربست كاسيرر (سنة ١٨٥٤ علير) وارنست كاسيرر (سنة ١٨٧٤ علير) (سنة ١٨٧٤ علير)

وفي ماربوج، كعبة الدراسات الفلسفية في مطلع القرن، درس صاحبنا على هرمن كوهن زعيم الكنتية الجديدة آنذاك.

ثم عاد إلى وطنه ليشتغل بالكتابة ، إلى أن خلا كرسي ما

بعد الطبيعة في جامعة مدريد سنة ١٩١٠ ، فرشح نفسه له وظفر به خلفاً لسالمرون. وظل يشغل هذا المنصب حتى سنة ١٩٣٦ ، وفي أثناء ذلك مرت الجامعة بمحنة خطيرة على عهد دكتاتورية بريمو دي رفيرا الذي حارب حرية الرأي واتخذ إجراءات مهينة ضد الجامعة ، فاحتمل أورتيجا من هذه المحنة الكثير من الألام والمضايقات.

وفي سنة ١٩١٥ أسس مجلته وإسبانيا، فبرز فيها بكتاباته المثيرة الملهمة رائداً للنهضة الروحية الاسبانية، وداعية إلى التجديد الفكري في الأدب والسياسة والفلسفة والاجتماع والنقد الغني. واختير في سنة ١٩١٦ عضواً في الاكاديمية.

ودعته جامعات الأرجنتين لالقاء المحاضرات، فزار بوينس أيرس، وأقام بها لأول مرة سنة ١٩١٨، ونجع نجاحاً هاثلا لمهارته في المحاضرة وروعة أسلوبه، وزارها مرة ثانية سنة ١٩٢٨، ثم سنة ١٩٢٩ فكان نجاحه منقطع النظير.

وفي سنة ١٩٢٣ أنشأ «مجلة الغرب» التي استمرت حتى يونيو سنة ١٩٣٩، وكانت أثمن مجلة أدبية عرفتها إسبانيا، ومن خير المجلات الأدبية والثقافية في العالم كله، فكانت خير معبر عن النهضة الفكرية الاسبانية ومعيناً ثراً للدراسات الأوروبية، وبخاصة ما يتصل بالثقافة الألمانية. فاستطاع الاسبان عن طريقها أن يشاركوا في أجمل ثمار الفكر الأوربي العالمي، وكانت المورد لكل من يريد الأخذ بنصيب من الفكر العالمي. وإلى جانبها أنشأ دار نغم لا تزال حتى اليوم أعظم دار لاخراج روائع الفكر الأوربي والاسباني في التاريخ والفلسفة وتاريخ الحضارات.

وفي خلال دكتاتورية بريمو دي رفيرا (سنة ١٩٣٣) نزل أورتيجا ميدان السياسة المناضلة ضد الطغيان الذي فرضه هذا الطاغية الذي حل مجلس النواب (الكورتيس) وفرض رقابة شديدة على الصحافة والاجتماعات العامة، وألغى المحاكمة وفقاً لنظام المحلفين، وقضى على بقايا الحكم طريق أذونات على الخزانة، وكان شعاره: والوطن، الملكية، الدين، ففي مجلة والشمس، Sol جمهورية، ويطالب باعلان بكل صراحة، ويدعو إلى الجمهورية، ويطالب باعلان الخريات الديموقراطية، وعودة الحياة النيابية، حتى صار من الشخصيات السياسية الخطيرة في فترة ما قبل الجمهورية، البراغم من صلاته الوثيقة بالملك الفونسو الثالث عشر، فكان لهذه

المقالات أثرها في التعجيل بسقوط الملكية، وإعلان الجمهورية في المعالل المسلمان ومنذ إعلانها تحمس لها أورتيجا، وأنشأ جمعية للعمل السياسي اسمها: وفي خدمة الجمهورية؛ Al جمعية للعمل السياسي اسمها: وفي خدمة الجمهورية؛ Al وي خدمة الجمهورية؛ Servicio de la Republica فيها كبار رجال الفكر والأدب في إسبانيا، ونخص بالذكر علم الفند الصباء، وبيرث دي أيالا Aaranion الحاذق في علم الفند الصباء، وبيرث دي أيالا Ayala الجامعة الاسبانية، المعالل المنافي المعالم المنافق المسانية، المسانية، المسانية، المسانية، المسلم المنافي المسادق المعالم المنافي المسادق المسلم ويوخنيودورس المنافي المسلم المنافي المسلم المنافي المسلم ويوخنيودورس المنافي المسلم المنافي المسلم المنافي المسلم المنافي المسلم المنافي المسلم المسلم المنافي المسلم المنافي المسلم المسلم المنافي المسلم المسلم

ولما أجري الانتخاب العام للجمعية التأسيسية في ٢٨ من يونيو سنة ١٩٣١ رشح أورتيجا نفسه فنجح واصبح نائباً عن مقاطعة ليون ، وظفر حزبه هذا باثني عشر مقعداً ، على حين ظفر الحزب الاشتراكي بـ ١٩٧٧ مقعداً ، والراديكالي بـ ٩٣ ، بين النواب لانه كان خطيباً عظياً ، أضف إلى ذلك هالة من النواب لانه كان خطيباً عظياً ، أضف إلى ذلك هالة من المجد والشهرة كانت تحيط به . وعرضت عليه الحكومة الجديدة برئاسة مانويل أثانا ، زعيم حزب العمل الجمهوري ، مناصب رفيعة ، فرفضها جميعاً مؤثراً \_ إلى جانب النيابة عن الأمة \_ عمله استاذاً في الجامعة ، وأديباً حراً يكتب في صحفه ويلقي رجاه منها من تحقيق الحرية ذهبت أدراج الرياح ، لهذا سرعان ما أصبح على غير وفاق مع أصحاب السلطة في الجمهورية أصبح على غير وفاق مع أصحاب السلطة في الجمهورية أستائدية .

وقامت الحرب الأهلية في إسبانيا في ١٧ من يوليو سنة ١٩٣٦ فغادر إسبانيا، وراح يتجول في فرنسا وهولندة والبرتغال والأرجنتين، واستمر يعيش في هذا المنفى الذي اختاره لنفسه بنفسه حتى وضعت الحرب العالمية أوزارها سنة ١٩٤٥، فعاد إلى إسبانيا: يقيم فيها فترات قليلة لا يلبث بعدها أن يعود إلى منفاه الاختياري في البرتغال، منصرفاً عن السياسة نهائياً.

وبمناسبة الذكرى المئوية الثانية لميلاد جيته سنة ١٩٤٩ زار المانيا وشارك في الاحتفال بهذه الذكري، والتقى بصنوه

الفيلسوف الوجودي الأكبر: مارتن هيدجر. ومضت أخريات حياته على هذا النحو: متنقلاً بين مدريد والبرتغال، إلى أن أصيب بالسرطان، وبرحت به العلة وقتاً طويلاً حتى توفي في صباح الثلاثاء الثامن من أكتوبر سنة ١٩٥٥ بمنزله رقم ٢٨ بشارع مونت اسكنثا Monte Esquinza في المدينة القديمة من مدريد.

وأورتيجا مفكرً عميق الثقافة متشعبها، أتقن الثقافة الألمانية، وعدَّها أثمن دم يمكن أن يجدد به شباب الثقافة الالمانية، وهداته الروحيون هم أقطاب هذه الثقافة الالمانية، وخصوصاً جيته ونيتشه ودلتاي واشبنجلر، وله أكبر الفضل في تقديم أفكارهم إلى إسبانيا.

ولقد قيل عنه إنه ولد على آلة طبع روتاتيف! وهذه الجملة صادقة مادياً ومعنوياً: فقد كان أبوه صحفياً، وهو سيرث هذا النوع الأدبي، فلا نراه يكتب غير مقالات، ولهذا غُدُ كاتب والمقالة، وجاءت كتبه كلها في الأصل مقالات؛ بيد أنها والمقالة، في أسمى صورة أدبية، أعني البحث الصغير التام في ذاته، العميق في تحليله، اللامع في عباراته.

ولكنه كان في الوقت نفسه رجل فكر ورجل فعل معاً، شارك في المعترك السياسي الحافل الذي تألف منه تاريخ إسبانيا في الأربعين سنة الأولى من هذا القرن، وكان على شعور تام بالرسالة الكبرى التي نيط به تحقيقها: رسالة التجديد الروحي الشامل لإسبانيا في توافق حي نام مع أوروبا كلها، ولهذا كانت شهرته خارج بلاده لا تقل كثيراً عنها داخلها.

أجل لقد كان من أعظم أقطاب أوروبا الروحيين في النصف الأول من القرن العشرين.

# فلسفة أورتيجا وتمرد الجماهير:

وليس لأورتيجا إي جاست دمذهب، فلسفي بالمعنى الدقيق لهذا اللفظ، بل إن نزعته الروحية يتنافى معها أن يكون له دمذهب،

ذلك أنه يرى: «أن كل حياة إنما هي وجهة نظر إلى العالم، والحق أن ما تراه الواحدة لا يمكن أن تراه الأخرى، وكل فرد شخص، أو شعب، أو عصر - هو أداة لإدراك الحقيقة، لا يمكن أن يقوم مقامها غيرها، وهكذا تكتسب الحقيقة بعداً حيوياً، على الرغم من أنها في ذاتها بمعزل عن التغيرات التاريخية.

كل نزعة إذن وجهة نظر، ولكل وجهة ما يبررها. والنظرة الوحيدة الخطأ هي تلك التي تدّعي لنفسها أنها هي وحدها الحقيقة، أو أنها الوحيدة.

ولكن القول بوجهة النظر يقتضي في مقابل ذلك تفصيل المنظور الحيوي داخل النظام الذي انبثقت هي منه، مما يسمح بتحديدها إزاء المذاهب الأخرى المستقلة أو الغربية عنها.

لهذا يدعو أورتيجا إلى أن يستبدل بالعقل النظري وعقل حيوي، una razon vital في داخله يتحدد العقل النظري ويظفر بالحركة وبالقدرة على التحوُّل.

بيد أن تحويل «العالم» إلى «أفق»، أي تحويل «الهذهب في العالم» إلى «وجهة نظر» إلى العالم ـ لا يقصد منه انتزاع شيء من واقع العالم، بل يقصد منه مجرد رده «الشخص الحيّ» الذي هذا العالم عالمة، أي يراد به منحه «بُعداً حيوياً».

يريد أورتيجا إذن أن يردّ الفرد إلى العالم الذي ينتسب إليه، وأن يجعله عضواً حياً لا ينفصل عنه، بعد أن كان المذهب العقلي يضع الذات في مقابل الموضوع، أي يجعل العقل النظري في مقابل العالم الخارجي، أو الفرد في مقابل الكون.

وهنا من غبر شك نزعة إلى الحد من سلطان العقل. وأورتيجا يقول هذا صراحة في كتابه الرئيسي في الفلسفة وهو دموضوع هذا العصر، El tema de nuestro tiempo الذي صدر سنة ١٩٢٣. والعقل، هكذا يقول (ص ٨٥٩ من مجموع مؤلفاته Obras من ليس إلا صورة ووظيفة للحياة، دومهمة هذا العصر هي إخضاع العقل للحيوية». وإن الحياة خصائص وتبادل ونموور: وفي كلمة واحدة: الحياة تاريخ، (ص

وهنا قد يقال له: ولكن وجهة النظر متغايرة، فهل الحياة أو الكون متغاير في وقت واحد معاً؟ وجوابه بسيط واضح: وإن وجهة النظر perspectiva هي أحد مقومات الواقع، وليست تشويهاً له، بل هي تنظيم. ذلك أن الواقع الذي يبدو هو هم

بعينه واحداً من وجهة نظر هو إدراك محال..

ويستخلص من هذه الفكرة الجديدة مغزاها بالنسبة إلى الفلسفة، فيؤكد أن من شأنها أن تحدث تغييراً أساسياً في الفلسفة، بل في إحساسنا الكوني، وهذا هو الأهم. لقد أساء إلى الفلسفة حتى الآن أنها نظرة وحيدة مطلقة، ولهذا رأينا اختلاف المذاهب وتنازعها وضرب بعضها ببعض على طول العصور.

وفي مقال له بعنوان و الحقيقة ووجهة النظره ظهر سنة المائك، ودالمذهب العقلية. الأول يقول: إنه ليس ثمة وجهة نظر غير وجهة النظر الفردية، وجذا ينكر وجود الحقيقة، والثاني يؤكد وجود الحقيقة، الكنه من أجل ذلك يفترض وجهة نظر عديدة بقدر الذين ينظرون إلى الكون، وكل ينظر إليه من نظر عديدة بقدر الذين ينظرون إلى الكون، وكل ينظر إليه من اختراع وجهة النظر. ووجهة النظر كيكن اختراع الواقع، كذلك لا يمكن اختراع وجهة النظر. ووجهات النظر كلها صادقة، لأن كلا يمكن منها يمثل المنظور الذي منه ينظر الإنسان إلى الكون. إنها لا يستبعد بعضها بعضاً، بل بالعكس هي متكاملة أعني أنها يكمل بعضها بعضاً، وليس منها واحدة تستغرق أو تستنفد يكمل بعضها بعضاً، وليس منها واحدة تستغرق أو تستنفد عليها.

ويحمل أورتيجا على المذهب العقلي من ناحية أخرى هي التجريد. وهذا طبيعي ما دام يعطي الفرد كل هذه الأهمية. إذ يرى أن والحيوي هو العيني الفردي المشخص، هو الأوحد الذي لا نظير له. فالحياة هي الفردي، (وتأملات كيخوته، ص ١٥١، سنة ١٩١٤). والحياة هي تبادل الجواهر، هي الحياة معاً، والوجود معاً، والاشتباك معاً في شبكة من العلاقات دقيقة جداً، كل منها تستند إلى الأخرى، وتستمد قوتها وانطلاقها.

ومن هذا الاتجاء أراد بعض تلاميذه \_ خليان مارياس خصوصاً \_ أن يستخلصوا أن أورتيجا قد سبق هيدجر في تحليلاته الوجودية في «الوجود والزمان» سنة ١٩٢٧ بثلاث عشرة سنة خصوصاً في العبارة التي اشتهرت فيا بعد: وأنا هو أنا وما بحيط بي، yo soy yo y mi circunstancia التي وردت في كتاب أورتيجا هذا. فقد أرادوا أن يفسروها على أنها تتضمن فكرة «الوجود وي \_ العالم، وفكرة «الوجود الاداة» عند هيدجر!

ولكننا نرى في هذا تعسفاً لا مبرر له. فشتان ما بين هذه الجملة الساذجة البسيطة التي قالها أورتيجا في سياق محدود بالبيئة الطبيعية والجغرافية وبين تحليلات الوجود الدقيقة المعميقة البالغة التفاصيل عند هيدجر! وأين هذه الجملة من كتاب والوجود والزمان، لهيدجر بصفحاته الأربعمائة على شدة إيجازها وامتلائها بالمعاني المركزة الموغلة في أدق أنواع التحليل الميتافيزيقي للوجود!

لهذا فإن محاولة تلاميذ أورتيجا المقارنة بينه وبين هيدجر محاولة تدعو إلى السخرية والرثاء!

وإنما كان أورتيجا \_ كها قال هو عن نفسه \_ رَجُل مسلسه obra es, por esencia y presencia, المسلسه المناسبة و أي جوهره ودافعه مناسبة الي أنه صاحب لمح وبواده فكرية طارئة تخطر على باله فيصوغها في جُل رائعة بلغت القمة في بلاغة الله الإسبانية ولعل تأثيره الأكبر أغا جاء من هذه البلاغة، ومن قدرته الهائلة على خُلق مصطلحات جديدة في اللغة الإسبانية للتعبير عن المعاني الفلسفية التي استمدها من الفلسفة الأوروبية، والألمانية منها بخاصة، ولا نقصد بالخلق هنا خلق الألفاظ، فقد كان يكره التجديدات اللفظية، بل نقصد خلق معان جديدة يشها في كلمات عريقة الأصل في اللغة الإسبانية.

فأورتيجا إذن صاحب أفكار فلسفية، وليس صاحب مذهب فلسفي، أفكار متباعدة الأفاق تمليها المناسبات.

ومن أبرز هذه الأفكار عنده فكرة ديمرُد الجماهيرة rebelion de las masas التي تناولها في سلسلة من المقالات نشرها في جريدة يومية كانت تصدر في مدريد سنة ١٩٣٦ نشرها في جريدة يومية كانت تصدر في مدريد سنة ظاهرة وجمعت فيها بعد تحت هذا العنوان. وخلاصتها أن ثمة ظاهرة والتجمهرة في المجتمع الإنساني المعاصر هي ظاهرة والتجمهرة aglomeracion ووالامتلاء، والامتلاء، والليوت بالسكان، والبيوت بالساكنين، تجمهراً وامتلاء: فالمدن ملينة بالسكان، والبيوت بالساكنين، والشواطى بالمتحمين، والملاهي بالرواد، وعيادات الأطباء المشهورين بالمرضى إلخ، حتى أصبحت المشكلة الكبرى اليوم هي: أن تجد مكاناً في أي مكان.

ونتج عن هذه الظاهرة تعديل في الأحكام التقويمية، فأصبحت القيمة تقاس حسب مقدار التجمهر والامتلاء. فالأكثف هو الأعلى في سُلم التقويم. فالمسرحية التي يقبل على

مشاهدتها أكبر حشد من الجمهور هي الأرفع مستوى؛ والصحيفة الأكثر قراء هي الأفضل، وحتى الكتاب الأكثر توزيعاً هو الأنفس.

ولهذا فرض الجمهور أحكامه في تقويم الأمور حتى أصبحت مخالفته علامة على الشذوذ، بل على سوء الطبيعة! وفمن ليس مثل الناس يجازف باستبعاده (ص ٤٧ ـ نشرة أوسترال).

وهذه الظاهرة مميزة لعصرنا الحاضر، وهي أمر جديد تماماً أتت به مدنيتنا الحالية، ولم يشهد لها التاريخ نظيراً من قبل، إلا في العصور المناظرة لعصرنا في الحضارات القديمة، مثلها وقع في الحضارة الرومانية خصوصاً في عهدها الاخير.

على أن هذه الظاهرة إنما هي غرض لواقعة أشمل وأكمل، وهي أن العالم قد غا، وغت معه وفيه الحياة: كما وكيفاً، مكاناً وزماناً. فلم يعد ثمة إنسان يحصر تفكيره في نطاق مدينته، أو وطنه، بل ولا قارته، إنما أصبح تفكيره ذا مجال عالمي. وعها قليل سيمتد فيصبح على نطاق كوكبي بعد أن يصل إلى الكواكب! وكذلك من حيث الزمان: لم يعد يقتصر على التاريخ، بل إلى العصور التاريخ، بل إلى العصور الجيولوجية الأولى. وتولدت عن ذلك رغبات جديدة في النفس الإنسانية فأضحت تطمح ببصرها إلى أقصى مدى في المكان وفي المكان وفي الزمان. وانعكس ذلك حتى على الحياة اليومية فالمواد التي يشتريها الإنسان اليوم أبعد مكاناً آلاف المرات عن ذي قبل، يشتريها الإنسان اليوم أبعد مكاناً آلاف المرات عن ذي قبل، البضائع من أقصى إنحاء اللارض.

ويرى أورتيجا أن هذا النياء في الزمان والمكان علامة قوة، لا علامة انحلال، ولهذا فإن «تمرد الجماهير» علامة تقدم: «إن حياتنا، بوصفها ينبوعاً من الإمكانيات، عظيمة ثرة وأسمى من كل حياة عرفت من قبل في التاريخ. ولان مقدارها أكبر فإنها تجاوزت كل الحدود والمبادئ والمعايير والمثل التي خلفها الماضي. إنها أكثر حياة من كل الحيوات، وبهذاكانت أشد إشكالاً وتعقيداً. لا تستطيع التوجه في الماضي، بل عليها أن تخترع مصيرها» (ص ٧٠).

لكن لـ «تمرد الجماهير» هذا وجهه الآخر السيئ فقد أصبح الحكم في توجيه الأحداث هو المعايير التي يضعها الجمهور، وأصبح رجل الشعب هو الذي يحكم العالم ويقوده، بعد أن كان هو الذي يقاد. في نتيجة هذا الحدث الكبير؟

النتيجة هي تركيب نفساني جديد يشعر معه هذا النموذج الإنساني الجديد:

 (١) أن الحياة سهلة، غنية، وأن الشخص العادي يحس في داخل نفسه بالانتصار والاستعلاء.

(٣) وهذا يدعوه إلى توكيد ذاته، والظن أن سلوكه الأخلاقي والعقلي حَسَنُ وكامل، وهذا الرضاعن الذات يحمله على أن يُغَلِّق على نفسه دون أية سلطة خارجية، وعلى ألا يصغي لشيء ولا لأحد، وألا يضع آراءه موضع الشك، وعلى أن يتجاهل وجود الغير، فيعمل كأنه هو وحده الموجود في العالم.

 (٣) ويتدخل في كل شيء فارضاً رأيه دون احتياط ولا تحفظ ولا روية وبالجملة يعمل وفقاً لنظام «الفعل المباشر».

ومثل هذا الموقف يقود حتماً إلى البربرية، لأن البربرية معناها انعدام المعايير، والسير وفقاً للأراء الشخصية. وفليس ثم حضارة إذا لم يكن ثم معايير يستند إليها الناس وليس ثم حضارة حيث لا توجد مبادئ قانونية مدنية يعتمد عليها. وليس ثم حضارة إذا لم يكن ثم احترام لبعض المواقف العقلية النهائية التي يرجع إليها في الجدال» (ص ٨٩).

لهذا ينتهي أورتيجا إلى القول بضرورة وجود والصَّفوة التي تستطيع أن تضع المعايير والأفكار الحقيقية وتحمل على احترامها والسير بمقتضاها. وواضح هنا تأثره الشديد باشبنجلر على وجه التخصيص.

وهذه الفكرة حلل أورتيجا الموقف في إسبانيا. فنعى على إسبانيا أنها في تاريخها كان يعوزها «الصفوة» وقال: «إن المصيبة الكبرى في تاريخ إسبانيا هي انعدام الأقليات المختارة، وسيطرة الجماهير باستمرار. لهذا فإن ثمة واجباً يجب منذ الأن أن يوجه الإرادات ويحكم العقول، ألا وهو: واجب الاصطفاءه.

\* \* \*

وفكرة أخرى عرضها أورتيجا في كتابه: «موضوع هذا العصر»، ألا وهي فكرة «الجيل». وعنده أن «الجيل» ليس زمرة من الناس المعتازين، وليس أيضاً جمهوراً؛ بل «الجيل» بنية اجتماعية مغلقة على نفسها فيها أقلية جليلة وجمهور، تسير في دائرة الوجود في اتجاه وبسرعة حيوية محدَّدة من قبل. و«الجيل»، هذا المزيج الديناميكي من الجمهور والفرد، هو المعنى الاهم في التاريخ. وهو بمثابة المحور الذي يدور عليه. إنه فضيلة إنسانية

التاريخية المنوطة بها لا يمكن أن يذهب دون أن يلقى أصحابه عنه العقاب. إنهم يسقطون عن عجلة الحياة في دورانها على مدى التاريخ.

تلك فكرة والجيل، كها حللها أورتيجا، تحليلًا يثير أعمق التأملات. فها أحرانا اليوم بإمعان النظر فيها، حتى نعرف أين سيكون موضعنا من عجلة الحياة الدائبة الدوران!

## مجموع مؤلفاته

- Obras completas, 3ª edicion, 6 vols. Madried, 1953.

#### مراجع

- J. Barel: Raison et vic chez Ortrega y Gasset.
   Neuchatel, 1959
- Charles Casades: L'Humanisme d'Ortega Y Gasset.
   Paris, 1958
- · Alain Jury: Ortega y Gasset, critique d'Aristote, Paris, 1963
- Julian Marias: Ortega circumstancia y vocacion.

  Madrid 1960.
- Santiago Ramirez: la filosofia de Ortega y Gasset.
   Barcelona, 1958.

# أوغسطين

### Aurelius Augustinus

لاهوتي وفيلسوف مسيحي، وأحد كبار آباء الكنيسة الكاثوليكية. ولد في تاغشت Tagaste وتعرف اليوم بسوق الاحراس في شرقي الجزائر، في ١٣ نوفمبر سنة ٣٥٤، وتوفي في هبون (اليوم اسمها: بونه في غربي تونس) في ١٤ أغسطس سنة وكان أبوه وثنيا، بينها كانت أمه مونكا مسيحية. وكان شمال أفريقية آنذاك ولاية رومانية، يحكمها من قبل روما بروقنصل يقيم في قرطاجه، بينها كانت تحمي نوميديا (الجزائر حاليا) وموريتانيا بقسميها (المغرب حاليا) حاميات رومانية من قوات مساعدة.

ودرس أوغسطين النحو في تاغشت، والفنون الحرة في مدور، والخطابة في قرطاجة في سنة ٣٧٠. ويصف أوغسطين أحواله في تلك السنة، وهو في السادسة عشرة من عمره، فيقول

والمعنى الدقيق الذي لهذا اللفظ عند علماء الحياة. وأفراده يأتون إلى الدنيا مطبوعين بعلاقات نموذجية تجعلهم يتشابهون فيها بينهم وبين بعض، وبها يختلفون عن أفراد الجيل السابق. وفي نطاق المناسية أحياناً حتى ليحس بعضهم أنهم خصوم لبعض وهم يعيشون بجوار بعضهم البعض. لكن وراء الخلافات العنيفة بين الأطراف ما أيسر أن يكتشف المرء مشابه في الموقف! إنهم جميعاً أبناءعصرهم، وكلما زاد اختلافهم ازداد تشابههم. إن بين الثائر والرجعي في القرن التاسع عشر مثلاً تشابها أكبر مما بين الثائر في القرن الماضي وثائر في القرن الحالي، أو بين رجعي في القرن المحاضر.

والجيل الثاني يجد أمامه الصور التي عاش عليها الجيل السالف، لكن الحياة بالنسبة إلى كل منها مناسبة ذات بُعدين: فالجيل يتلقى من الماضي ما حيَّ من قبلُ من أفكار وقيم وأنظمة، وفي الوقت نفسه يمارس قوة الإبداع الكامنة فيه. ولهذا فإن موقفه عما هو له، غير موقفه عما تلقاه. وفي موازنته بين الاثنين تقوم روح الجيل. والمشكلة الكبرى أمام كل جيل جديد، هي: أي مقدار يأخذ مما تلقى، وأي مقدار بدع؟ أي جال يتوكه لقوته الخالقة؟ وأي بحال يحتفظ به لقوى الماضي الذي وصل إليه؟ والأجيال على مدى التاريخ تتفاوت في طريقة الإجابة عن هذا السؤال: فهناك أجيال تفني روحها في الماضي، وأخرى تثور عليه وتتنكر له.

والأولى هي أجيال الشيخوخة، والثانية هي أجيال الثورة، أجيال الشباب التي ترى أن واجبها ليس في المحافظة أو الاتباع أو العود إلى الأصل، بل واجبها أن تنبذ الماضي وتبتدع الجديد، وتمارس قوة الخلق بأقصى ما تستطيع. وقد يقع في الجيل الواحد صراع بين كلتا النزعين عملتين في المتمسكين بعمود التقليد، وفي الثائرين المطالبين بالتجديد.

ولكل جيل رسالته الخاصة، وواجبه التاريخي المفروض عليه. ولا مناص له من أن ينمي البذور الكامنة في وجوده، وأن يصور حياته وفقاً لنزعاته واتجاهاته الذاتية، لكن قد يحدث للأفراد أن تنصرف عن أو تخفق في تحقيق الرسالة المنوطة بها، وتقصر في أداء واجبها فتسقط من تلقاء ذاتها، وتهرب من التصميم الكوني الذي أودع فيها. فبدلاً من أن تستجيب لنداء الخلق الكامن في ذاتها، تظل صهاء عن صوت رسالتها، مؤثرة أن تميش على النظم والأفكار والمتع التي خلفها الأباء والأجداد. ومن الواضح أن هذا التخلي عن المكانة

انه كان منهمكا في انتهاب اللذات والشهوات، غير مهتم بالدراسة، حتى انه تركها في تلك السنة وأقام في منزل أبيه. ويقول عن حاله في تلك السنة: وولدى خروجي من طفولتي، وابتغاء ارواء تعطشي لأخس الشهوات، أسلمت تياري لما لا نهاية له من الشهوات المتزايدة في قلبي يوما بعد يوم كأنها غابة كثيفة».

وعاد إلى قرطاجة بعد عام تقريبا، في كفالة أحد أقربائه، بعد أن كان أبوه قد توفي منذ قليل. وهنا بدأ حرصه على التعليم، لكنه في الوقت نفسه أحس بالرغبة في أن يجب وأن يكون محبوبا، فنعم بلذات الحب عاشقا ومعشوقا.

وفي سنّ التاسعة عشرة (سنة ٣٨٣) قرأ كتابا لشيشرون عنوانه Hortensius (وهو مفقود الآن) فأثر في نفسه أبلغ تأثير، إذ أوقد في عقله حب الحقيقة الخالدة والحكمة الدائمة. لكن جذوة قوته الشهوانية حملته على اتخاذ خليلة، اقتصر عليها في اشباع شهواته العنيفة ولم يصادق امرأة أخرى، وأنجب منها ولدا سيدعوه فيها بعد دابن الخطيئة. وسماه aDeodatus (= الموهوب لله). وقد هجرها بعد ذلك بثلاث سنوات، وكان موقفه منها.

ثم صار معلما ناجحا للخطابة في قرطاجة، وفي الوقت نفسه استمر في تعليم نفسه، فدرس كتباب والمقولات، لأرسطو، كها تعمق في دراسة الخطابة والنحو والموسيقى والحساب.

ووجد آنذاك في مذهب المانوية ما يرضي نوازعه: فيه استطاع أن يفسر جانب الرذيلة والشهوة، وفيه وجد نزعة عقلية لم يجدها في المسيحية التي لقنته إياها أمه مونيكا التقية الورعة. وأولع بعلم النجوم لأنه وجد فيه ما يحرره من المسؤ ولية عن رذائله ويلقيها على عاتق النجوم والأفلاك.

وفي سن السادسة أو السابعة والعشرين الف أول كتبه، وهو رسالة وفي الجميل والملائم، وفيه استلهم مذهب المانوية. بيد أنه بعد ذلك بقرابة عامين، بدأ يشك في صحة هذا المذهب وفي استقامة رجاله. لكنه استمر، مع ذلك، من اتباع هذا المذهب، مستعينا بأهل هذا المذهب في قضاء ما يحتاج إليه.

ودعاه أصدقاؤه إلى الرحيل إلى روما حيث المجال أرحب، والطلاب أوفر وأنضج. لكنه حين بلغ روما، مرض ورعاه في مرضه أحد المانوية.

وعلم آنذاك أن مدينة ميلانو في حاجة إلى معلم للخطابة، فاستعان بأصدقائه المانوية في الحصول على هذا المنصب. وظفر به فعلا، وسافر إلى ميلانو، وزار (القديس) أمبروزيوس، أسقف ميلانو وحرص على سماع مواعظه لما فيها من بلاغة ولمقدرة أمبروزيوس على تأويل أقوال العهد القديم من الكتاب المقدس. حينئذ قرر أن يهجر أصدقاءه المانوية، وأنَّ يتهيأ للالتحاق بالكنيسة الكاثوليكية (Catéchumène) إلى أن يستطيع أن يتخذ القرار الحاسم، وكان يحتجزه دون القيام بهذه الخطوة ثلاثة أمور: أنه لا يستطيع أن يتصور وجود جوهر روحي محض مجرد عن كل مادة، أنه لا يستطيع تفسير عقيدة الخطيئة الأولى، أنه لا يستطيع الامتناع عن معاشرة النساء. وقد سعت أمه ـ وكانت تود منذ وقت طويل أن تحمله على التعميد إيذانا باعتناق المسيحية . أقول: لقد سعت أمه إلى تذليل العقبة الثالثة، وذلك بتزويجه. واختارت له فتاة دون البلوغ. ووافق أوغسطين على أن يتزوج من هذه الفتاة، فهجر خليلته بعد ثلاث سنوات من المخادنة، وأذعنت هذه الخليلة فسافرت إلى أفريقية تاركة له ولدهما. لكن شيطان الشهوة الجنسية المتحكم في أوغسطين لم يمكنه من الاصطبار حتى بلوغ الفتاة المخطوبة له. فاتخذ خليلة أخرى، إلى أن بلغت الفتاة. \_ أما العقبتان الأخريان فكانتا بسبيل التذليل. إذ أشير عليه بقراءة بعض كتب الأفلاطونيين المحدثين مما ترجمه فكتورينوس إلى اللغة اللاتينية. وقرأ هذه الكتب فوجد فيها الكثير مما تدعو إليه الكنيسة فيها يتعلق وبالكلمة، (اللوغوس)، لكنه لم يجد فيها شيئا يتصل بيسو عالمسيح ولا بمهمة الفداء التي قام بها. وعاد فقرأ الكتاب المقدس، ورسائل القديس بولس في العهد الجديد

وهنا حدثت الأزمة الحاسمة في حياة أوغسطين الروحية ، التي نعتها أوغسطين بأنها كانت شبيهة بعاصفة تلاها مطر غزير. لقد شعر بأن نفسه عمزقة بين ارادة الخير وارادة الشر، بين مطالب الروح ومطالب الجسد. ويصف حاله هذه فيقول: «كنت أنا من يريد ومن لا يريد. وهذا العذاب الذي انتزعني من ذاتي، هذا التمزق بين الارادة والقدرة لم يكن ناجما عن طبيعة أجنبية عني، بل كان ناتجا عن الألم المتولد من طبيعتي التي كانت فريسة للخطيئة».

وفي هذه الحيرة راح يستشير الكاهن العجوز سمبلسيان Simplicien ، الأب السروحي لأمبر وزيوس. فروىله سمبلسيان كيف تحوّل فكتورينوس؛ متسرجم الكتب

الأفلاطونية المحدثة، إلى المسيحية. وقص عليه أحد مواطنيه الأفارقة، وهو Pctitien، حياة رهبان الصحراء في مصر، خصوصا حياة القديس أنطون، ممن تخلُّوا عن الدنيا وخلوا لعبادة الله في الخلوات. فأثرت هذه الحكايات في نفسه أعمق تأثير ومع ذلك ظل يقاوم، وعزَّ عليه أن يفارق شهواته ولذاته. فراح يشكو الى الله: «إلى متى، يا إلهي، ستظل غاضبا على؟ هل سيتأجل الأمر دائها إلى الغد؟ لماذا لا أنهى على الفور حياة العار التي أعيشها؟، وكان ذلك في خلوته في بستان متصل بمسكنه الذي كان يقيم فيه مع صديقه ألوسي Alysie وبينها كان يناجي نفسه ويبكي ، سمع صوت فتاة صادرا من البيت المجاور يقول: وخذ واقرأ! خذ واقرأ، ويكرر هذه العبارة مرارا. فأدرك أن هذا الصوت صادر من السهاء يناديه أن يأخذ رسائل القديس بولس ويقرأ ما يجده أمامه حين يفتحها. ففتحها فوقعت عيناه على هذه العبارات من رسالة بولس إلى أهل روما (أصحاح ١٣ عبارة ١٣): الا تحَى في مفاسد المآدب والمشارب، في الفجور والفسوق، ولا تعش بروح الحسد والمنازعة لكن تدثّر بيسوع المسيح وحاذر من إشباع الشهوات العارمة لجسدك.

سمع أوغسطين فيها يروي عن نفسه ه في اعترافاته والمقالة الثامنة، الفصل ١٢) فلذا القول فاتبعه، وتم نهائيا غول حياته الروحية. وكان ذلك في سبتمبر سنة ٣٨٦، فعزف عن الزواج وعن كل شهوة دنيوية. فلها جاءت العطلة بمناسبة جي محصول العنب، في أكتوبر سنة ٣٨٦، قدم استقالته من وظيفته معلما للخطابة، ولجأ إلى منزل صديق له يدعى وكيفته معلما للخطابة، ولجأ إلى منزل صديق له يدعى صحبوه، ومناجياته مع نفسه، هي المادة التي استمد منها لتأليف أولى رسائله المسيحية الطابع، وهي:

١ ـ ۥرسالة في خلود النفس،

۲ ـ دمناجیات، Soliloquia

٣ - وضد الأكاديمين (في ثلاث مقالات)

وإبان احتفالات عبد الفصح في مارس ـ إبريل سنة ٣٨٧ تلقى أوغسطين التعميد على يدي أمبروزيوس، أسقف ميلانو. ولما تهيأ للعودة إلى مسقط رأسه تاغشت ليكرّس نفسه لعبادة الله وحدها، مرضت أمه مونيكا وهي في أوستيا (ضاحية روما) وتوفيت وهي في السادسة والخمسين من عموها. وقد أعلنت قديسة فيمابعد، وصارت ذات مكانة عالية بين قديسات الكنيسة الكاثوليكية، ورفعها البعض إلى المرتبة النالية المباشرة لمرتبة العذراء مريم أم المسيح. فحال هذا الموت

بين أوغسطين وبين الذهاب إلى تاغشت، وإنما سافر إلى روما حيث بقي عشرة أشهر، كتب في اثنائها كتابا عنوانه: وأخلاق النصارى وأخلاق المانوية، وأخيرا رحل إلى تاغشت، فتبرع بجزء من أملاكه للكنيسة، وبجزء آخر للفقراء، ولم يحتفظ لنفسه إلا ببيت جعله مكانا للعبادة ولجماعة من المتعبدين من أصاره. ووزع أوقاته بين العبادة وفلاحة الأرض. وفي هذه الفترة ألف الكتب التالية:

- ١) وفي سفر التكوين،
- ٧) وفي الدين الحق
  - ٣) دفي الموسيقي،

ولا نزال نجد فيها العقائد المسيحية عزوجة بأفكار الأفلاطونية المحدثة. وانتشر صبت تقواه في النواحي المجاورة، حتى انه في سنة ٣٩١ أثناء رحلة له في هبون (بونه) طلب الأهالي أسقفهم فالريوس أن يكلف أوغسطين بماجلة الدوناتين، وهي ملّة أسسها دونات Donat أسقف قرطاجة في سنة ٣١٧ واستمرت قوية في الشمال الافريقي حتى الفتح العربي والقضاء على المسيحية هناك. ومعظم آرائها تتعلق بأمور عملية مثل إعادة التعميد. فحمله على قبول مرتبة برسبيروس (كاهن في مرتبة دنيا)، ثم أشركه، في سنة ٣٩٥، في مهمته الأسقفية. وبعد ذلك خلف أوغسطين فالريوش على أسقفية هبون (بونه)، وظل يمارس هذه المهمة حتى وفاته سنة ٤٣٠. وفي هذه الفترة الف الكتب التالية:

١ ـ في سنة ٣٩٦ أتم كتابه وفي مختلف المسائل،
 ٢ ـ في سنة ٤٠١ نشر كتابه الشهير: والاعترافات، (في
 ١٠ مقالة)

٣ ـ سنة ٤١٦ ـ سنة ٤١٦ : دمدينة الله:

٤ ـ في سنة ٤١٥ أتم كتابه دفي التثليث؛

٥ ـ سنة ٤١٣ ـ سنة ١٥٤ : (في الطبيعة واللطف : ضد البلاجيين .

٦- سنة ٤١٧: «ضد اتباع بلاجيوس»
 ٧- سنة ٤٢٦، في اللطف وحرية الارادة»

٨ ـ سنة ٤٧٩ : وفي البدعه.

مذهبه

أ) غاية الانسان السعادة:

الفلسفة عند أوغسطين هي الحكمة. والغاية من الحكمة

هي السعادة، السعادة التي تفضي إلى طمأنينة النفس. ولا سبيل إلى إدراك حقيقة هذه السعادة إلا بمعرفة الانسان لنفسه بنفسه، كما دعا إلى ذلك سقراط. ذلك لأن النفس إذا عرفت نفسها عرفت لمن ينبغي عليها أن تطيع، وفوق من يجب عليها أن تسيطر: أن تطيع الله، وأن تسيطر على البدن.

إن السعادة تقوم في حصول المرء على ما يريد. لكن ليس على أي شيء يريد، بل لا بد أن تتوافر في هذا المرء عدة شروط: منها أن يكون ثابتا باقيا، لا يتوقف على الصدفة: فأن يريد الانسان ما يمكن أن يفقده، معناه أن يظل دائها في خوف من فقدانه. وليس في هذا طمأنينة، وبالتالي: سعادة. والله هو الموجود الوحيد الذي يتصف بالدوام وعدم الخضوع للصدفة. لهذا يجب أن يكون مرادنا هو الله، إن شتنا تحصيل السعادة. وإذن فاشتياق الله هو الطريق الوحيد المؤدي إلى السعادة.

والشكاك لا يمكنهم تحصيل السعادة، لانهم لا يظفرون بالحقيقة، التي هم مع ذلك يطلبونها ومن لا يحصل على ما يطلبه، لا يكن سعيدا. فالشاك إذن غير سعيد.

والانسان مؤلف من جسد وروح. ولا شك أن الروح أسمى من الجسد، لأن الروح هي التي تعطي الجسد الحياة والحركة. ولهذا فإن السعادة تتعلق بالروح، لا بالجسد.

# ب) الله:

فإذا كان الله هو وحده موضوع سعادتنا، فلا بد من إثبات وجوده. وأوغسطين يؤمن بأن إدراك وجود الله أمر بين نفسه وموضوع معرفة ضرورية كلية: ولهذا يقرر أنه لا يمكن نقر بوجوده، فإننا لا نستطيع أن ندرك ماهيته. وهو في هذا يستند إلى تجربته الروحية الشخصية التي أفضت به إلى الايمان بالله: إنه لم يصل إلى هذا الايمان بوجود الله عن طريق براهين عقلية، بل شعر أن قوة خفية هي التي اقتادته من دنيا الشهوات الجسدية إلى عالم الايمان. ولهذا نجده يدعو الانسان إلى الايمان الجسدية إلى عالم الايمان.

والله ـ عند أوضطين، دهو من هوء كما ورد في سفر التكوين. انه الحق السرمدي الصمد، وهو الخير المطلق. وهو مبدأ كل وجود. ويكفينا أن ندخل في ذواتنا، لنجدأنفسنا، ونجد فيها الله.

ومن يشك في هذا فهو يعلم على الأقل أنه يشك، وهذا

العلم ينافي الشك. وبحمل أوغسطين على الشكاك، وخصوصا على رجال الأكاديمية الجديدة، وعلى رأسهم كرنيادس ممن ينكرون إمكان ادراك الحقيقة. ويقول: وإذا كنت أشك، فأنا موجوده وفي هذه العبارة تعبير سابق عها سيقوله ديكارت في مقالته المشهورة: وأنا أفكر، إذن أنا موجوده، وعبارة أوغسطين هي: si fallo. sum.

والله هو أيضا مبدأ كل معرفة، ، إذ فيه توجد والصور» أو الحقائق الأزلية الأبدية. ففيه إذن وبه وحده بمكننا معرفة كل الأشياء إذ هي تجد سندها وأصلها في الله.

والله، الذي هو خير مطلق، هو مصدر كل خير.

# جم) عروج النفس إلى الله:

يقول أوغسطين: ﴿ إِلَمِي ! لقد برأتنا من أجلك، وإن قلبنا سيظل قلقا حتى يستريح فيك؛ («الاعترافات» م ١ف١).

إن الانسان بالشك يدرك وجوده، ويدرك أنه حي. فالوجود، والمعرفة، والحياة أمور مترابطة متساوية. وإدراكنا لهذه الحقائق لا يمكن أن يتم إلا بفضل حقيقة مطلقة عالية على النفس، هي الله فطريق النفس إذن هو الصعود من إدراكها لذاتها إلى إدراك ما فيها من حقائق أزلية أبدية لا يمكن أن يكون لما مصدر غير الحقيقة المطلقة التي هي الله

# د) نظرية المعرفة:

كيف تصل النفس إلى إدراك الحقائق؟ يجيب أوغسطين: بالاشراق الباطن من الله على النفس . . . فها معنى هذا التعبير: الاشراق الباطن من الله على النفس . . . فها معنى هذا التعبير: الاشراق؟ انه يفترض أولا أن إدراك النفس شبيه بإدراك العين الأجسام لا بد من النور، كذلك النفس في إدراكها للحقائق لا بد لها من اشراق نور عليها. وكيا أن الشمس هي مصدر النور المادي الذي يجعل الحقائق الإجسام مرثية، فإن الله هو مصدر النور الذي يجعل الحقائق العقلية مبصرة للعقل (Soliloquia 1, 2, 12) فائلة بالنسبة إلى عقلنا كالشمس بالنسبة إلى بصرنا، وكيا أن الشمس مصدر النور، كذلك الله مصدر الحقيقة.

والصعوبة بعد ذلك هي في معرفة نصيب الانسان ونصيب الله من المعرفة. ان العقل الانساني، بإشراق من الله، يقدر على بلوغ معرفة صحيحة عن الأشياء التي يدركها بالحواس. فهناك إذن تعاون ضروري بين العقل الانساني، والحواس، والاشراق الالهي، من أجل معرفة الحقائق. لكن

اوغسطين لا يزيدنا إيضاحاً في هذه النقطة: فلا هو يقول مع أفلاطون، ان المعرفة تذكر، بمناسبة المحسوسات؛ للصور، ولا هو يقول مع أرسطو أن المعرفة تجريد للتصورات من المحسوسات، ولا هو يتحدث عن عقل فعّال على نحو ما صيفعل الفلاسفة المسلمون وفي أثرهم القديس توما.

### د) العالم:

والعالم كما يتصوره أوغسطين هو هيولي تسري فيها الصور الإلهية وهو لهذا أقرب إلى العالم كما تصوره أفلاطون وأفلوطين، منه إلى تصور أرسطو للعالم. وكل ما في الكون نظام وقياس وعدد. وأشكال الأجسام ترجع إلى أصناف من النسب العددية، والعمليات الحيوية هي الأخرى تجري وفقا لنسب عددية.

وفيها يتصل بإيجاد العالم يقول أوغسطين ان هناك افتراضين: أما أن الله خلقه من العدم، واما أنه استخلصه من جوهره. والفرض الثاني باطل، لأنه يقتضي أن يصير الجوهر الألهي فانيا، متناهيا، متغيرا خاضعا للكون والفساد، وهذا عال.

بقي الفرض الأخروهو أن الله خلق العالم من العدم، أي خلقه بعد أن لم يكن، أي يخلق وجوده لا عن هيولي سابق، بل من لا شيء سابق. لماذا أراد الله خلق العالم؟ إن كان المقصود بهذا السؤال البحث عن علة سابقة على إرادة الله، فالسؤال عبث، لأن العلة الوحيدة للأشياء هي إرادة الله، والله هو علة كل شيء، وليست له علة تحدد فعله. وإذا كان السؤال هو: لماذا أرادت مشيئة الله عالما مثل عالمنا هذا؟ فالجواب هو أنه لما كان الله خيرا، فإن خيره لم يسمح بأن يبقى في العدم صُنماً خيرا. والعالم حسن، بدليل أنه ورد في سفر هاتكوين؛ أن الله تأمل ما صنع بعد أن خلق العالم فوجده

لكن، متى خلق الله العالم؟ ان الزمان حركة، والحركة من خلق الله، فلا الزمان ولا العالم أزليان. كذلك لا يوجد مكان خارج العالم، ولهذا لا يمكن أن نتساءل: لماذا خلق الله العالم في مكان دون مكان آخر؟

### هـ) الزمان:

يكرّس أوغسطين المقالة الحادية عشرة من «اعترافاته» لبحث مشكلة الزمان، والعلاقة بين الزمانوالسرمدية. فيسأل

أولاً: هل للزمان وجود موضوعي؟ إن للزمان ثلاثة أبعاد: الماضي، والحاضر، والمستقبل. لكن الماضي ليس موجوداً الآن، والمستقبل ليس بعد والحاضر عابر هارب. فهل لا وجود للزمان؟ اننا نقيس الزمان: فنقول زمان طويل، زمان قصير. ومعنى هذا أن له مدة، وما له مدة له وجود. والحق أن الزمان إنما يوجد في النفس، وأبعاده هي ثلاث لحظات للنفس: فالانتباه هو الحاضر، والتوقع هو المستقبل، والتذكر هو الماضي. والانتباه يستمر dure)، وهو نقطة الوصل بين التذكر والتوقع. (راجع تفصيل ذلك في كتابنا: «الزمان الوجودي»).

# و) الحرية والشر:

اهتم أوغسطين بمشكلة الشر وقتا طويلا قبل اعتناقه للمسيحية. وما كان إيمانه بالمانوية إلاّ لكونها تفسر الشر تفسيرا مقبولا: بقولها بوجود مبدأين أصليين: مبدأ النور ومبدأ الظلمة،، مبدأ الخير ومبدأ الشر، وأنها يتنازعان العالم منذ الأزل.

لكن بعد اعتناقه للمسيحية كان عليه أن يجد تفسيرا آخر لوجود الشر في الانسان وفي العالم. إن الله خير، وهو لا يتغير، وبالتالي لا يفعل الشر. أما المخلوقات فهي وإن كانت مخلوقات الله، فإنها ليست من جوهر الله. لقد أبدعها الله من العدم وما جاء من العدم فليس وجودا محضا، بل هو مزاج من الوجود والعدم. ولهذا فإن في المخلوقات نوعاً من النقص الأصيل، وهذا النقص يولد الحاجة والحاجة تدعو إلى التغير.

إن للموجودات ثلاثة كمالات: التناسب، الصورة، النظام modus, species, ordo. وبحسب نصيبها من هذه الكمالات، سواء أكانت كاثنات جسمانية أمروحية، تكون مرتبتها في الخير.

أما الشرفهو فساد واحد من هذه الكمالات أو فسادها كلها. إنه عدم كمال من هذه الكمالات. والشر إما طبيعي، وإما أخلاقي. وفيها يتصل بالشر الطبيعي، يلاحظ أن الأشياء لو نظر إليها في ذاتها فإنها خيرة. فإن قيل: إن العالم مسرح للخراب والدمار بفعل العوامل الطبيعية كالزلازل والبراكين والعواصف خالرد على هذا هو أن الأشياء التي تهدمت هي في ذواتها خيرة، ولا بأس من أن تحل بعض الأشياء على بعض، وأنه لجميل منظر التغير الذي تحدثه هذه العوامل الهدامة.

أما الشر الأخلاقي فأمره أصعب. أنه يرجع إلى حرية

#### براجع

- J.F. Nourrison: La philosophie de St. Augustin, Paris, 1864.
- H. Reuter: Augustinische Studien, 1887.
- J. Martin: St. Augustin, Paris 1909.
- A.Cassamuossa: Il pensiero di St. Agostino, Roma, 1919.
- -- Et. Gilson: Introduction a l'étude de St. Augustin, 2° ed. Paris, 1929.
- R. Jolivet: St. Augustin et le néo-platonisme chretien, Paris, 1932.

## أوكام

#### William of Occam

فيلسوف ولاهوتي إنجليزي. ولد في أوكهام Ockham (في جنوبي إنجلترة) بين سنة ١٢٩٥ وسنة ١٣٠٠، وتوفي في منشن (ميونخ، جنوبي ألمانيا) حوالي سنة ١٣٥٠.

دخل الطريقة الفرنشيسكانية شابا ودرس اللاهوت والفلسفة في جامعة أكسفورد حيث حصل منها على إجازة التدريس، وقام بالتدريس في جامعة اكسفورد، إلا أن آراءه وبالصيغة التي صاغها بها والمنطق الذي استخدمه في إثباتها أفضت بالسلطات الجامعية إلى رفع أمره إلى البابا، وكان يقيم آنذاك في أفنيون (جنوبي فرنسا) فاستدعى أوكام إلى أفنيون في سنة ١٣٧٤ وجرت عاكمته لمدة عامين أعلن بعدها عن إدانته في ١٩٣٨ وجرت عاكمته لمدة عامين أعلن بعدها عن إدانته في أنه منع من مغادرة نواحى أفنيون.

وفي ذلك الوقت قام نراع بين الطريقة الفرنشيسكانية وبين البابا يوحنا الثاني والعشرين حول مسألة فقر المسيح. إذ أعلن رئيس الطريقة الفرنشيسكانية، ميخائيل دي شيزينا المسيح والحواريين لم يملكوا شيئا، لا من الأموال المنتجة ولا من السلع الاستهلاكية. وتحولت هذه المسألة الدينية إلى صراع حاد بسبب ارتباطها بالنزاع بين البابا يوحنا الثاني والعشرين وبين لودفع البابا فانضم الفرنشيسكان لودفع بخصوم البابا وانضم الفرنشيسكان أيضا إلى لودفع، وأعلنوا سقوط

الارادة الإنسانية. فالانسان، حر في اتخاذ الطريق الذي يريده: اما الخير واما الشر. ويبقى السؤال: لماذا شاء الله أن يعطينا حرية الفعل للخير وللشر على السواء؟ أما كان الأولى أن يقسرنا على فعل الخير فقط؟ إن حرية الارادة إذا نظر إليها في ذاتها، أمر حسن، إنما سوء استعمال هذه الحرية هو الذي يجيلها إلى شر.

والطبعة الانسانية كانت قبل خطيئة آدم خيرة. لكنه نتج عن ذلك أمران: الشهوة، والجهل. وبهذا تحولت طبعته وكان الله قد خلقها في الأصل خبرة، إلى طبيعة فاسدة. لكن الله بفضل منه يمكن أن يرد هذه الطبيعة إلى الخير. وهذا هو الفضل أو اللطف الالهي الذي طالما أكده أوغسطين ومن شايعه من بعد حتى اليوم. وخاصية هذا اللطف الأساسية هي أنه خارق للطبيعة بحكم تعريفه. وحصول الانسان على اللطف الالهي شرط ضروري لنجاته. ولا يناله الانسان لمجرد أعماله، وإلا لما كان فضلا ولطفا إلهيا، بل جزاء وفاقا. لهذا يؤكد أوغسطين أن اللطف الالهي همة إلهية مجانية، انه يسبق الأعمال والجزاء عنها. ولهذا فهو ثمرة اصطفاء الهي، لا ثمرة أعمال إنسانية.

# ز) فلسفة التاريخ:

كتب أوغسطين كتابه الرئيسي ومدينة الله، لما رأى أن الوثنيين في روما قد عزوا انتصار القوط على الرومانيين واستيلاءهم على روما في سنة ٤١٠ إلى انتشار المسيحية بين الرومان وتخليهم عن ألهتهم الرومانية.

وفلسفة التاريخ عند أوغسطين تقوم على أن العالم منذ خلقه الله وهو في صراع بين نوعين من الحب: حب الانسان لله، وحب الانسان لنفسه. هذا انقسمت المدينة إلى مدينتين: مدينة أرضية، ومدينة سماوية . وانقسم التاريخ إلى تاريخ دنيوي وتاريخ مقدس. والامبراطورية البابلية والامبراطورية الروانية هما غوذجا الدولة الدنيوية، وأورشليم هي مقام المدينة السماوية.

# نشرات مؤلفاته

النشرة الكاملة الأولى لمؤلفاته ظهرت بعنوان Opera النشرة الكاملة الأولى لمؤلفاته ظهرت بعنوان omnia في 11 مجلدا، سنة 1779 ـ سنة 1700 بعناية المبندكتين في جماعة سان مور ولهذا تسمى: النشرة المورينية Maurina وقد أعاد طبعها على أساس هذه النشرة ميني في P.L. جـ ٣٧ ـ جـ ٤٧، ونشرت كذلك في فيينا سنة 1٨٨٧. وما يتلوها.

البابا. ، إذ اتهموه بأنه هرطيق ومبتدع، في مسألة فقر المسيح. وازدادت حدة الصراع حتى ان لودفج عين بابا مضادا بمقره في روما هو Pietro Rainalluci وهو فرنشيسكاني، اتخذ اسم نقولا الحامس، وذلك في ١٢ مايو سنة ١٣٢٨. وشارك أوكام في الصراع، فهرب من أفنيون إلى بيزا في ٨ يونيو سنة ١٣٢٨ هو. ورئيس الطريقة، وقابلا الامبراطور لودفج البافاري. وتروي الأسطورة أن أوكام قال للأمبراطور: وأنت تدافع عني بسيفك وأنا أدافع عنك بقلمي. وأصدر بابا أفنيون قرار حرمان ضد أوكام ورئيس الطريقة. بيد أن رجال الطريقة الفرنشيسكانية اجتمعوا في مجمع في العام التالي (سنة ١٣٢٩) وأعلنوا خضوعهم للبابا، وعزلوا مرشدهم مبخائيل هذا، واختاروا مرشدا جديدا. وفي تلك الأثناء تخلَّى الأمراء الايطاليون عن لودفج، فعاد إلى بافاريا وبصحبته أوكام وميخائيل وعدد من الفرنشيسكانيين المنشقين، وجعلوا مقرَّهم في منشن (ميونخ). وقام أوكام وهذه الجماعة بالدفاع عن موقف لودفج ضد البابا، وشاركه في ذلك جان دي جاندان Jean de Jandun ومارسل البادون Marcel de Padoue وتوفي ميخائيل في سنة ١٣٤٢ وعهد بخاتم الطريقة إلى أوكام. وتوفي يوحنا الثاني والعشرون، وخلفه على كرسى البابوية كليمانس السادس في ٨ يونيو سنة ١٣٤٩، فأصدر عفوا عن أوكام. لكن ليس لدينا أخبار عن أوكام منذ سنة ١٣٤٩ .

# مؤلفاته

بمكن تقسيم مراحل حياة أوكام الفكرية إلى ثلاث:

١ المرحلة اللاهوتية الفلسفية في أكسفورد.

٢ ـ مرحلة الدفاع عن الفرنشيسكان في أفنيون.

٣ ـ مرحلة الدفاع عن الامبراطورية ضد البابوية، في منشن (ميونخ).

في المرحلة الاولى ألَّف:

١ - وشرحا على كتاب الأقوال، صدره بمقدمة طويلة.

٢ - دسبع، مساجلات، Quodlibeta سجل فيها
 المناقشات التي جرت بينه وبين الطلاب في أكسفورد.

٣ ـ «العرض المذهبي لكل الفن القديم» وهو عرض لما
 في كتاب وإيساغرجي، لفورفوريوس و«المقولات» و«العبارة»
 لأرسطو.

٤ ـ «موجزاً لكتاب الطبيعة» الأرسطو.

دالقضايا المئة اللاهوتية،.

وإلى المرحلة الثانية تنتسب مؤلفاته التالية:

٦ ـ وسفر الماثة يوم، وعنونه بهذا العنوان الأنه ألفه في تسعين يوما، وفيه يدافع عن آراء الفرنشيسكان في مسألة فقر المسيح ويفند رسائل البابا يوحنا الثاني والعشرين في هذا الشأن.

 ٧ ـ وفي عقائد البابا يوحنا الثاني والعشرين، يدور حول تفنيد بعض آراء البابا حول والرؤيا الطوباوية، وهي آراء: أراد بها البابا التقريب ما بين الكنيسة الغربية والكنيسة الشرقية تمهيدا لتوحيدهما.

## والى الفترة الثالثة ينتسب كتاب:

 ٨ ـ وضد يوحنا الثاني والعشرين: خلاصة أخطاء الباباء. وفيه يحاول أن يثبت أن البابا يوحنا الثاني والعشرين مات هرطيقا.

٩ ـ وكتاب الحوار بين المعلم والتلميذ، وفيه يبرر عزل
 الامبراطور لودفج للبابا يوحنا الثاني والعشرين.

### مذهبه

## أ) النزعة الاسمية:

يعد أوكام من كبار دعاة النزعة الاسمية، وبالتالي التجربية في العصور الوسطى المسيحية، أي القول بالتجربية المطلقة، وإن كل معرفة علمية يجب أن تعتمد على التجربة. وتقوم هذه التجربية على أساس أن العقل الإنساني قادر على أن يدرك الأفراد مباشرة بالادراك الحسّي.

والسمة الرئيسية في هذه التجربية هي والاقتصاد في الفكرة، أو ما عرف بتعبير حاد باسم وشفرة أوكام» (أو وموسى) أو ونصل أوكام» (Ockam's razor). ويقوم في المبادى التالية:

١ ـ ولا ينبغي افتراض الكثرة إلا عند الضرورة».

 ۲ ـ هما يمكن إنجازه بقليل (من الفروض) يكون من العبث إنجازه بالكثير (منها).

٣ ـ (لا ينبغي الاكثار من الكيانات دون ضرورة تبرر ذلك. وإن كان من غير المؤكد أنه استعمل هذه العبارة الاخيرة، وعلى كل حال فإن معنى العبارات الثلاث واحد وهو: الاقتصار على أقل عدد ممكن من الفروض التي تجزئ في تفسير الظواهر. وهذا هوالاقتصاد في الفكر الذي دعا إليه أوكام، وبه استطاع أن يستبعد كثيرا من الفروض الزائفة التي لجأ إليها

الفاعلية والعلّية الغائية على السواء.

ج) والحجة القائمة على العلة الحافظة للموجودات هي الأخرى واهية، لأننا إذا أمكننا إثبات علة حافظة للموجودات، فليس ثم دليل على أنها علة واحدة، فضلا عن أن الأفلاك السماوية تكفي لحفظ الموجودات في الكون.

وهكذا قضى أوكام على حجيّة البراهين التي تساق لاثبات وجود الله، وانتهى إلى القول بأنها «محتملة، فقط، والمحتمل هو ما يبدو ممكنا لغالبية الناس.

ولا يهدف أوكام من وراء ذلك إلى إنكار وجود الله. فهيهات، هيهات! لقد ظل مؤمنا بالمسيحية مخلصا لها. كل ما هنالك هو أنه أراد أن يبين أنه لا يمكن إثبات العقائد الايمانية ببراهين عقلية. ويتمسك أوكام من هذه العقائد خصوصا بعقيدتين: الأولى أن الله قادر على كل شيء، وأنه حرّ حرية مطلقة فيها يريده، لا يخضع في تلك المشيئة لاي معيار. ولهذا فإن الله يمكنه أن يشاء ما يضاد القوانين التي أجرى عليها نظام الطبيعة، ويمكنه أن يهب لطفه لمن يشاه دون اعتبار لاي استحقاق أو جزاء.

# ب) في ميدان نظرية المعرفة:

وفي نظرية المعرفة، استخدم أوكام شفرته بكل حدة وقسوة:

1 ـ تناول أولا مشكلة الكليات، واستبعدها لأن الكليات هي مجرد علاقات لغوية نعبر بها عن الأشياء وبالتالي لا داعي للبحث عن كيفية وجودها: هل هو في الأذهان فقط، أو في الأذهان والأعيان معا. ولا عمل أيضا للبحث في كيفية التجريد، أي استخراج المعاني المشتركة بين عدة أشياء في معنى واحد، لأنه لا يوجد أي اشتراك بين أفراد. فمشكلة الكليات ليست اذن مشكلة ميتافيزيقية تتعلق بكيف نفسر خروج الأفراد من المعنى الكيل الذي يشملها (أفراد الانسانية من معنى الانسان)، وليست مشكلة نفسانية تتعلق بكيف يستخلص العقل من الصور الحسية معاني كلية، لأنه لا يوجد طبائع مشتركة يطلب تفسير كيف تتحول إلى أفراد، أو كيف يستخلصها العقل من الصور الحسية. إن مشكلة التفرد (أو ليستخلصها العقل من الصور الحسية في القضايا للاشارة إلى الأفراد المستعمال التصورات العامة في القضايا للاشارة إلى الأفراد المصوفين بهذه المعان الكلية. وهل هذه المشكلة تقوم في تحديد الوصوفين بهذه المعان الكلية. وهل هذه المشكلة تقوم في تحديد

الفلاسفة وعلماء الطبيعة السابقون في تفسير ظواهر الكون والطبيعة. وتطبيقا لهذا المبدأ قرر أنه في تفسير الأشياء ينبغي ألا نعتبر شيئاً ما ضرورياً إلا إذا بيّنت التجربة، أو البرهان العقلي، أو قواعد الايمان تلك الضرورة.

وكان لاستعمال هذا المبدأ عدة نتائج خطيرة وجديدة في مختلف المبادين :

## ١ \_ في ميدان اللاهوت:

فقد أدى إلى مفارقة غريبة في ميدان اللاهوت. فاللاهوت العقل انحسر ميدانه تمامًا، لأنه لا وسيلة تجريبية لاثبات العقائد الدينية الرئيسة. وأخل في الوقت نفسه المجال للاهوت الوضعي القائم على الوحي والكتب المقدسة وما ذكره آباء الكنيسة، لأنه لا مجال فيه للتجربة أو البرهان العقلي، بل كل ما فيه هو التسليم المطلق بارادة الله القادر على كل شيء، غير الحاضع في مشيئته لأي معيار أو قانون أو مبدأ.

وأخذ أوكام في اخضاع القضايا الأساسية في اللاهوت لهذا المبدأ الذي اتخذه. فقال ان هذه القضايا غير بيّنة لا بالعقل ولا بالتجربة. ذلك أن معرفة الشيء تكون إما بذاته، أو باستقرائه من التجربة. وقضايا الايمان لا تعرف بأية طريقة من هذه الطرق الثلاث، إذ لكانت كذلك لكانت بيّنة للكفار والوثنيين، وهم ليسوا أقل ذكاء من النصارى. ولوقيل ان هذه القضايا مستنبطة استنباطا عقليا صحيحا من الوحي، فإن هذا القول مردود، لأن بيّنة أية قضية مستنتجة من قضية سابقة لا تزيد عن بيّنة هذه الأخيرة: فلو كانت قضايا الوحي غير بينة، فها استنبط منها غير بيّن كذلك.

# نقض الحجج على وجود الله:

وأول ضحية لهذا المنهج هو الحجج على وجود الله:

أ) فالحجة الوجودية التي قال بها أنسلم وتبعه عليها بونافنتورا لا تبرهن على وجود الله، بل تبرهن فقط على إمكان تصور الذهن للموجود الذي لا يمكن تصور أكمل منه. إن هذا مجرد تصور وصفي، ولا يمكن أن ننتقل منه بالضرورة إلى إثبات وجود مناظر فعلي لهذا التصور الوصفي.

ب) والحجة بالعلة وعدم إمكان التسلسل إلى غير نهاية ،
 هي الأخرى غير صحيحة ، إذ يمكن تصور علل يتلو بعضها
 بعضا في الزمان ، إلى غير نهاية . وهذا ينطبق على العلية

السور الكمّي والكيفي للقضية التي تعبر عن حكم عل هؤ لاء الأفراد.

٢ ـ وتناول مشكلة المعرفة العيانية والمعرفة المجردة. أما المعرفة العيانية فتقوم في الحكم على الشيء المدرك بأنه موجود أو غير موجود، له هذه الصفة أو ليست له هذه الصفة أو تلك وبالجملة فإن المعرفة العيانية فعمل وعي مباشر بموجبه يمكن إصدار حكم بين على واقعة عرضية.

أما المعرفة المجردة فهي فعل معرفة بموجبه لا يمكن أن يعرف هل الشيء يوجد أو لا يوجد، وبموجبه لا يمكن إصدار حكم عرضي بين.

ومثال المعرفة العيانية أن أقول: ان سقراط الماثل أمامي في الغرفة جالس. ومثال المعرفة المجردة أن أقول بعد أن أترك الغرفة: سقراط جالس في الغرفة ـ فهذا الحكم ليس بينا لأن وانا خارج الغرفة لا أشاهد سقراط جالسا ـ. فالفارق إذن بين كلا النوعين من المعرفة ليس في موضوعها، بل في كون المعرفة المعيانية تكفي لاصدار حكم عرضي بين، بينها المعرفة المجردة لا تكفي لذلك.

٣ ـ أما التصورات فقد لاحظ أن هناك ثلاث نظريات حولها:

(الأولى) تقول ان التصور هو أن يكون الموضوع متصورا esse objectum. ويقول أوكام عن التصور مفهوما على هذا النحو انه «كونه موضوعاً للمعرفة».

و(الثانية) تقول ان التصور صفة حقيقية في النفس يستخدمها العقل لوصف الأفراد الذين ينطبق عليهم هذا التصور، كما يستخدم الحد العام في القضية للدلالة على الفرد الذي هو علامة عليه و(الثالثة) وهي التي اخذ بها أوكام، تقول ان التصور هو فقط فعل فهم الافراد الذين يطلق عليهم هذا التصور، وقد فضل أوكام هذه النظرية استناداً إلى مبدئه في والاقتصاد في الفكرة لأن هذه النظرية لا تحوجنا إلى شيء آخر غير قيام العقل بعملية فهم موضوع المعرفة.

٤- والحمل في القضايا لا يعني، عند أوكام، اندراج معان بجردة في الفرد الموصوف بها. وإنما الموضوع والمحمول في القضية الحملية يمثلان شيئا واحدا فحينها نقول: وسقراط حي، فنحن لا نقصد من هذا أن الحياة مندرجة في فرد هو سقراط،

بل نقصد أن الفرد المسمى سقراط فرد ينطبق عليه وصف الحماة

ο \_ والجوهر عند أوكام هو الموضوع نποχειμενον عند أرسطو،، ولا يقصد منه الماهية. أنه المفرد، أو حامل الصفات، والهيول ليست مجرد قبول (قوة، على حد تعبير أرسطو) بل لها امتداد وصفات أخرى. والصورة هي الشكل μορφή وليست و٤δος، إنها هيئة تركيب أجزاء الجوهر المفرد.

# جـ) في ميداني الأخلاق والسياسة:

يرى أوكام أن حرية الارادة هي الأساس في الأنسان، وأكثر تمييزا له من الفكر. لكن كيف يمكن التوفيق بين حرية الارادة الانسانية وبين علم الله السابق بالممكنات المستقبلة، ومن بينها أفعال الارادة الانسانية الحرة؟ أمام هذه المشكلة يقر أوكام. بعجز أي عقل في هذه الحياة الدنيا عن تفسير أو معرفة كيف يعرف الله كل الأحداث الممكنة المقبلة (والشرح على كتاب الاقواله 2. (d. 38. Q.1).

والخير هو ما يريد الله من الانسان أن يفعله، والشر هو عصيان الانسان لمشيئة الله. ولهذا فان الشر من صنع الانسان، ولما كان الله ليس ملزما تجاه أحد، فهو لا يرتكب أي شر. ولا الزام على الله في أن يثيب المطيع، ويعاقب العاصي. والله حرَّ في أن يصطفي من يشاء، ويجرم من يشاء من فضله.

وفيها يتصل بالسياسة، قلنا ان أوكام خاص معركة النزاع بين سلطة البابا وسلطة الامبراطور لصالح هذا الأخير. ذلك أنه رأى أن ناموس الله هو الحرية، لا القهر والاستبداد. وفي رسالة بعنوان: وسلطة الإباطرة وسلطة البابوات، يوضح هذا الرأي، فيقول ان المسيح حين وكل أمر الكنيسة إلى بطرس حدد سلطته في نطاق عدود ولم يمنحه سلطة مطلقة على الناس. ولهذا ليس من حق البابا \_ خليفة بطرس \_ أن يحرم أحدا من أي حق من حقوقه الطبيعية. ويحدد أوكام ثلاثة من هذه الحقوق، وهي:

أولا: كل الحقوق التي كان يتمتع بها غير المسيحيين قبل بجيء المسيح، وإلا فإن انتقاص هذه الحقوق من المسيحيين يجملهم أسوأ حالا ومكانة من الكفار والوثنيين.

ثانيا: التصرف في الشؤون الدنيوية ليس من شأن السلطة البابوية، بل من شأن الناس أنفسهم، امتثالا لقول

- d'Ockham. Paris, 1958.
- Boehner, Philotheus, Collected Articles on Ockham. St. Bonaventure, N.Y., 1956.
- Federhofer, Franz, Die Erkenntnislehre des Wilhelm von Ockham. Munich, 1924.
- Gottfried, Martin, Wilhelm von Ockham. Berlin, 1949.
- Guelluy, Robert, Philosophie et théologie chez Guillaumed'Ockham. Louvain and Paris, 1947.
- Hochstetter, Erich, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelms von Ockham. Berlin, 1927.
- Lagarde, Georges de, La Naissance de l'esprit laîque au déclin du moyen âge, Vols. IV- VI. Paris, 1942-1946.
- Moody, E. A., The Logic of William of Ockham. New York and London, 1935.
- Moody, E. A., Truth and Consequence in Medieval Logic. Amsterdam, 1953.
- Moser, Simon, Grundbegriffe der Naturphilosophie bei Wilhelm von Ockham. Innsbruck, 1932.
- Scholz, Richard, Wilhelm von Ockham als politischer Denker und sein Breviloquium de Principatu Tyrannico. Leipzig, 1944.
- Shapiro, Herman, Motion, Time and Place According to William Ockham. St. Bonaventure, N.Y., 1957.
- Vasoli, Cesare, Guglielmo d'Occam. Florence, 1953. Contains an extensive bibliography of works on Ockham.
- Vignaux, Paul, «Nominalisme» and «Occam», in Dictionnaire de théologie catholique, 15 vols. Paris, 1903-1950. Vol. XI, Cols. 733-789 and 864-904.
- Vignaux, Paul, Le Nominalisme au XIV<sup>e</sup> siècle. Montreal, 1948.
- Webering, Damascene, The Theory of Demonstration According to William Ockham. St. Bonaventure, N.Y., 1953.
- Zuidema, Sytse, De philosophie van Occam in Zijn Commentaar op de Sententien, 2 vols. Hilversum, Netherlands, 1936.

المسيح: أعطوا ما لقيصر لقيصر.

ثالثا: على الرغم من أن البابا مكلف بتعليم كلمة الله، فإنه ليس من حقه أن يتدخل في أي شأن لا صلة له بهذه المهمة، ووإلا لأحال شريعة الانجيل إلى شريعة الاستعباده.

وفي مسألة من هو الحكم فيها يتعلق بما هو ضروري للأغراض المشروعة للكنيسة، يقول أوكام أنه لا يمكن أن يكون البابا، ولا من يخضعون لسلطاته، ولا الحكام الدنيويين. بل يجب الاحتكام في ذلك إلى ما ورد في الأناجيل، لا بحسب تفسير رجال الدين، بل بحسب هما يرتئيه أعقل العقلاء بين الناس عن يحبون العدالة ولا يحفلون للاشخاص \_ إن وجد مثل هؤلاء \_ سواء أكانوا فقراء أم أغنياء، رعية أم حكاماه (الكتاب نفسه ص ٧٧).

لكن ليس معنى هذا أن أوكام كان ضد فكرة البابوية بوصف البابا رأس الكنيسة، كها ذهب إلى ذلك مارسل البادواني، إنما أراد أوكام أن يضع القيود على سلطة البابا بحيث لا تتجاوز ما وكل اليها وهو تعليم كلمة الله. والبابا يمكن عزله، لا بقرار من الامبراطور، بل بقرار صادر من المجلس العام للكنيسة.

أما الامبراطور فسلطانه مستمد من الله، لا بطريق مباشر، بل بقرار من الشعب الذي يختاره امبراطورا، أي يكل اليه السلطة التشريعية والتنفيذية، وسلطان الامبراطور لا يمكن أبدا ان يستمد من البابا، كها ادعت البابوية.

لقد كان أوكام عدوا للاستبداد، سواء أجاء من الكنيسة أم من الامم اطور.

## مراجع

- Abbagnano, Nicola, Guglielmo di Ockham. Lanciano, Italy, 1931.
- Baudry, L., Le Tractatus de Principiis Theologiae attribué a G. d'Occam. Paris, 1936.
- Baudry, L., Guillaume d'Occam, Vol. I, L'Homme et les œuvres. Paris, 1950. Contains extensive bibliography of works on Ockham; full information on Ockham's published and unpublished works will be found on pp. 273- 294.
- Baudry, L., Lexique philosophique de Guillaume

# أونامونو

### Miguel de Unamuno

أونامونـو شخصية فـذَّة في كل شيء: في فكـرها ووجدانها، وسلوكها في الحياة.

فذ في فكره لأنه لا يكن أن يندرج تحت مذهب من المذاهب الفلسفية أو الفكرية عامة ، بل كان أبغض شيء لديه أن يضعه الناس تحت صفة أو اسم من الصفات والأسياء التي يبادر الناس إلى إلصافها برجال الفكر والعلم والفن ، ثم يخيل إليهم بعد هذا أنهم استراحوا من تحديدها والوقوف من بعد عندها ـ حتى قال عن نفسه: ولا أريد أن يضعني الناس في خانة ، لأني أنا ميجيل دي أونامونو ، نوع فريد شأني شأن أي إنسان آخر يريغ إلى الشعور الكامل بذاته (Mi Religion).

بل لا يندرج تحت أي وصف عام من أوصاف أهل الكتابة: فلا هو فيلسوف، لأن أفكاره لا ترقى إلى درجة تكوين مذهب فلسفي بالمعنى الدقيق لهذا اللفظ، ولا هو قصصي، لان قصصه تتجاوز القواعد التقليدية المرسومة للقصة، ولا هو كاتب مسرحي لأن الجمهور أجمع حينها شاهد مسرحياته تمثل على انها ليست من المسرح في شيء، ولا هو شاعر، لأن شعره حافل بالأفكار أكثر منه بالغناء والموسيقى، ولا هو سياسي لأن اتجاهاته في السياسة كانت من التذبذب والاضطراب بحيث لم يعرف أصحابه ولا أعداؤه ما هو مذهبه السياسي. وبالجملة لم يكن واحداً من هؤلاء، لأنه كان كل هؤلاء مجتمعين في شخص واحد، نسبج وحده في كل مناحي حياته المادية والروحية.

على أنه يجمع هذه النواحي كلّها وجدان حادَّ يدفع به إلى الغلو في إدراك معاني الحياة والاحساس بنبضها وتدفَّقها، يصاحب هذا كله أو كنتيجة له قلقٌ مرهف عنيف من الوجود وشعور بالغ بطابع الحياة الأسيان tragico.

ولد دون ميجيل دي أونامونو Miguel de Unamuno في مدينة بلباو Bilbao على خليج الباسك في شمال إسبانيا في التاسع والعشرين من شهر سبتمبر سنة ١٨٦٤ وأمضى دراسته الابتدائية في سان نيقولاس في بلباو، تلميذاً هادئاً مغموراً لم يلمع بين لدانه. وفي اليوم الحادي والعشرين من فبراير سنة المدينة على سقف منزل مجاور للمنزل الذي كان يقطن فيه وأسرته أثناء الحروب الكارلية. فكان لها في تكوينه،

كيا يقول، أثر عميق، فإنها كانت بذرة الشعور الوطني التي سننمو وتسمق دائماً طوال حياة أونامونو وإليها يُعزى اهتمامه البالغ بالسياسة القومية. ثم دخل معهد بسكايا سنة ١٨٧٥ - ١٨٧٨ ليقضي دراسته الثانوية ومضت اربع سنوات ليس فيها غويذكر، بعدها بدأ يقرأ قراءات جدية واسمة مغلقاً على نفسه في مكتبة أبيه، يقرأ خصوصاً كتب فيلسوفي إسبانيا: بالمس عرف كنت وديكارت وهيجل، معرفة ناقصة من غيرشك، لأن عرف كنت وديكارت وهيجل، معرفة ناقصة من غيرشك، لأن المعلية، لكنه أفاد منه أن عرف الفلسفة فبدأ يقرأ لكنت نفسه وفشته وهيجل، وبلغت حماسة الشباب الأولى أن حملته على وضع مذهب فلسفي لنفسه في هذه السن المبكرة، قبد فيه آراءه في الزمان والمكان والعلة والجوهر، والمبدأ الأول.

وفي سنة ١٨٨٠ دخل جامعة مدريد ليدرس الأداب والفلسفة في كلية الأداب، وأمضى ثلاث سنوات حصل في الرها على الليسانس. وفي سنة ١٨٨٨ أي في السنة التالية حصل على الدكتوراه في الآداب برسالة في واللغة البسكية، وكانت تلمع في مدريد في ذلك الحين أسياء: الاركون خوان فاليرا (١٨٩١ ـ ١٨٧٩) القصصي والسياسي، وأيالا Ayala ودون خوان فاليرا (١٨٩١ ـ ١٩٠٥) الدبلوماسي الواسع المثقافة المتعدد أنواع الكتابة، ودونوسو كورتيس (١٨٠٩ ـ ١٨٩٩) اغزر باحث في تاريخ الفكر والأدب الاسباني. وإبان دراسته بجامعة مدريد حدثت له أزمة دينية عنيفة.

ولما أتم شهادة الدكتوراه، عاد إلى بلدته بلباو، وظل بها يمارس التعليم الخاص حتى سنة ١٨٩١، وفي تلك الفترة عرف حبه الأول والأخير في فتاة تدعى كونشا، كما مارس الصحافة فكان يكتب في مجلة أسبوعية اسمها «صراع الطبقات»

وعاد إلى مدريد في ربيع سنة ١٨٩١ ليتقدم لترشيع نفسه للكراسي الخالية في الجامعات؛ تقدم أولا لكرسي علم النفس والمنطق والأخلاق ثم المتافزيقا؛ فلم يظفر بها نظراً لاستقلاله في الرأي؛ وأخيراً تقدم لكرسي اللغة والأدب اليونانيين فحصل عليه في جامعة شلمنقة. وفي تلك الأثناء عرف أنخل جانيت عليه في جامعة شلمنقة . وفي تلك الأثناء عرف أنخل جانيت المود الذي انتجر وهو قنصل في فنلنده وكانت سنه السادسة والثلاثين وكان على وعي مرهف بالروح الاسبانية ، ومصيره كان رمزاً لمصبر إسبانيا نفسها .

واستمر أونامونو يشغل كرسى أستاذ الأداب واللغة اليونانية في شلمنقة حتى سنة ١٩٠١ حين عين مديراً لجامعة شلمنقة نفسها، عتفظاً في الوقت نفسه بكرسي اللغة الاسبانية. على أن شغله لهذين الكرسيين لم يكن إلا من أجل المعاش، أما اهتمامه الحقيقي فكان بالفلسفة خصوصاً، ثم بالسياسة. لكن اشتغاله بالسياسة هذا قد جر إلى فصله من منصب مدير الجامعة سنة ١٩١٤. ولما قامت الحرب العالمية الأولى خاض غمار السياسة إلى قمة رأسه، مدافعاً عن قضية الحلفاء ضد حزب اليمينين الذين كانوا يناصرون المانيا. وكان من الناحية الداخلية من أشد أعداء الملكية بل خصماً لدوداً شخصيا للملك الفونس الثالث عشر، فراح يكتب مقالات عديدة ضدّه في الصحف الأجنبية بما أدى إلى الحكم بسجنه ست سنوات، لكن صدر عنه العفور فوراً. وفي سنة ١٩١٩ رشع نفسه ناثباً جمهورياً، لكنه أخفق في الانتخاب. ولما أعلنت ديكتاتورية بريمو دي ريڤيرا سنة ١٩٢٣ حمل عليها أونامونو حملة عنيفة، بلغت ذروتها في رسالة وجهها إلى مدير تحرير صحيفة: ونحن، Nosotros في بوينوس أيرس في الأرجنتين ونشرت في الصحيفة نفسها. فكانت هذه الرسالة سبباً في إصدار قرار من بريمو دي ريڤيرا بنفي أونامونو من إسبانيا في العشوين من فبراير سنة ١٩٢٤؛ وأرسل إلى جزيرة فورر تڤنتورا؛ لكن مدير مجلة Le Quotidien الفرنسية أنقذه من المنفى في ٩ من يوليو من نفس العام؛ وبعد هذا بقليل أصدرت الحكومة الاسبانية قراراً بالعفو عنه. غير أن أونامونو لم يشأ العودة إلى إسبانيا، بل بقى في باريس، ومنها رحل إلى هنداية على الحدود الفرنسية الاسبانية، ومنها ظل يحمل على دكتاتورية بريمو دى ريڤيرا ، إلى أن سقطت، فعاد إلى إسبانيا في ٩ من فبراير سنة ١٩٣٠، واستقبل استقبالًا حافلًا من الثوار الذين حطموا عرش الملكية والدكتاتورية. وفي ١٩٣١ عُرض عليه من جديد أن يشغل كرسى الأداب واللغة اليونانية في جامعة شلمنقة، لكنه فضل عليه اللغة الاسبانية. ثم عين «مديراً مدى الحياة» لجامعة شلمنقة، وأنشىء له كرسيٌّ خاص باسمه مع الحرية المطلقة لتدريس ما يشاء؛ وفي سنة ١٩٣٥ منح أعظم وسام في الجمهورية. فلقب بلقب «مواطن الشرف لسنة ١٩٣٥ء. واختير نائباً في الجمعية التأسيسية التي وضعت دستور الجمهورية الناشئة.

ثم قامت الحرب الأهلية في إسبانيا في صيف ١٩٣٦ بين الوطنيين والشيوعيين. فأعلن انضمامه إلى الوطنيين. لكنه

خطب بعد ذلك خطبة لم ترض الوطنيين فطردوه من منصب مدير الجامعة، ولم يلبث إلا قليلا حتى توفي بالسكتة القلبية في الحادي والثلاثين من شهر ديسمبر سنة ١٩٣٦.

#### لسفته:

أما عن فلسفته، فليس لأونامونو، كما قلنا، فلسفة بالمعنى الدقيق لهذا اللفظ، إنما هي آراء وأفكار متناثرة قد يستشف منها صورة في الوجود والحياة أغلبها ورد في كتابيه الرئيسيين: وفي المعنى الأسيان للحياة، (سنة ١٩١٣) ووحياة دون كيخوته وسنتشوه (سنة ١٩٠٥).

والذين تأثر بهم أونامونو في تفكيره هم على الأخص: بسكال وكيركجور. وكلاهما، كما قلنا أنفأ، من أسرة روحية واحدة: فكلاهما متوحّد ذو حياة باطنة قوية عنيفة يتجاذبها القلق والشك من ناحية، والايمان أو إرادة الايمان من ناحية أخرى. وأونامونو حلَّل شخصية بسكال في بحث كتبه أولا في ومجلة المتافيزيقا والأخلاق، RMM سنة ١٩٢٣ (ص ٣٤٥ ـ ص ٣٤٩) بمناسبة الذكرى المئوية الثالثة لميلاده. فقال عنه: إنه شخصية أسيانة. وفهمه على نحو إسباني خاص كما قال: الما كنت أنا إسبانياً، فإن بسكال أيضاً إسباني من غير شك» (الموضع نفسه ص ٣٤٥) ولهذا ربطه بأقطاب الروحية الاسبانية: القديسة تريزا الأبلية وريموندو سابندو، وريموندو مارتین، وسان سیران، وإغناطيوس دي لويولا ـ أما كيركجور فقد عرفه أونامونو أول ما عرفه عن طريق براندس Brandes في دراسته عن كيركجور (سنة ١٨٧٩) فأعجب به وبلغ الاعجاب حدًّا حمله على دراسة اللغة الدانمركية فأتقنها. وقرأ كيركجور في أصله فازداد به ولوعاً وتأثراً. وقد جذبه إليه أخذه بفكرة اللامعقول وإن كان الأساس في قول كليها بهذه الفكرة مختلفاً، والنزعة إلى الفردية، والتفرقة بين المسيحية الرسمية والمسيحية الحقيقية.

أما الفلسفة الاسبانية في زمانه وقبيله فلم يكن فيها من القوة ما يمكن أن يؤثر في شخصية مثل شخصية أونامونو. فقد كان يؤثر فيها فلسفة ك. ف. كراوزه C. F. Krause التي جلبها من ألمانيا خوليان سَنت دل ريو Julian Sanz del Rio الذي أوفدته الحكومة الاسبانية إلى ألمانيا للاطلاع على التيارات الفلسفية الألمانية منة 1841.

وإنما تأثر أونامونو مباشرة بالتيارات السائدة في أوروبا وأهمها في ذلك الحين، أي في النصف الثاني من القرن التاسم

عشر: المثالية عملة في الهيجلية الجديدة والوضعية عملة في أتباع سنبسر وأوجيست كونت Comte ، ولكنه وقف من كليهها موقف المعارضة باسم مذهب آخر يرتبط أكثر ما يرتبط بمذهب كيركجور.

ذلك أن أونامونو يرى أن موضوع الفلسفة هو الانسان المفرد الميني الموجود الحيّ المؤلّف من لحم وعظم، الانسان المفرد الذي يولد ويموت، ويتفلسف لا بعقله فحسب، بل وبارادته وعاطفته وروحه وبدنه؛ فالانسان يتفلسف بكل أجزائه. وهذا الانسان المفرد الحي ليس هو الأنا المطلق الذي يقول به فشته والمثاليون الألمان، وليس هو الحيوان السياسي كها يقول أرسطو، أو الانسان الاقتصادي الذي تقول به الماركسية، أو الحيوان الناطق الذي يقول به الفلاسفة التقليديون. لهذا يقول أونامونو تصحيحاً لقول الشاعر الكوميدي اللاتيني: أنا إنسان، ولا شيء إنسانياً بغريب عني - أنا إنسان، وليس ثمّ إنسان غريب عني، لأنه يرى أن الاسم العيني أوضح هنا دلالة من الصفة: فلا اسم معنوياً ولا صفة، أي لا إنساني ولا إنسانية، بل الإنسان الميني الحيّ نفسه الانسان الذي نراه ونسمعه، أخونا، أخونا الخونا الحقيقي.

والانسان غاية وليس وسيلة، والحضارة كلها مرتبة له، لكل إنسان، لكل ذات إنسانية، والمسألة الكبرى بالنسبة إلى الانسان هي البقاء؛ ومن هنا كان طموح الانسان إلى الخلود. ويقتبس أونامونو هنا كلمة لكيركجور: والمهم بالنسبة إلى من يوجد أن يوجد وجوداً لا نهاية له ع. بيد أن الإيمان بالخلود هو عجرد إيمان، وليس أمراً عقلياً، ولهذا لا يمكن لهذا الطموح أن يتخذ صورة منطقية عقلية بل هو أمر قائم يفرض نفسه على النفس كالجوع. وكل هموم الانسان تدور حول مسألة بقائه في الوجود. فهو يخلق العالم الماذي المحيط به من أدوات ومنشآت من أجل المحافظة على جوهر حياة الموجود الحيء ويخلق العالم المعقول: العلمي والعقلي، من أجل المحافظة على البقاء. والغريزة الجنسية إنما قصد بها إلى الغاية نفسها، أى الاستمرار في البقاء.

ولكن هذا الانسان في جوهره أسيان، لأنه يصطدم دائماً بما يعوق سبيله إلى البقاء. فكل نزوع حيوي يصادف عائفاً يحول بينه وبين أن يتحقق فيضطر إلى مصارعته، وقد يفهره وقد يتغلب هذا العائق عليه فيصرعه. والكفاح في الحياة أيضاً يصطدم بمنافسة الغبر. وفي الكفاح من أجل البقاء في الوجود لا

بد أن يصطدم كل موجود بخصم لم ولن يقهره أحد، وهو الموت. وليس أمام مسألة الخلود غير ثلاثة حلول:

أولا: إما أن أعلم أنني سأموت كلية، فلا يبقى أمامي غير اليأس النهائي القاتل والاذعان الكظيم.

ثانيا : أو أوقن أنني لن أموت بكُلي، بل سيبقى مني جزءً خالداً، وبهذا تطمئن نفسي ولن يعود ثم إشكال.

ثالثاً: أو لا أعلم على وجه التعيين ما هو الحق في هذا الأمر، وفي هذه الحالة لن يكون لديّ غير حل واحد، هو النضال.

وأونامونو يستبعد الحلين الأولين، ولا يبقي إلا على الثالث، وليس على الانسان إذن إلا أن يناضل في سبيل البقاء باستمرار (وفي المعنى الأسيان للحياة، ص ٣٧).

ويتخذ أونامونو رمزاً لهذا النضال شخصية دون كيخوته: فكفاحه تعبير عن النزاع بين العالم كها هو، وكها يصوره لنا العقل والعلم، وبين العالم كها هو، وكها يصوره لنا العقل والعلم، وبين العالم كها نويكون. فدون كيخوته لا يذعن للعالم ولا لحقيقته ولا للعلم ولا للمنطق، ولا للفن ولا لعلم الجمال، ولا للاخلاق، بل يثور على هذا كله، وينتهي إلى الياس بعد أن رأى عبث النضال، ومن هذا اليأس يولد الأمل المطولي، الأمل اللامعقول، الأمل الجنوني، ولسان حاله يقول كها قال بصورة أخرى ترتليانوس: أمَّل لأنه غير معقول. لقد كان دون من قول ترتليانوس: أو من لأنه غير معقول. لقد كان دون كيخوته وحيداً مع سائسه المطيع الساذج سنتشو، وحيداً إذن مع وحدته.

ودون كيخوته ترك للعالم الشيء الكثير؛ لقد ترك الدون كيخوتية، وهي نهج ومذهب في المعرفة، ومنطق خاص، وعلم جمال من نوع فريد، وأخلاق نسيج وحدها؛ إنها أمل في أمر غير معقول.

والعظيم فيه أنه كان موضوعاً للهزء والسخرية، وأنه انهزم؛ لأنه بانهزامه قد انتصر؛ ولقد ساد الدنيا بأن منحها ما تسخر به منه. على أن دون كيخوته لم يكن يائساً كل اليأس، أعني متشائهاً، لأنه كافح واستمر يكافح برغم ما لقيه من هُزء وهزيمة، ولأن التشاؤم ابن للغرور، ومجرد حذلقة، بينها دون كيخوته كان جادا ولم يكن مغروراً.

إن الفلسفة ـ عند أونامونو ـ علم بمأساة الحياة، وتفكير في المعنى الأسبان للحياة. إنها تنبئق من الايمان، وتستند إلى

اللامعقول، وهي نتيجة عملية جراحية أجراها على نفسه لم يستعمل إبانها بنجأ آخر غير الفعل الدائب في سبيل البقاء، ولكنه فعلٌ جوهره النضال، ولا نتيجة لهذا النضال غير هزيمة الانسان، لكن هذه الهزيمة نفسها هي أروع انتصار.

## مقالات أونامونو

وميجيل دي أونامونو من أوائل الذين أسسوا أدب «المقالة» في اللغة الأسبانية، إلى جانب زميله المفكر الأكبر أورتيجا أي جاست ثم أثورين. وقد جمعت أشهر مقالاته في سبع مجلدات ونشرت ضمن «منشورات بيت الطلبة» في مدريد، وأهمها:

وحول الأصالة القومية (٥ مقالات) - والحياة حلم عدد والا عانه - والكرامة الإنسانية عدوازمة الوطنية عدول الباطن! عدد الفردية الأسبانية عدول الفلانية عدد نفوس الشباب عدو النوعة العقلية والنزعة الروحية عدالحضارة والمدنية عدول الملاآت، وكل شيء ملاء عدالكبرياء عدول المرتبة والاستحقاق عدول الحقيقة؟ عدوس الحياة عددول الاخلاص والنزاهة عدول المنخص عدول الخياة عدول الأخلاص والنزاهة عدول المرتبة والاستحقاق عدول المنابعة والشخص عدول الاخلام والنزاهة عدول الأوربية عدول الأوربية عدول المنابعة الاوربية عدول المنابعة المنابعة الاوربية عدول المنابعة المنا

## الحضارة والمدنية

ونبدأ بتحليل مقاله الممتاز عن «الحضارة والمدنية».

يقول أونامونو أن ثمة وسطا خارجيا هو عالم الظواهر المحسوسة، التي تحيط بنا وتسندنا، ووسطا باطنا أو داخلياً هو شعورنا نحن، وهو عالم أفكارنا وتخيلاتنا وأمانينا وعواطفنا. لكن ليس من الممكن تحديد الفواصل بين كلا الوسطين،، إذ لا يستطيع أحد أن يخبر أين يبدأ الواحد أو ينتهي الآخر، ولا أن يرسم خط تقسيم بينها، ولا إلى أي حد نحن ننتسب إلى العالم الخارجي، أو إلى أي حد هذا العالم ينتسب إلينا، فأنا أقول: وأفكاري، إحساساتي، كها أقول: وكتبي، ساعتي، حذائي،، وأقول: وأمتي، ساعتي، حذائي، وملكى، عن أمور أنا التي أنتسب اليها!

ودملكي، يسبق د الأناء، فالأنا يتجل أنه مالك، أولا، ثم منتج، وينتهي بأن يظهر الأنا الحقيقي، حينها يصل إلى مطابقة إنتاجه مع استهلاكه.

والوسط الباطن أو الداخلي يتكون عن الوسط الخارجي بنوع من التكاثف العضوي، وعالم الشعور ينشأ عن عالم

الظواهر ويؤثر فيه وفيه ينتشر. فثم مد وجزر وانتشار وانكماش مستمر بين الشعور وبين الطبيعة التي تحيط به، وبقدر ما تطبع النفس وذلك بالتشبع بالواقع الخارجي، فإن أضفي روحية على الطبيعة باشباعها بالفاعلية الباطنة فأنا والعالم كلانا يصنع الأخر على التبادل. ومن هذا الفعل ورد الفعل المتبادلين ينشأ في داخلي الشعور بأناي، أناي قبل أن يصبح دأنا محضاء. والشعور بالذات هو نواة الفعل المتبادل بين عالمي الخارجي وعالمي الداخلي. ولا حاجة إلى التوسع في القول بلَّن الانسان يؤثر في الوسط وأن الوسط يؤثر في الانسان، وأن الوسط يؤثر في نفسه بفضل الانسان، والانسان يؤثر في نفسه بفضل الوسط. فنحن بأيدينا نصنع الأدوات في العالم الخارجي، ونصنع استعمال هذه الأدوات في عالمنا الداخلي: والأدوات واستعمالها أغنيا عقولنا، وعقولنا وقد غنيت عن هذا الطريق تغنى بدورها العالم الذي منه استخرجنا هذه الأدوات. فالأدوات هي إذن عالمان في وقت واحد: عالم الداخل، وعالم الخارج. إن ثم مشاركة هائلة بين الشعور وبين الطبيعة. وكل شيء يحيا في الشعور، في شعوري، نعم كل شيء حتى شعوري بذاتي، وحتى ذاتي أنا وذوات سائر الناس. ومن المهم جداً أن نشعر شعوراً عميقاً حاداً بهذه المشاركة بين شعورنا وبين العالم، وكيف أن هذا الأخبر من عملنا كها أننا نحن من عمله، لأن عدم إدراك هذه المشاركة يفضى إلى نظرات جزئية، ومثل تلك التي تسمى باسم والتصور المادي للتاريخ، القائل بأن والانسان مجرد لعبة في أيدى القوة الاقتصادية.

وهمنا يتساءل أونامونو: هل الوسط الاجتماعي هو الذي يتقدم، أو الفرد؟ ويجيب قائلا:

إنه منذ اليونان وما تقدم هو العلوم والفنون والصناعات والنظم الاجتماعية والوسائل والآلات، لا القدرة الانسانية الفردية، إن الذي تقدم هو المجتمع أحرى من أن يكون الفرد هو الذي تقدم، المدنية أحرى من أن تكون الحضارة هي التي تقدمت، ويمكن أيضاً أن يقال اننا حين نولد لا نكون مزودين بأي كمال أكثر من اليونان القدماء، واننا نرث العمل المتراكم للقرون في وسطنا الاجتماعي، لا في تركيبنا الباطن أو تركيبنا المعقل. ويمكن، على العكس من ذلك، ، أن يقال أيضاً أن تقدم الملكات الفطرية للفرد تسير بنفس الخطوات، المتفاوتة في السرعة، التي يسير بها الوسط الاجتماعي، وإن المدنية والحضارة يتقدمان معا، وبنفس الدرجة، بفضل أفعالها وردود أفعالها المتبادلة.

ولا يشكن أحد في أنه حتى لو حطمت كل الألات الميكانيكية لظل العلم الذي أبدعها والمكتنز في العقول الانسانية، نقول لظل هذا العلم كاملا حيا قابلا للانتقال من عقول إلى عقول. إذ ينبغي التمبيز تماما بين انتقال المزيد من القدرة العقلية بواسطة جهاز عضوي جسماني، وبين هذه الواقعة وهي أن الحضارة (أو الثقافة) الباطنة تظل حية قابلة للانتقال رغم تحطيم أجهزة المدنية.

إن من الحبة تنمر الشجرة، وهذه تعطى حبة أخرى، في نفس الوقت الذي فيه تمهد الأرض حولها لتلقيها. والحبة تحتوي في ذاتها على الشجرة الماضية والشجرة المقبلة، إنها أبدية الشجرة. ونحن بني الانسان نحن حبوب شجرة الانسانية. والانسان، الانسان حقا، الانسان الذي هو إنسان بكل معاني هذه الكلمة، يحمل في داخله كل العالم المحيط به، وعدن كل ما يعالجه بثقافته.

وهنا قد يعترض بفكرة والعوده التي قال بها فيكو والقائلة بأن في التقدم مصاعد ومهابط، وأدوار نزول بعد أدوار صعود، وأطوار انحلال بعد أطوار ازدهار. ولكن هذه الفكرة إنما أوحى بها تصور خاطىء للتقدم، وذلك بتصوره على أنه يسير في خط مستقيم مؤلف من سلسلة من التموجات الصاعدة أبداً.

لا ليس الأمر هكذا، في نظر أونامونو. إنما التقدم سلسلة من الانتشارات والتكاثفات الكيفية، إنه إثراء الوسط الاجتماعي بمركب يتكاثف ويتركز فيا بعدعن طريق التنظيم والنزول إلى الأعماق السرمدية للانسانية، والتمهيد بذلك بنده أحسن من السابقة عليها، وكل شجرة أغنى من سالفتها. والطبيعة، بسلسلة من الانتشارات والتكاثفات، والتفاضلات والتكاملات، تنفذ في الروح، كما تنفذ الروح في الطبيعة. والمدنيات أرحام لمدنيات مقبلة تتكون فيها كالأجنة ثم تولد كمدنيات جديدة.

ومن المدنية تتركز الحضارة، والنظم الاجتماعية تهى، تقدم المجتمع، لكن هذا التعقيد الخارجي المتزايد ينتهي بأن يكون هو نفسه جرثومة ومبدأ فناء. فالحرف، الذي يحمي الروح الوليدة ويتجسدها، يقتلها حينها تصبح ناضجة. والأمر نفسه ينطبق على الكلام، الذي يلد الفكر ويخلقه، ولكنه في النهاية يختقه: فيموت اللحم الحي بعد أن تحجر بسبب الغشاء الذي تحولت إليه الطبقة اللحمية التي خرج منها.

وإنها للحظة رهيبة حافلة بالقلق والضيق ـ تلك التي نشعر فيها بضغط الرحم، وهكذا الحال في المدنيات: فحينها تغوص المدنيات الخارجية، وعالم النظم والأبنية الاجتماعية ـ في اسفلها الذاتي، تحرر الحضارات الباطنة التي كانت هي امهاتها والتي خنقتها في النهاية.

وكم هو منظر محزن في نظر الروح الرومنتيكية أن ترى انهار مدنية! نعم ، هو محزن، لكنه جميل! فللدنيات، شانها شان بني الانسان، تولد، وتعيش، وتحسوت وتتحلل كما تركبت. ولا مناص لها من أن تموت، من أجل أن تشمر الحضارة التي تركزت فيها، كما أننا معشر بني الانسان لا بد أن نموت من أجل أن تثمر أعمالنا وبدون الموت نظل أعمالنا بد أن نموت من الممكن أن تنزايد، لكنها لن تعطي ثمارا. إن المدنية تتحلل. لكن: أولا تحمل عناصرها المنفصلة طاقة أغنى من تلك التي نجم عنها التحلل؟ أولم يحمل رجال فجر العصر الوسيط، وأبناء انحلال الامبراطورية الرومانية، خلود روما في نفوسهم؟

وليس قليلا أن تزيد عناصر العالم عنصرا، ولو واحدا، أكثر من العناصر التي بدأ بها منذ أن انفصلت الأرض عن السديم! ذلك لأن العدد المتزايد من التراكيب التي يسمح بها هذا العنصر الجديد يمكن من إيجاد عالم أفضل، ولا سبيل إلى إيجاد تركيبات جديدة إلا بشرط تحطيم التركيبات القديمة. بل هذه نظرة آلية، وهناك ما هو أفضل منها: فإن العالم إذا ما حقق كل محتواه الممكن، واصبح تراباً فإن من الواجب أن نعتقد أن كل جزيء من هذا التراب، وكأنه ذرة آحادية كاملة، يحمل في داخله كل العالم القديم، والعالم الجديد.

ويا لها من ثمرة رائعة لمدنية أن تظفر بهذا العنصر الجديد، بهذه الذرة الاجتماعية الجديدة، بهذا الانسان الجديد، بفكرة جديدة! إن نمطا إنسانيا جديدا، وفكرة حية جديدة لكفيلان بانشاء عالم جديد على أنقاض العالم القديم.

إنسان جديد! هل فكرنا جديا فيها تنظوي عليه هذه الكلمة من معان؟! إن الانسان الجديد حقا معناه التجديد الشامل للانسانية جمعاء، لأن الانسانية ستقتني روحه، إن ذلك بمثابة درجة جديدة في السلم الشاق المؤدي بالانسانية الى ما فوق الانسانية. وكل المدنيات مهمتها أن تنشىء حضارات، والحضارات مهمتها أن تنتج أناسا، وإيجاد الناس (بالمعني الكامل) هو الغاية من المدنية، والانسان هو

النتاج الأعلى للانسانية، والواقعة السرمدية في التاريخ. وما أجمل ان ينبثق من بقايا المدنية إنسان جديد! إن الانسان الجديد معناه المدنية الجديدة.

ويقول أونامونو إنه لا معنى للسؤال: هل المجتمع صنع من أجل الفرد، أو الفرد من أجل المجتمع - لأني أنا المجتمع، والمجتمع هو أنا. والذين يجعلون الواحد في مقابل الآخر: المجتمع والفرد، الاجتماعية والفردية مم أولئك الذين يأخذون مأخذ الجدهذا السؤال: ما الذي كان أولا: البيضة أو الدجاجة؟ إن كلمة وأولا، هذه دليل على الجهل.

ذلك أن دالمن أجلية، هنا لا معنى لها إلا فيها يتعلق بالشعور والارادة ودمن أجل، تتعلق بشعوري: فالعالم والمجتمع من أجلي أنا، لكني أنا في نفس الوقت المجتمع والعالم، وفي داخل الأنا يوجد الآخرون، ويقيمون، وهناك يظلون باستمرار. فالمجتمع في كل فرد، وكل فرد في المجتمع.

ولا ضير من تحلل المدنية، ففي ذلك تمهيد لايجاد مدنية جديدة. وينبغي أن نساعد على هذا الافراز وتنشيط سير هذا التحلل لعناصر المدنية، ولا بد من تحرير الحضارة من المدنية التى تخنقها.

وبنبرات حارة يدعونا أونامونو إلى هجر هذه التربة العتيقة التي حَجَرت روحنا، ولنحول المدنية إلى حضارة؛ ولنبحث عن جزر عذراء خاوية، حبل بالمستقبل، وطاهرة طهارة صمت التاريخ، جزر الحرية، ابنة الطاقة الخلاقة، الطاقة المتجهة دائها نحو المستقبل.

نعم، المستقبل، هذا الملكوت الأوحد للمثال!

ذلك تحليل موسع لهذا الفصل الذي عقده أونامونو عن الحضارة والمدنية، وفيه نلمع تأثره بالتفرقة المشهورة في فلسفة الحضارة عند المفكرين الألمان بين الحضارة وبين المدنية، والتي ستجد تحليلها الأدق، الذي يبلغ مرتبة وضع قانون عام لتطور الحضارة، عند أوزفلد اشبنجلر.

ولتقدير قيمة أفكار اونامونو هنا ينبغي ألا ننسى أنه كتب هذا المقال في مطلع القرن، وأن فلسفة التطور كها وضعها دارون واسبنسر كانت هي السائدة في تلك الفترة، وأن الأمل في إحداث ثورة جذرية في الانسانية كان هو الرجاء الاكبر عند المفكرين في نهاية القرن الماضي حين سادت فلسفة نيتشه في الانسان الأعلى، وصنع ابسن شخصية دبراند، وانتشرت المذاهب الاجتماعية الداعية إلى بناء مجتمع جديد على أنقاض

المجتمع البورجوازي المسيطر آنذاك، وتنازع موقف الأنسان المجاهان قويان متعارضان في إدراكها لمعاني الحرية والتقدم والمستوى الواجب للانسانية.

وأونامونو كان من دعاة التغيير الجذري للمجتمع في سبيل العلاء بقيمة الانسان. وكان من الحماسة للتقدم الانساني بحيث طغت العاطفة المشبوبة على الرؤية العقلية الواضحة. ورغم ذلك فآراؤه موحية، تنضح بأنبل العواطف الانسانية النوعة، بالمعنى الديناميكي لهذه العبارة، لأن أونامونو كان من دعاة النضال العالي في سبيل تحقيق القيم الانسانية الرفيعة، ولم يستسلم للعواطف الهيئة الرخيصة المستسلمة، ولا للمعاني الجوفاء التي لا تقوم على ساقين، لأنه لا يهتم إلا بما هو عيني: فهو لا يهمه الانسانية، وإنما يهمه والانسان العيني، المكون من طم وعظم، الانسان الذي يولد ويتألم ويموت ويأكل ويشرب ويلعب وينام ويفكر ويتمنى، الانسان الذي يرى ويسمع، أخونا، حقاء كها قال في كتابه الرئيسي عن دالشعور الأسيان بالحياة، ولا عجب في ذلك، فهو من المتأثرين بأبي الوجودية بالحياة، ولا عجب في ذلك، فهو من المتأثرين بأبي الوجودية كيركجور، ويعد من رواد الوجودية الملهمين.

# المذهب والشخص

وتحت عنوان «الفلانية» (وكلمة دفلان» العربية انتقلت إلى الاسبانية كما هي) كتب أونامونو بحثا طويلا يتناول فيه موضوع المذهب والشخص: لماذا يؤثر الناس أن يتحدثوا عن الأسخاص بدلا من المذاهب، وأن ينسبوا إلى الأشخاص بدلا من الآراء، فيقال «الكنتية» بدلا من «النقدية الجديدة»، ووالهيجلية» بدلا من المثالية المتعالية، ألخ، ويقال الماركسية بدلا من الاشتراكية العلمية، الخ وهكذا نجد غالباً نسبة بلا معنى أو فكرة، وكأن المذهب إلى شخص بدلا من نسبته إلى معنى أو فكرة، وكأن المذهب الفلسفي يساوي بقدر ما يكشف عن شخصية واضعه.

ولتفسير هذه النزعة عند الناس يقول أونامونو إنه لا شيء أرسخ في الانسان من ميله إلى تشبيه كل شيء بالانسان. وحتى أشد الناس حماسة في مكافحة هذه النزعة لا يستطيعون ضد التخلص منها. إذ نجد مثلا أن معظم الذين يصيحون ضد الأضرار الناجمة عن نزعة التشبيه بالانسان في العلم يتحدثون باستمرار عن الاطراد والثبات في قوانين الطبيعة، دون أن يدركوا أن مثل هذا المبدأ هو مصادرة لا تنشأ ولا تأتي من التجربة، بل تستبط من طريقتنا في العمل ومن شعورنا ومن

ضروراتنا العملية. وكم قالوا وكرروا أن فكرة القوة وما شابهها من أفكار إنما نستمدها من شعورنا، ومن الطريقة التي بها نشعر بما نبذل من مجهود. ونحن نشعر بأنا وواحده من خلال تغيراتنا وتنوعاتنا، ومن هنا نستنتج صفة الوحدة، ونبسطها على كل الطبيعة.

والسبب في ذلك أننا في حاجة إلى أن نشبه بأنفسنا القوى الخارجية، وأن نجد في سلوكها بعضاً من سلوكنا. ومن هنا كان تطور فكرة الألوهية في الضمير الانساني. وكها قال أوغسطين في والاعترافات، وهو يتكلم عن الله:

قال: «من ذا الذي يدرك الله ويعبر عن الله؟ وما ذلك الذي يلتمع أحيانا في عيون نفسي ويجعل قلبي يخفق رهبة ومحبة؟ إنه شيء مختلف كل الاختلاف عني، ولهذا أتجمد خوفا، وهو شيء هو بعينه ذاتي، ولهذا أشتعل حباه.

ومهما يكن من رأينا في تصوير الالوهية فثم اسقاط من أنفسنا على هذا التصوير:

إننا نتصور الله كأنه مثلنا، لأن طرقه وأعماله شبيهة بأعمالنا وطرقنا، ومع ذلك فهي تختلف عنا كل الاختلاف: كاختلاف اللامتناهي عن المتناهي.

وهكذا نرى الضرورة التي تلجئ الانسان إلى تشبيه القوى العليا بالانسان، بل والتصور الأعلى للالوهية وحتى الذين ينكرون الألوهية يشبهون عن علم أو غير علم الطبيعة والقانون والمادة بالإنسان. وفاللامعلوم، عند هربرت اسبنسر، ووالصورة، عند هيجل كلاهما يشبه بالقوة الانسانية. إن والصورة، الميجلية قوة إنسانية الشبه، وتشخيص.

فالفكرة لبست شيئا ذاقوام جوهري بحيث يمكن أن تقوم بذاتها، بل هي تفترض دائها عقلا يتصورها. وحين نريد أن نجسم الافكار ونعطيها قيمة موضوعية عالية، كها فعل أفلاطون. فلا بد من البحث عن عقل عال فيه تنعقد هذه الأفكار، وهو الذي يتصورها. ومذهب النماذج الأولى أو الأفكار السابقة على الظواهر لا بد أن يفضي إلى النفس الألهية، وإلى الروح اللامتناهية السرمدية التي ولدتها. والسبب في هذا هو أن الفكرة كها قلنا ليست ذات قوام جوهري يستقل بنفسه في الوجود، إنها لا توجد إلا في العقل الذي يتصورها. والفكرة في ذاتها، بجردة عن العقل الذي يؤديها ويهبها الحرارة في العاطفة والاهتزاز في الارادة، هذه الفكرة شيء بارد، متحجر، عقيم.

والفعل العقلي لا يحدث في الانسان دون نصيب من العاطفة وقدر من الارادة مها يكن هذا القدر ضئيلا. واسبنسر، ومعه بعض علياء النفس والاجتماع، كان يرى أن الافكار لا تقود العالم، وإن تقدم الانسانية مرجعه إلى العواطف، لا إلى الافكار.

لكن أونامونو يرى، على العكس من ذلك، أن تقدم الجنس البشري إنما يرجع إلى الناس، ومن توالى من الناس بعضهم وراء بعض وبعضهم مختلف عن بعض، وأن العالم لا ينقاد بالافكار ولا بالعواطف بل بالناس، الناس بأفكارهم وعواطفهم وأفعالهم.

وقد يعترض على هذا فيقال إنه إذا كان من المؤكد أن الناس هم الذين يقودون العالم ويحددون تقدم النوع الانساني، فانهم إنما يفعلون ذلك بفضل أفكارهم، بل ومقودين بأفكارهم. ويجيب أونامونو عن هذا الاعتراض قائلا إن ثمة اعتباراً ينبغي ها هنا ألا نغفله وهو: الاختلاف الهائل بين ما يسمى عادة باسم الفكرة: أي شيء يمكن تسجيله على الورق والإيحاء به إلى شخص آخر بعيد، وبين الفكرة التي تحيا وتنمو في عقل إنسان غير منفصلة عن هذا العقل. وهذا العقل بدوره لا بد أن يجتويه فرد له جسم ويسري فيه الدم والحياة.

إننا نعرف الناس أكثر مما نعرف الأفكار ولهذا نحن نثق فيهم أكثر من ثقتنابالأفكار. فالانسان هو دائياً هو هو ، مع تغيرات ضئيلة جداً، أما الفكرة الواحدة فلا نظل دائها هي هي. إنها ليست دائماً هي هي لأنه إذا كانت الحياة معناها الفعل. وإذا لم يوجد إلا ما يفعل، وما يوجد لا يحيا إلا بقدر ما يفعل، فإن الفكرة الواحدة، والتصور المحدد مرتين بنفس الطريقة يحدث في عقلين مختلفين نتائج مختلفة. ذلك لأن فردين، هما أ، ب، في ظروف متماثلة يفعلان بطريقة مختلفة، وكلاهما يفسر ويبرر لنفسه ولغيره أفعالهما المختلفة بواسطة نفس الفكرة، ولتكن ج. فالفرد أ يسند فعله إلى الفكرة ج، والفرد ب يسند الفعل المضاد إلى نفس الفكرة ج، وكل منهما يتهم الآخر بعدم الاتساق المنطقي. وأكثر من هذا نجد أن الفرد وأه يفسر ويبرر سلوكه اليوم بالفكرة وأه ولكنه غدأ يفسر سلوكه ويبرره بالفكرة د. وهكذا نجد أن الفكرة ليست هي التي تقود الانسان، بل الانسان هو الذي يستعين بالفكرة ليبرر مسلكه، وفي سبيل ذلك لا يتردد في أن يغير أفكاره لتتلاءم مع تغير أنواع

إن الأفكار، حتى أبعدها عن التجربة، لا تتبلور إلا إذا

تجسدت في هذا الانسان أو ذاك. وجذه المناسبة يذكر أونامونو مظاهر التقديس التي أحيط بها في ألمانيا تشبيع جنازة فردينند لاسال (١٨٦٥ - ١٨٢٩) الزعيم الاشتراكي الشهير، الذي اشترك في ثورة سنة ١٨٤٨، وفيها التقى بكارل ماركس، وأنشأ في سنة ١٨٦٣ الهيئة العامة للعمال الألمان التي عرفت فيها بعد باسم حزب الديمقراطية الاشتراكية. وقد قتل في مبارزة سببها مسألة غرامية. يقول اونامونو انه من الغريب أن الفوضويين، بينها يحتجون ضد عبادة الأشخاص هذه، فانهم ينشرون على أوسع نطاق صور باكونين (١٨١٤ - ١٨٧٦) الفوضوي الروسي المعروف، وصور الامير كروبوتكين (١٨٤٢ - ١٩٢١) النوعا من العبادة.

ولكن الأفكار لا تولد غير الافكار، والناس لا يولدون غير الناس، وإن كانت الافكار لا يمكن أن تولد الأفكار إلا بواسطة الناس، والناس لا يمكنهم أن يصنعوا أناسا بمعنى الكلمة إلا بواسطة الأفكار.

ولكن أنامونو لا يريد أن يفرض هذا الرأي فرضاً، لأنه يرى أن للرأي المضاد القائل بأن الناس هم الذين ينبغي أن يكونوا في خدمة الأفكار ـ نقول انه يرى لهذا الرأي وجاهته يحونوا في خدمة الأفكار ـ نقول انه يرى لهذا الرأيين، وإنحا أيضاً، فيقرر أنه ليس ثم خلاف حقيقي بين كلا الرأيين، وإنحا الأمور نجد العاطفة لا الاستدلال المنطقي، هي التي تتحكم، وثم عوامل عملية هي التي تحمل على تفضيل الناس على الأفكار أو العكس. فمن الناس من يعتقدون أنهم يفهمون الأفكار أو العكس. فمن الناس من يعتقدون أنهم يفهمون الأفكار خيراً من الناس ويشعرون معها بطمأنينة الأشخاص الذين يعرفونهم، ويستريبون في كل مذهب. وأنصار تفضيل الناس على قلة المناددهم لفهم الأفكار وتقديرهم، ويستندون في هذا إلى القول بأن الانسان كائن لا يستحق إلا القليل من الثقة ومن المستحيل الاحاطة به وفهمه تماما. ولكن أونامونو يرى أن المعرفة النامة عدى وقيمة الذهب أشد استحالة.

وهكذا ينتهي أونامونو إلى القول بأن الأشخاص لا الأفكار، هم الذين يقودون الناس والعالم. وهذا هو الذي يفسر نسبة المذاهب إلى أشخاص، لا إلى معان وأفكار.

### ملاء الملاء

وننتقل إلى بحث آخر عنوانه يعارض العبارة المشهورة

الواردة في سفر والجامعة، في الكتاب المقدس والتي تقول: وباطل الاباطيل وكل شيء باطل.

وأونامونو يستبدل بها عبارة مضادة هي : هملاء الملاءات وكل شيء ملاءه.

وهو في هذا البحث يتناول روح الياس التي تستولي على بعض الناس لخيبة آمالهم، عزاء وسلوى لأنفسهم، وهم الذين يقولون: ولماذا تهتم بالسعي للظفر باسم ومكانة، ما دمت لن تعيش على الأرض غير بضعة أيام، والأرض نفسها لن تعيش غير بضعة أيام الزمان الكلي؟ ستأتي لحظة يغطي النسيان فيها على اسم شكسبير واسم أخل الناس ذكرا.

وهذه الرغبة في الشهرة وهذه النزعة إلى السيطرة إلى أي سعادة حقيقية تقودان؟...»

مثل هذه العبارات تطن طوال التاريخ كطنين الجدجد في الليل ابان الصيف، أو هدير الأمواج على شاطئ البحر، بغير انقطاع. ورغم أن بعض الأصوات القوية العالية تخنى هذه الشكاة، المنبعثة من روح الانحلال، فإنها مستمرة أبداً، كضوضاء البحر وأمواجه تتكسر على الصخور.

لكن إذا سمعت إنسانا يشكوهذه الشكاة فلا تشكن في انه حلم أحيانا بالمجد، وربما لا يزال يحلم به، المجد: هذا الظل للخلود. أما الناس البسطاء فلا تصدر منهم أبدا مثل هذه الشكاة والشعراء وعشاق المجد هم الذين طالما تغنوا بعبث الحياة الدنيا.

وأونامونو ينصحنا إذا سمعنا هذه الشكاة أن نعارضها بهذه العبارة: وملاء الملاءات، وكل شيء ملاء، نعم! ابحث عن روحك بذراعي الروح نفسها، وعانقها! وضمها إليك، واشعر بها جوهرية حارة، فإذا اشتعلت بلهيبها فقل وأنت ملي، بالايمان بالحياة التي لا تنهي أبدا: وملاء الملاءات، وكل شيء ملاء،

وعلى المرء أن يسعى لملائه، يسعى إلى القوة أو الظفر بالشهرة، فإن سمع أحد رفاقه إبان هذا السعي ينشده النشيد اليائس عن باطل الاباطيل، فعليه أن يحس في نشيده أنه مجرد موجة عابرة زائلة، وأن هذا الرجل لم يمس روح نفسه بنفسه، وأنه لا يملك ذاته تمام الملك، ويعوره عيان جوهره.

نعم عيان الجوهر ـ هذه هي الكلمة التي ينبغي أن تكون شارة سعى الانسان. أي أن يسعى لإدراك جوهر ذاته، وأن

بمتلك هذا الجوهر عن وعي بعد تحقيق ما تستطيع تحقيقه من ممتلكات يعج بها جوهره.

إن العبارة: دملاء الملاءات، وكل شيء ملاء، هي صيحة السرور، صيحة التحرر والاستمرار، ولا يمكن الوصول إلى النطق بها إلا بعناق فراع الروح لذراع الروح، أي بالشعور الروحي النام بجوهر الانسان، ومن خلال سخرية البعض، وحقد الأخرين، واحتقار هؤلاء وعدم اكتراث معظم الناس.

وعلينا أن ندرك ذواتنا بأن نحب ذواتنا أولا، وحب ذواتنا والشرط لحب الأخرين، لأننا لا نعتقد في وجود الآخرين، إلا إذا اعتقدنا في وجود ذواتنا أولا. إن الانسان الذي يؤمن حقا بوجوده الخاص لا بدساع إلى الايمان بالغير، لأنه مضطر إلى ربط ذاته بالآخرين، ووصلها بالغير، وتحقيق ذاته من خلال الغير.

لكن روح الانحلال، وهي ترفع راية كتب عليها «باطل الاباطيل» تمود إلى الهجوم وتقول: «إذا كنت لا تموت كلية، وكنت تبقى جوهريا، ما دام هذا هو ما تؤمن به، فلماذا تريد أن تترك بعد موتك اسها؟ إذا ارتحلت بجوهرك فلماذا تريد أن تترك ظلك من ورائك؟».

لكن ما على الانسان إلا أن يتابع سيره، ولا يلتفت، لأن هذه الرغبة في ترك أثر من بعده هي الازدهار الطبيعي للايمان بوجوده. وكل موجود بوجوده الخاص يؤمل في أن يترك أثره في الموجودات الأخرى. لقد وُجِد شكسبير (أو شخص ألف المسرحيات التي تحمل اسمه) وقد عبر عن نفسه في مسرحياته ولا يزال يعيش فيها إلى الأن. وكل الذين يقرأونه، على مر العصور وفي سائر أنحاءالأرض، يتلقون في نفوسهم روح شكسبير، حتى لو كان ذلك على هيئة بذرة غامضة. ولأن كل الناس الذين تلقوه وأولئك الذين لا يزالون يتلقونه ذابوا في روح واحدة، تبعث شكسبير الأمس فيهم، وقد اكتمل وتجلى. وشكسبير الجديد هذا الذي عاش بأعماله في مختلف البلدان سيغدو ليحيا ويملاً جوهر شكسبير الأمس واليوم. إن كلا منا ينتقل في أعماله وانتاجه.

صحيح أن الفرد الذي يؤمن بانحلال ذاته ولا يعتقد في وجوده الجوهري بمكنه أن يعيش، بل وأن ينتج أعمالا ذات قيمة، لكن لا يمكن تصور شعب بأكمله تسود فيه هذه الروح، شعب جدير بالحياة، إن مثل هذا الشعب سيكون شعبا من العبيد.

وهكذا يؤكد أونامونو روح الأمل المتواصل في الانسان، وفي عمله في الدنيا وفي جوهره المستمر في أعقابه أو أعماله ونتاجه، ويحمل على صيحات اليأس والفنوط التي تشيح بوجهها عن العالم، مستسلمة للجانب السلبي من الوجود.

إن الحياة عنده أسيانة، ولكن أساها ينبغي ألا يدفع بالمرء إلى إنكارها وإلى اليأس من قيمة استمرارها وعلى المرء، من خلال الألام والمصاعب وألوان المرارة، أن يستشرف إلى تعميق الشعور بالذات، وأن يبلغ ملاء الملاءات، ويصل إلى الامتلاء الكامل حينها يرقد قلبه رقدته السرمدية في الراحة اليمنى للألوهية.

# أسلوبه الفكري

وأودعت في كتبي حرارة وحياة، حتى تقرأ. وأودعت فيها وجدانا: وجدان الكراهية، والازدراء، ووجدان التحقير مرات عديدة، هذا أمر لا أنكره، لكن هل الحرارة لا تصدر إلا عما يسمونه الحب، وفي معظم الأحوال هذا الحب لبس إلا ثرثرة ورخاوة، أو ضعفاً في العقل؟ نعم لقد وضعت فيها أيضاً الوان حبي، حبي أنا، تلك الألوان من الحب التي تجعلني أغضب، وتجعلني حاداً، قُلباً، أميل إلى الازدراء. نعم، بالحب أجعل نفسي غير عبوب، بحب أكبر وأصفى من ذلك الحب الذي يسعى لقاطف خداع وبه ينصحني بعض الناسه.

هكذا كانت كتابات أونامونو: مثيرة حاقلة بالمشاعر، وذلك لأنه كان شديد الاهتمام، لا يعرف عدم الاكتراث إلى قلبه وعقله سبيلا.

وهو يرى أن ثمة سندا ومستودعا من الحب في قاع كثير من الوان الكراهية. وكثير من الناس يكره بعضهم بعضاً، أو بالأحرى يعتقدون ذلك لأنهم يحترم بعضهم بعضاً، ويقدر بعضهم بعضا، بل ويحب بعضهم بعضا.

وونحن لا نكره، ولا نحب إلا ما يشابهنا من بعض النواحي، على نحو أو آخر، أما ما هو مضاد لنا تماما أو مختلف عنا اختلافا مطلقا فلا يستحق حبنا ولا كراهيتنا، بل عدم اكتراثنا. إذ جرت العادة بأن ما أكرهه لدى الغير، أكرهه لأني شعرت به في نفسي. أنه حسدي، وكبريائي، وتبيجي وجشعي هي التي تجعلني أكره الكبرياء، والحسد، والتهيج، والجشع عند الأخرين. وهكذا يحدث أن ما يربط الحب بالمحب والمحبوب هو نفس الأمر الذي يربط الكره بالكاره والمكروه، وعلى نحو ليس أقل قوة ودواماه.

وإذن فها تنضح به كتاباته أحيانا من كراهية إنما تصدر عن حب. وما في كتاباته من حدة قد مارسه هو على نفسه. ولهذا يقول: وأنا السيف وحجر الطاحون، وأنا أرهف السيف في نفسى ه.

والحب العنيف مصدره أيضاً أنه ليس رسول سلام بين الناس. وفي هذا يقول لأحد أصدقائه: ويا صديقي، إن الله لم يعثني في الدنيا رسولا للسلام ولا من أجل حصاد التعاطف، بل أرسلني لأبذر أنواع القلق والمضايقات، واحتمال الكراهية. وهذه الكراهية هي ثمن نجاتي، ذلك لأن السلام، السلام الروحي، هو في العادة كذب وسبات، وهو لا يريد أن يعيش في سلام لا مع الناس ولا مع نفسه. إنه يطلب الحرب، الحرب في داخل نفسه. وشعاره هو: والحقيقة قبل السلام!».

وقد ظل أونامونو في حرب مستمرة مع نفسه ومع خصومه: فكان كثير المساجلات مع الكتاب، وكان يرسل سهامه الحادة إلى كل ما لا يرضى عنه، خصوصا وقد شهد مصرع الامبراطورية الاسبانية سنة ١٨٩٨، وهو حادث كان له أبلغ الأثر في نفوس كل الأسبان، والمفكرين الأسبان بخاصة فدفع إلى إراقة بحار من المداد حول مصير أسبانيا، وإمكانيات تجديدها، وأسباب انهيارها، وما يمكن اقتراحه في سبيل إعادة مكانتها، وما هو الأسبان الأصيل، وما موضع أسبانيا بين أوربا وأفريقية لأنها معقد الصلة بينالاثنتين. وقد دخل أونامونو حلبة هذه المعركة بجعبة حافلة بالسلاح والذخيرة، وراح يطلق الرصاص ذات اليمين وذات البسار، في تناقض بارز حيناً. ورغبة صريحة في المفارقة والادهاش حينا آخر. وحتى حين كان يسكت، لفترات قصيرة جداً، كان يفكر بصوت عال كها قال: وإن من الناس من يفكرون بصوت عال، وأنا واحد من هؤلاء. وحين أسكت أحلم، لكني لا أفكر وأقول باللسان ما أقوله بالقلمه.

ولنأخذ مشكلة من هذه المشاكل التي صال فيها أونامونو كنموذج لطريقة تفكيره ومساجلاته، وهي مشكلة خطيرة في التاريخ الأسباني الحديث لأن أسبانيا، خصوصا في القرن السادس عشر، كانت في مواجهة أوربا كلها تقريباً. ومن هنا شاع القول بأن أفريقية تبدأ عند جبال البرانس (الفاصلة بين فرنسا وأسبانيا) وقامت المعركة بين دعاة الأوربية ودعاة الأسبانية، وكان الأولون يقولون: وينبغي أن نكون حديثين، وويجب أن نكون حديثين، وويجب أن نصبح عصريين، وولا بد من مسايرة العصري، والخلاصة أن

دعواهم هي والأوربية، ووالعصرية،

ودخل أونامونو المعركة بمقال طويل نشره في ديسمبر سنة الم ١٩٠٦ قال فيه إن كلمة وأوربي، تعبر عن فكرة غامضة جداً، غامضة كل الغموض. وأشد منها غموضا كلمة وعصري، وقد يبدو أننا لو جمعنا بين الكلمتين في العبارة وأوربي عصري، لكان ذلك أوضح. ولكن الواقع أن ذلك سيزيد الأمر غموضا على غموض.

وفي مناقشته لا يفزعه أن يقال عنه إنه لا يستخدم المنهج العلمي المستند إلى المنطق والبراهين العقلية والوثائق، ويقرر أنه لا يريد منهجا غير الانفعال الوجدان: ولا أريد منهجا آخر غير منهنج الوجدان المنفعل، وإذا انتفض صدري من التقزز أو الكراهية أو الرحمة أو الافتقار، فاض القلب وتكلم الفم وتدفقت الكلمات كها تشاءه.

ثم يتساءل: «هل أنا أوربي؟ هل أنا عصري؟، فيجيب ضميره:

«كلا! لست أوربيا، أوربيا بمعنى الكلمة، كلا لست عصريا، عصريا بمعنى الكلمة». ويتابع فيقول:

ووعدم شعورك بانك لست أوربيا ولا عصريا، أفلا يسلب منك صفة الأسباني؟ وهل نحن الأسبان لا نقبل الرد إلى الأوربية والعصرية؟ وفي هذه الحالة، أفلا نجاة لنا؟ ألا توجد حياة غير الحياة العصرية والأوربية؟ وحضارة أخرى؟ . . . أما عن نفسي (أي أونامونو) فيجب أن اعترف أنني كلما ازددت في الأمر تأملا، اكتشفت أن روحي تشعر بكراهية شديدة لكل ما يُعد مبادىء موجهة للروح الأوربية الحديثة، وللسنة العلمية اليوم بمناهجها واتجاهاتها. إن الناس يتحدثون كثيراً عن شيئين، هما: العلم والحياة. وكلاهما بغيض إلى نفسي ـ هكذا ينبغي أن أعترف».

ويصرح بأنه حين كان من أنصار استسر كان مولعا بالعلم. لكنه اكتشف فيها بعد أنه كان على خطأ في هذا الولع، كخطأ أولئك الذين يعتقدون أنهم سعداء، وهم في الواقع ليسوا كذلك. وكلا، لم أكن أبداً عاشقا للعلم، ذلك لأني كنت أبحث دائها عن شيء وراءه فإن سأله سائل: وماذا تريد أن تضع في مقابلة العلم؟ أجاب: والجهل، لكن هذا ليس بالأمر المؤكد. إن في وسعي أن أقول مع الواعظ، ابن داود (سليمان)، ملك أورشليم، إن ما يبزيد علماً

- يزيد ألماً، ونفس النهاية تنتظر العالم والجاهل، لكن لا، ليس الأمر هكذا. ولست في حاجة إلى اختراع كلمة أعبر بها عها يقابل العلم، لأن هذه الكلمة موجودة، ألا وهي: الحكمة. لكنك قد تتساءل: وهل الحكمة تتعارض مع العلم؟ وأنا مقوداً بمنهجي الخيالي، وبوجداني المنفعل الروحي وبكراهياتي العميقة وانجذاباتي الباطنة - أجيب فأقول: نعم، هناك تعارض: إن العلم ينتزع الحكمة من الناس ويحولهم عادة إلى أشباح محملة بالمعلومات.

تلك هي الفكرة الأولى. العلم. والفكرة الثانية وهي الحياة لها أيضاً ما يقابلها، وهو الموت. وهذا التقابل يفيد في إيضاح التقابل الأول. فإن نسبة الحكمة إلى العلم كنسبة الموت إلى الحياة، أو إذا شئنا قلنا إن الحكمة نسبتها إلى الموت كنسبة العلم إلى الحياة. فموضوع العلم هو الحياة، وموضوع الحكمة هو الموت. العلم يقول: «يجب أن نحيا، ويسعى باحثا عن الوسائل المؤدية إلى إطالة الحباة وتيسيرها، وتطويلها، وتوسيعها، وتخفيفها، وجعلها مقبولة حلوة. أما الحكمة فتقول: ويجب أن نموت، وتسعى باحثة عن الوسائل المؤدية إلى إعدادنا للموت على خير نحو. ولقد قال اسبينوزا في القضية رقم ٦٧ من القسم الرابع من كتاب والأخلاق: «إن الانسان الحر لا يفكر في الموت أبداً، وحكمته ليست في تأمل الموت بل في تأمل الحياة، ولكن أونامونو يرفض قول اسبينوزا هذا بكل شدة، لأن مثل هذه الحكمة لن تكون حكمة بعد، بل ستكون عليا، ومثل هذا الرجل الحر من كل قلق، ومن الهم، ومن نظرة ابي الهول لن يكون رجلا. ويمضى أونامونو في مفارقاته هذه فيقول: ووها هي ذي فكرة أخرى لا أحبها مثل فكرتي الحياة والعلم، وهي فكرة الحرية. فليس ثم حرية حقيقية إلا حرية

ويتساءل بعد هذا: لكن إلى ماذا يسعى أولئك الذين يتعلقون بالعلم والحياة والحربة، مديرين ظهورهم للحكمة والموت؟ إنهم يسعون إلى السعادة. فالأوربي العصري يأتي إلى الدنيا سعيا وراء السعادة لنفسه والآخرين، ويعتقد أن واجب الانسان أن يسعى كي يكون سعيداً.

ولكن أونامونو لا يقر أبداً بهذاالمبدأ: مبدأ السعادة والبحث عن السعادة وأن غاية الانسان العصري هي السعادة، ويسوق في مقابل ذلك محرجة اعتباطية كما سماها: اعتباطية لأنه، كما قال، لا يستطيع أن يبرهن عليها بالمنطق بل تمليها عليه العاطفة التي يفيض بها قلبه، لا عقله الذي في رأسه.

وهذه المحرجة تقول: إما السعادة، أو الحب. فإذا شئت الواحد فعليك أن تتخلى عن الأخر. إن الحب يقتل السعادة، والسعادة بدورها تقتل الحب. \_ وهذه معان طالما عبر عنها الصوفية الأسبان، الذين يرى فيهم أونامونو الفلاسفة الحقيقيين الوحيدين.

وهو يريد أن يخلص من هذا إلى القول بأن المثل الأعلى للأسباني يخالف هذا المبدأ الذي اتخذه الأوربي الحديث محور حياته. ومن هنا كان الأسبان متمردين على الثقافة الأوربية الحديثة، ولا يرى أونامونو في هذا الموقف أية غضاضة، وما على الأسبان من لوم إذا شاءوا أن يعيشوا وأن يموتوا خارج هذه الثقافة (أو الحضارة) الأوربية.

وهو لا يقصد من هذا إلى الدعوة إلى الجهل والهمجية وعدم الفعل. كلا، وفإن ثم طرقا لاغاء الروح، والسمو بها، وتوسيع الأفاق أمامها، وإشاعة النبل فيها والالهية دون اللجوء إلى وسائل هذه الحضارة الأوربية. وأعتقد أن في استطاعتنا أن غارس وننمي حكمتنا دون أن ننظر إلى العلم إلا كوسيلة، مع اتخاذ الحيطة اللازمة حتى لا تفسد روحنا. وكها أن حب الموت والشعور بأن الموت هو مبدأ حياتنا الحقة ينبغي ألا يحملانا على التخلي العنيف عن الحياة، أي على الانتحار، \_ لأن الحياة إعداد للموت، والموت يكون أفضل بقدر ما يكون الاعداد له أحسن \_ فكذلك حب الحكمة

#### مؤلفاته الكاملة

- Ensayos. Residencia de Estudiantes, Madrid, 1916-18, 7 vols.
- Ensayos, ed. Aguilar, 2 vols., Madrid, 1942
- Obras Completas, Ed. Aguilar, Madrid, 1950 ss;
  - 1. Paisajes, 1951
  - 2. Novelas, 1951
  - 3. Ensayos, 1950
  - 4. Ensayos, 1950
  - 5. De este y de aquello, 1952.

# مراجع

- Julian Marias: Miguel de Unamuno. Espasa-Catpe Madrid, 1943.
- M. Orami: El pensamiento filosofico de Miguel de

الإنسان. ولم تكتف بهذا ، بل أضافت أيضاً إلى الألمة الأفعال الإنسانية الدنيئة ، خصوصاً عند هوميروس وهزيود . والواقع أن هذا كله يتنافى أشد التنافي مع التنزيه الواجب لله لأن الله منزه كل التنزيه عن أن يتصف بصفات البشر ، فلكي نحتفظ للالوهية بقداستها لا بد أن ننزهها عن صفات الإنسان ، ولما كان الله هو الكمال فإن الله أيضاً واحد . وإكسينوفان يشرح عذا الرأي فيقول : إن الألمة لا يمكن أن يتفق مع مقامها أن تكون خاضعة لشيء . كها أن الألمة من ناحية أخرى ليست في حاجة إلى أن تتخذ خدماً وأتباعاً ، ولهذا فليس هناك إله أكبر عاجة آف بوجواره آلهة بل لا بد من وجود إله واحد .

حقاً إن إكسينوفان في الشذرات التي بقيت لنا من قصيدته المشهورة: « في الطبيعة » يتحدث عن الله أحياناً في صيغة الجمع ، لكن الواقع أنه حين يتحدث عن الألهة في صيغة الجمع إنما يفعل ذلك حين يعبر في صورة شعرية ، وحين يعرض آراء الأخرين من أجل تفنيدها ، أي أن الاستعمال اللغوي وحده هو الذي جعله يتحدث عن الآلهة في صيغة الجمع . ومن هنا فمن الراجع تماماً أن إكسينوفان كان موحداً .

لكن على أي نحو يجب أن نفهم هذا التوحيد ؟ أنفهمه على طريقة المؤلمين ، أم على طريقة القائلين بوحدة الوجود ؟ هنا يختلف المؤرخون أشد الاختلاف ، ولكن خلاصة الرأي أن إكسينوفان كان يقول بوحدة الوجود ولم يكن يقول بالتأليه بالمعنى المفهوم لأنه جمع بين الطبيعة وبين الله ، وتحدث عن الله بوصفه الطبيعة ، وعن الطبيعة بوصفها الله .

تأي بعد هذا مسألة الوجود ، وهل تصوره إكسينوفان واحداً أو كثيراً . فنجد أولاً أن أفلاطون يقول عن إكسينوفان إنه قال إن الكل واحد ونرى أرسطو يقول إن إكسينوفان كان أول من قال بثبات الوجود ووحدته ، وردد هذه الأقوال ـ بما لا يدع مجالاً للشبك ـ ثاوفرسطس ثم تيمون والعبارة التي تنسب إلى إكسينوفان في هذا الصدد هي أنه قال إن الإله يظل دائماً كها هو ، ولما كان الله والطبيعة شيئاً واحداً ، فالوجود أيضاً على هذا الساس يظل شيئاً واحداً ، فالوجود أيضاً على هذا العبارة ؟ يجب أن يقال أولاً إن إكسينوفان كان يفرق بين الوجود بوصفه كلاً وبين الإجزاء المختلفة في الوجود . أما من ناحية الوجود بوصفه كلاً ، فقد قال إكسينوفان عنه إنه واحد ، بممنى أن صفاته لا تنغير . وهذا طبيعي إذا ما تذكرنا الصفات التي نسبها إلى الله ، حينها جعل الله ثابتاً قديماً لا يطرأ عليه التغير ولا نسبها إلى الله ، حينها جعل الله ثابتاً قديماً لا يطرأ عليه التغير ولا

Unamuno, Espasa-Calpe, Madrid, 1943.

- A. Valbuena: Prat in: Historia de leteratura espanola, pp. 337-53. Madrid, 1937.
- Mora Ferrater: Unamuno, bosquejo de su filosofia, Buenos Aires, 1944.
- S. Serrano Poncela: El pensamiento de Unamuno. Ciudad de Mejico, 1953.
- F. Meyer: L'ontologie de Miguel de Unamuno,
   P.U.F. Paris, 1955.
- R.-M. Albérés: Miguel de Unamuno. Editions Universitaires, Paris.

# الإيلية

اكسيتوفان: اعتاد المؤرخون أن يبدأوا المدرسة الإيلية بفيلسوف لا يمكن أن يعد فيلسوفاً إيلياً خالصاً ، وكل ما يمكن أن نعده هو أنه فيلسوف انتقال بين المدرسة الأيونية والمدرسة الإيلية ؛ هذا الفيلسوف هو اكسينوفان.

والمصادر التي تحدثنا عن فلسفة اكسينوفان مصدران ، وكلا المصدرين مختلف عن الأخر . فالمصدر الأول يصوُّر لنا اكسينوفان فيلسوفا دينيا فحسب، بينها يصوره المصدر الثاني فيلسوفاً طبيعياً إلى جانب كونه فيلسوف دين . فمن الناحية الأولى عُدُّ اكسينوفان ـ والكتاب الأقدمون متفقون أجمعين في هذا الصدد ـ نقول إنه عُدِّ أول من حارب الشرك والتصورات اليونانية السابقة للآلهة أو للإله ، فقام يؤكد قدم الله بدلًا من حدوثه، وثباته بدلًا من تغيره ، وتنزهه بدلًا من تشبيهه ، ويمنع أن تكون صفاته صفات محدودة سواء من الناحية الطبيعية ومن الناحية الأخلاقية . فهو يقول أولًا إن الله قديم ، لأن كل ما هو حادث فهو فان ، بينها صفة الفناء لا تناسب الله ، ولذا فالله قديم . ويقول ثانياً إن الله لا يتغير ، بل هو ثابت ، لأن كل تغير هو تغير إلى أسوأ ؛ وهذا يتنافى مع مقام الألوهية . ويقول ثالثاً إن الناس قد أساءوا إلى الله ، فصوره كل بحسب حاله ، فالزُّنج يجعلون الآلهة سود الشعور فطس الأنوف، بينها التراقيون يجعلون الألهة زرق العيون ذهبيي الشعور . ولو استطاعت الخيل أو البقر أن تصور الله لصوَّرته في صورة الخيل. والبقر . وعلى هذا ، فإن الناس قد صورت الألهة بصورة ا

الحدوث. وعلى هذا فالوجود ، بحسبانه كلا ، ثابت في نظر إكسينوفان . لكن هذا لا يمنع من أن إكسينوفان لم ينكر التغير ولم ينكر الظواهر . فإن حديث إكسينوفان عن التغيرات وعن نشأة الكون من الطين ثم تحوله إلى الأرض وتحول الأرض في المستقبل إلى طين من جديد ، كل هذا يجعلنا نؤكد أن إكسينوفان لم ينكر التغير كما سيفعل رجال المدرسة الإيلية ، فهو إذاً يقول بالتغير فيها يتصل بالحوادث الجزئية ، وهنا موضع التفرقة بين إكسينوفان وبين المدرسة الإيلية بوجه عام .

فإذا ما انتقلنا من نظريته في العالم والله إلى نظرياته الطبيعية ، وجدنا الروايات تتضارب حول هذه المسألة تضارباً شديداً ، فبعضهم يقول إن إكسينوفان قد نظر إلى التراب على أنه المعنصر الأول ، وبعضهم أضاف إلى التراب الماء والواقع أن التراب فحسب ، ولكن البعض ينسب إلى إكسينوفان أنه قال بنظرية العناصر الأربعة ، وهي رواية تعد من أكثر الروايات تهافتاً واقربها إلى عدم الصحة . ويلاحظ بوجه عام ، أن إكسينوفان قد اكتشف عن طريق مشاهداته الطبيعية حيا رأى بعض الحيوانات المائية تتجمد وتصير صخراً بأن تصبح حفريات ، أن الماء يتحول إلى تراب ، وأن مصدر التحول الأول هو الماء ثم التراب معاً

أما تصوره للكون فالرأى مختلف أيضاً فيها إذا كان هذا الكون عدوداً أو لا محدوداً ، فبعضهم يذكر عنه أنه تصور الكون على أنه كرة ، وتبعاً لهذا كان يقول بأن الكون محدود والبعض الآخر من هذه الروايات تجعله يقول إن الكون لا محدود، وبذا يعده أصحاب هـذه الـروايـات تلميـذاً لأنكسمندريس خاصة . وقد ذكر ثاوفرسطس صراحة أن إكسينوفان كان تلميذاً لأنكسمندريس. \_ فإذا نظرنا الآن نظرة إجمالية إلى مذهب إكسينوفان وجدنا أنه بدأ أولاً تلميذاً لأنكسمندريس بأن كان فيلسوفاً طبيعياً ثم أصبح من بعد فيلسوف دين أو صاحب مذهب ميتافيزيقي لاهوتي ، فلم تكن الطبيعيات بالنسبة إليه غير مقدمة للإلهيات. ولكن بعضاً من المؤرخين المحدثين مثل رينهرت يصف إكسينوفان بأنه كان شاعراً فحسب ، وينسب إليه البعض أيضاً أنه بحث بحوثاً ميتافيزيقية جدلية وأنه كان المصدر الأول للجدل الذي ظهر فيها بعد في المدرسة الإبلية . وأصحاب هذا الرأي هم هؤلاء الذين بريدون أن يربطوا ربطأ قوياً بين إكسينوفان والمدرسة الإيلية على حين يريد أولئك الذين يعدونه شاعراً فحسب أن يفصلوا فصلًا

تاماً بينه وبين المدرسة الإيلية . وقد نسب إلى إكسينوفان أنه كان شاباً ساخراً ، ولكن هذا ليس بثابت تماماً . وهي فكرة صادرة عن هؤلاء الذين نظروا إليه على أنه شاعر فحسب ، وليس فيلسوف دين .

وإذا نظرنا إلى إكسينوفان من ناحية الوجود الفيناه أولاً ينسب إلى الله الصفات التي سينسبها الإيليون من بعد إلى الوجود . لكنه لا ينظر إلى الوجود تلك النظرة التي نظر بها هؤلاء إلى الوجود ، وإنما يجعل في الوجود تغيراً ولم يكن بعد قد أدرك المشكلة الكبيرة التي تكمن في كون الوجود ككل هو غير متغير ، بينها الوجود كاجزاء متغير . أما الذي أدرك هذه المشكلة لأول مرة فهو زعيم المدرسة الإيلية الحقيقي ، ونعني به برمنيدس . ويلاحظ فيها يتصل بتكوين فلسفة إكسينوفان أنه برمنيدس . ويلاحظ فيها يتصل بتكوين فلسفة إكسينوفان أنه أنكسمندريس لأن أنكسمندريس لأن أنكسمندريس لأن أنكسمندريس كان متأثراً فيها قال بها إكسينوفان ، لكن أنكسمندريس كان فيلسوفا طبيعاً ولم يرتفع إلى مرتبة فيلسوف الدين ، بينها إكسينوفان قد أضاف شيئاً جديداً إلى فلسفة إنكسمندريس ، هو الناحية الدينية .

برمنيدس: أول الفلاسفة الحقيقيين في المدرسة الإيلية هو برمنيدس، ويعده البعض أول فيلسوف ميتافيزيقي وجد في بلاد اليونان، خصوصاً إذا لاحظنا أنه قد قصر بحثه عل فكرة الوجود، ونظر إلى الوجود بحسبانه شيئاً بجرداً وليس هو الطبيعة نفسها. كما أضاف إلى الوجود الصفات الأصلية التي يمعل من هذا الوجود كالألوهية سواء بسواء. ولهذا لم يكن يفرق بين الوجود والألهة، لأنه ابتداً من مسألة الوجود، بأن قال إن الشيء الحقيقي الوحيد هو الوجود، أما ما عداه فهو عدم، والعدم لا يمكن أن يفهم، ولا يمكن التحدث عنه، وهو ليس وجوداً بأي حال من الأحوال. وقد رأى برمنيدس عن هذا الطريق أن يجتفظ للوجود بكل صفائه، ويجعله خالياً من العدم؛ ولهذا فإن الوجود الحقيقي هو الوجود الثابت فحسب.

فالوجود أولًا يتصف بالوحدة ، لأنه لا شيء غير الموجود ؛ ويتصف ثانية بالثبات لأن كل تغير فهو من الوجود إلى الوجود ، ومعنى هذا أنه لا تغير مطلقاً ، لأن التغير من الوجود إلى العدم لا يمكن أن يفهم : فمن الوجود ينتج الوجود ولا يمكن أن ينتج العدم ؛ وعلى هذا فالتغير غير ممكن . وبهذا وضع برمنيدس الصيغة الأولى أولًا للمثالية ، وثانياً للقول بثبات

الوجود ، وهو في هذا قد عارض هرقليطس معارضة شديدة ، فبينها هو يقول بالوجود الثابت الدائم يقول هرقليطس بالتغير المستمر .

وإبتداء من برمنيدس ستتخذ الفلسفة اليونائية طريقين : الطريق الذي يقول بالوجود الثابت والطريق القائل بالوجود الثابت والطريق القائل بالوجود المتغير ، وسيأتي الفلاسفة بعد ذلك من أجل التوفيق بين هذين القولين المتعارضين ، وسيكون هذا التوفيق إما توفيقاً آلياً كها سيفعل الذريون من بعد ، أو توفيقاً روحياً عقلياً كها سيفعل أنكساغورس ، أو توفيقاً يجمع بين الاثنين وفيه عنصر أسطوري كها سيفعل أمبادوقليس. فإذا ما جعلنا نقطة البده في فلسفة برمنيدس المشكلة التي ظهرت في فلسفة إكسينوفان ولكنه لم يستطع أن يجلها . ، وهي مسألة التوفيق بين الثبات الواجب للوجود ككل والتغير الذي تدل عليه الحواس في جميع الجزئيات . فإنا نرى برمنيدس قد اضطر أيضاً إلى البحث في مشكلة المعرفة لأن الحواس تدلنا على أن الوجود متغير ، فكيف نستطيع أن نفسر هذه المعلومات التي تقدمها لنا الحواس ؟

كان على برمنيدس من أجل هذا أن يبحث في المعرفة الحسية من أجل أن يقدر قيمتها في تحصيل المعلومات وإدراك الحقائق ، وقد انتهى عن هذا الطريق إلى مذهب عقلي مثالي يصور الوجود الخارجي على أنه وهم ويجعل الوجود الحقيقي وجوداً آخر هو الوجود الذي يكشف لنا عنه العقل ، وبهذه التفرقة بين المعرفة المعقلية وبين المعرفة الحسية وضع برمنيدس الول مرة مشكلة المعرفة في وضعها الصحيح .

يبدأ برمنيدس بنظرية المعرفة فيقول: من الواجب أن يفرق الإنسان بين نوعيز من المعرفة . المعرفة الأولى هي الظنية أو الظن ( دوكسا δόξα) والمعرفة الثانية هي المعرفة العملة أما المعرفة الأولى فليست جديرة بأن تسمى معرفة لأنها آراء وتصورات شعبية وهمية ، بينها المعرفة العقلية هي وحدها المعرفة الحقيقية لأن الحواس تصور لنا الوجود في شكل تغير ، والحقيقة تصبح تبعاً للحواس خيالاً وحُلماً فحسب ، على حين أن العقل هو الذي يستطيع أن يصوره لنا الوجود الحقيقي . والأن ، فها هو هذا الوجود الذي يصوره لنا العقل ؟ هذا الوجود هو الوجود الحلل في المكان . وهو الوجود الذي لا يمكن التعبير عند ، غير الحال في المكان . وهو الوجود الذي لا يمكن التعبير عند . فالوجود أولاً هو كل شيء ، لأن ما عدا الوجود ، وهو العدم ، ليس بشيء : فلا شيء خارج الوجود يمكن أن يعقل أو يؤكد ، بل العدم نفسه لا نستطيع أن نصوغه في صيغة

السلب ، لأن صوغه أو تصوره معناه أننا نمنح العدم شيئاً من الوُجود ، ولو أنه وجود ذهني ، وليس وجوداً واقعياً ، ومن هنا فلا نستطيع أن نُعْقَلُ العدم أو أن نتصوره .

ثم إن الوجود إذا كان كذلك فهو واحد ومطلق . وذلك لأنه إذا لم يكن واحداً ، فمعنى هذا أنه متعدد ، ومعنى أنه متعدد أن هناك شيئاً آخر غير الوجود به يكون التعدد والتفرقة . ولما كان الوجود هو كل شيء ، فإذاً لا يمكن أن يكون هناك شيء آخر غير الوجود والعدم به يكون التعدد والتفرقة . فإذا قلنا عن التفرقة إنها من الوجود ذاته ، فمعنى هذا أننا نقول إن الوجود مبدأ التفرقة في الوجود ، وهذا خلف .

والوجود ثابت ، لأن التغير معناه أن يأخذ الشيء شيئاً لم يكن عنده من قبل أو أن يُؤخذ منه شيء كان فيه من قبل ، ولما كان الوجود هو الكلّ ، فلا يمكن أن يضاف إلى الوجود شيء جديد لم يكن لديه من قبل ، كما أنه لا يمكن أن يؤخذ منه شيء كان فيه من قبل . وعلى هذا فالوجود غير متغير . هذا إلى أن التغير يقتضي المكان ، والمكان هو السطح الحاوي للأجسام المحوية ، فإذا لم توجد أجسام ، لم يكن ثمت مكان . والأن ، فإنه لما لم يكن هناك أجسام فلن يكون هناك مكان ، وبالتالي لن تكون ثمت حركة . وعلى هذا فالوجود ثابت .

والوجود قديم أبدى ، لأنه إذا كان حادثاً فإنه في هذه الحالة إما أن يكون محدثاً لنفسه وإما أن يحدثه غيرُه ، والفرض الثاني غير صحيح لأنه لا شيء غير الوجود كها قلنا من قبل . والفرض الأول كذلك غير صحيح ، لأنه إذا كان هو الذي يحدث تفسه ، فلماذا أحدث نفسه في لحظة دون لحظة أخرى ؟ إن حدوثه في لحظة دون لحظة أخرى معناه أن هناك دافعاً سبب اختياره هذه اللحظة دون تلك اللحظة وهذا الدافع لا بدأن يكون شيئاً غير الوجود ، ومعنى هذا أن هناك شيئاً غير الوجود ، وهذا خَلْف كها ذكرنا من قبل . وإذا كان قد حدث ، فمعنى هذا أنه حدث من غيره ، وهذا الغير هو العدم ، والعدم لا موجود كما قلنا ، أي أنه لا يمكن أن يكون علة ولا معلولاً ، ومن ثم فهو لم يحدث ، أي أنه قديم ؛ كما أن معنى هذا أيضاً أنه أبدى ، لأنه لا ينتقل إلى العدم ، من حيث أن العدم لا يمكن أن ينتج عن الوجود ، ومعنى هذا أن العدم لا يمكن أن يكون معلولًا أو علة ، وإذا لم يكن معلولًا فإن الوجود أبدي ؛ وإذا لم يكن علة ، فإن الوجود قديم أو أزلي .

وإذن فالوجود هو الكل ، وهو واحد ، وهو ثابت ، وهو

أزلي ، وهو أبدي . والآن ، فها هو الفكر ؟ إن الفكر لا يمكن أن يكون غير الوجود ، والوجود الذي يعقل ذاته هو أيضاً وجود ، فالوجود والفكر إذاً ، أو الوجود والماهية ـ كها سيقال فيها بعد ـ شيء واحد .

ذلك هو مذهب برمنيدس الرئيسي في الوجود ، وهو المذهب الذي يقول بالعقل . ويكون الشطر الأول من مذهبه . إلا أن برمنيدس - مع ذلك - في الشطر الثاني من قصيدته يتحدث عن الوجود كما تُصَوِّره الحواس أو كما يصوره المعتقد العامي ، أي أنه يجب ألا نفهم هذا الجزء على أنه مذهب قال به برمنيدس نفسه من حيث إنه هو مذهبه ، بل نفهمه على أنه قول أواد به برمنيدس أن يصور الوجود الذي تتصوره الحواس . يقول برمنيدس هنا إن الوجود مثل الكرة ، لأن الكرة هي أكمل الأجسام ، ومستوية من جميع النواحي ، وثابتة في كل أجزائها .

ثم ينتقل إلى بيان أصل الوجود فيقول إن له أصلين : هما الحار والبارد أو النور والظلمة ، وعن هذين المبدأين ينشأ الوجود . وهو يسمي هذين المبدأين أيضاً باسم الزوج والزوجة ، وعن هذا التزاوج بين الاثنين ينشأ الإروس أي الحب ، وعن الإروس ينشأ باقي الوجود . ولا يعنينا هنا ما يقوله برمنيدس في الطبيعيات ومذهبه الكوني ، بل يعنينا أن نرجع إلى أقواله الأولى ، لكي نبين مكانة برمنيدس في تاريخ الفكر .

يختلف المؤرخون أشد الاختلاف في هذا الصدد . وذلك لأن برمنيدس يصور الوجود تصويراً حسياً خالصاً فيقول إنه الملاء . فهذا القول دعا تسلر ثم بيرنست إلى القول بأن تصوره برمنيدس لم ينظر إلى هذا الوجود كوجود عقلي ، لأنه تصوره تصوراً حسياً من حيث إن الوجود هو الشيء المادي الباقي ، أو الأساس لكل الموجودات . وعلى هذا الأساس يقول بيرنت إن الرأي ، يقوم رأي آخر مناقض للأول تمام المناقضة ، وهذا الرأي هو الذي يجعل من الوجود عند برمنيدس وجوداً عقلياً الرأي مو الذي يجعل من الوجود عند برمنيدس وجوداً مقلياً صرفاً . وأصحاب هذا الرأي نوعان : منهم من يجعل هذا الوجود وجوداً ميتافيزيقياً ، ومنهم من يجعله وجوداً منطقياً بيرنت ـ أبا المثالية ، أما الاخرون فيجعلونه رجل منطق فحسب انصرف عن الدراسة الطبيعية انصرافاً ناماً بوصفها أشياء لا غناء فيها ؛ فماذا يعنيني أن أعرف أن أصل الوجود الماء

أو الهواء أو النار ، وماذا يعنيني أن أعرف أن مركز الوجود هو ـ النار . . . كل هذه وهميات وظنيات وتصورات من إبداع الحواس أو من نسج الخيال . ومن بين الأولين ـ وعلى رأسهم جومبرتــســ من يجعل الوجود عند بــرمنيدس متصفــأ بالصفات التي للجوهر عند اسبينوزا: فصفات الجوهر عند اسبينوزا الامتداد والفكر، وكذلك الحال في الوجود عند برمنيدس: هو متصف بصفات الامتداد والفكر فحسب. وفي مقابل ذلك يقول المنطقيون ، أو الذين يتصورون الوجود عند برمنيدس تصوراً منطقياً ، إن برمنيدس قد نظر إلى هذا الوجود نظرة منطقية خالصة ، بمعنى أن الوجود هو الفكر وأنه وجود في الذهن أو في العقل ، وأن الوجود الخارجي وهم . ومن أصحاب هذا الرأي ريبهرت شم أنصار مدرسة ماربُرج، ولكن أصحاب هذه النزعة قد غالوا فيها مغالاة شديدة ، وخصوصاً برونو بَــوْخ، لـذا يجب الا ناخذ بتصوير مدرسة ماربرج لفكر برمنيدس ، كها يجب ألا نأخذ بنظرية اتسلر وبرنت .

وخلاصة ما نقوله نحن هو أن الوجود عند برمنيدس ليس هو الوجود الحسي ، كها أنه ليس الوجود المنطقي الصرف ، بل هو وجود حاول صاحبه أن يرتفع به عن الوجود الحسي ؛ لكن درجة التجريد ، فيها يتصل بالوجود ، لم تكن كافية لكي تجعل من هذا الوجود وجوداً لا حسياً أو وجوداً منطقاً .

زينون الإيلي : أقام برمنيدس مذهب الوجود بناه كاملًا لم يكن مجتاج بعد إلى مواد وإنما كل ما بقي هنالك هو أن يدافع عن هذا المذهب ضد خصومه ، فوكلت مهمة الدفاع إلى تلميذيه : زينون الإيلي ومليسوس.

يتاز زينون عن مليسوس في أن الأول كان رجلاً منطقياً ذا قدرة عظيمة على الحجاج ، فبرع كل البراعة في الدفاع عن مذهب استاذه ، بينها كان مليسوس أقل قدرة حتى اضطر في النهاية إلى الخروج بعض الشيء عن مذهب استاذه ، تبعاً لإلزامات الخصوم التي كان لا بد له أن يأخذ بها في دفاعه عن هذا المذهب . والنتيجة التي تستخلص من الدفاع الذي قام به كل من زينون ومليسوس هي أن مذهب الوجود كها تصوره برمنيدس ، لا يمكن أن يوفق بينه وبين المذهب المضاد له ، وهو مذهب الكثرة والتغير . وكلها اشتد هذان التلميذان في مذهب الكثرة والتغير . وكلها اشتد هذان التلميذان في الدفاع ، ظهر لأصحاب هذا المذهب ، إن كانوا يريدون حقاً الاستمرار فيه ، ألا يسلموا للخصوم بشيء ، فإن في مجرد الاستمرار فيه ، ألا يسلموا للخصوم بشيء ، فإن في مجرد

التسليم بشيء اعترافاً بفساد الباقي ، لأن هذا المذهب يكوّن وحدة تامة .

زينون الإيلي هو تلميذ برمنيدس ، لم يخالف أستاذه في شيء ؛ وحتى في الجزء الخاص بالطبيعيات ـ ويلاحظ أن كل ما ورد لنا في هذا الباب مشكوك فيه ـ لم يخرج مطلقاً عما قال به برمنيدس . لهذا فمن الراجع أن زينون لم يقل شيئاً في الطبيعيات ، لأن أستاذه قد قال كل شيء .

أراد زينون أن يدافع عن مذهب الوجود الواحد الثابت ، فلجأ من أجل هذا إلى طريقة غير مباشرة فبينها كان أستاذه يستخرج خصائص الوجود من ماهية الوجود نفسه استخلاصاً استدلالياً ، لأن صفات الوجود تستخلص كلها من ماهية الوجود ، نرى زينون على العكس يحاول الدفاع عن مذهب برمنيدس مستعملًا طريقة غير مباشرة ، وذلك بأن يقول إن المذاهب المضادة لمذهب الوجود عند برمنيدس تفضى قطعاً إلى تناقض ، ومعنى إفضائها إلى تناقض أنها غير صحيحة ، وما دامت غير صحيحة فالمذاهب المضادة لها صحيحة . وعن هذا الطريق يثبت الأصل ببطلان النقيض. ولو أن في هذا المنهج الشيء الكثير من الجدل اللفظى ، فإنه يلاحظ أن زينون لم يكن في جدله مشابهاً للسوفسطائية فالغرض متباين عند الاثنين، لأن زينون كان يرمى من وراء جدله إلى إثبات حقيقة إيجابية ، هي مذهب الوجود عند أستاذه ، بينها كان السوفسطائيون يرمون من وراء جدلهم إلى نتائج سلبية ، هي القضاء على الفلسفة كما تُصُوِّرت حتى ذلك الحين . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى يلاحظ أن الدقة المنطقية أو دقة الاستدلال عند زينون كانت دقة واضحة ، وكانت تسير على أصول مرعية من المنطق ، بينها لم تكن الحال كذلك عند السوفسطائيين .

ومذهب برمنيدس في الوجود يقوم على أصلين رئيسيين هذا الوحدة والثبات ، لذا كان على تلميذه أن يدافع عن هذا المذهب فيها يتصل بهذين الأصلين . ومن أجل هذا تنقسم حجج زينون إلى قسمين رئيسيين : قسم خاص بالتعدد وقسم خاص بالحركة . وفي كل من هذين القسمين توجد حجج أربع ؛ فلنبدأ الآن بالقسم الأول .

حجج زينون ضد التعدد : أولاً \_ الحجة الأولى خاصة بالمقدار ، وفيها يقول زينون إنه إذا كان الوجود متعدداً ، فإنه سيكون حينئذ لا متناهياً في الصغر ولا متناهياً في الكبر في آن واحد . وذلك لانه إذا كان متعدداً ، فمعنى هذا أنه مكون من

وحدات ، وهذه الوحدات بدورها إما أنها وحدات نهائية أو أنها تنحل إلى وحدات نهائية ؛ وهذه الوحدات النهائية لا تنقسم . والأن : فإن ما لا ينقسم ليس له مقدار ، وعلى هذا فإن كان ليس له مقدار فإنه إذا أضيف إلى شيء أو نقص منه فإنه لا يؤثر شيئاً ، والشيء الذي إذا أضيف أو إذا انتزع لا يؤثر ، هو لا شيء . ومعنى هذا في النهاية أنه إذا كان هذا الوجود متعدداً فهو مكون من وحدات هي لا شيء فالوجود إذن سيكون متناهياً في الصغر . هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، إذا قلنا أو إذا أردنا ان نجعل للوجود مقداراً ، فمعنى هذا أنه لا بد لنا أن نضيف ( ننسب ) إلى الوحدات مقداراً : فإذا كان لكل وحدة مقدار ، فإن الوحدة الواحدة تتميز من الوحدة الأخرى بوجود شيء مميز ، وإلا لكان الاثنان شيئاً واحداً : وهذا الشيء المميز هو مقدار ، ما دمنا قلنا إنه لكي يكون وجود فلا بد أن يكون ثمت مقدار . وعلى هذا فإنه بين الوحدة والوحدة وحدة ثالثة ؛ وهذه الوحدة الثالثة ذات المقدار بينها وبين كل من الوحدتين الأخريين مقدار كذلك ، وهكذا إلى ما لا نهاية . . . ومعنى هذا أن الوجود سيكون كبيراً كبراً متناهياً .

ومن هنا نرى إننا إذا قلنا إن الوجود متعدد ، فإننا ننتهي إلى نتيجتين متناقضتين ؛ وإذا كانت الحال كذلك فالمقدمة الأولى باطلة ، فالوجود إذن ليس متعدداً بل هو واحد .

ثانياً: الحجة الثانية تقوم على العدد. وهنا يقول زينون إنه إذا كان الوجود متعدداً فمعنى هذا أنه لا محدودً عدداً من معدود عدداً لانه مهما يكن به من مقدار، فلن يكون أكثر مما هو به، فهو إذاً محدود. وهو أيضاً لا محدود من ناحية العدد، لانه لكي نُفرَّق بين الوحدة والوحدة، فلا بد من أن نتصور وحدة ثالثة وهكذا باستمرار إلى ما لا نهاية، وعلى هذا فإنه غير محدود من ناحية العدد. وهكذا ننتهي، كما انتهينا في الحجة الأولى، إلى نتيجتين متناقضتين، وهذا يؤذن ببطلان المقدمة، وعلى هذا فالوجود واحد.

ثالثاً : الحجة الثالثة تقوم على المكان . يقول زينون إنه إذا كان كل ما هو موجود فهو في مكان ، فإن هذا المكان لا بد أيضاً أن يكون موجوداً في مكان . وهذا المكان الجديد سيكون بدوره موجوداً في مكان . . . وهكذا إلى ما لا نهاية . ولما كان ذلك غير ممكن التصور ، فالمقدمة إذاً باطلة . ومعنى هذا أن الوجود واحد .

رابعاً : تقوم الحجة الرابعة على فكرة التأثير الكلي :

ويضرب مثلاً لذلك ، فيقول : إننا إذا أتينا بكيلة من القمح ثم بذرناها ، فإنها ستحدث صوتاً ، ولكن إذا أخذنا الحبة الواحدة من القمع وبذرناها وجدنا أنها لاتحدث صوتاً . فكيف تسنى إذن أن ينتج شيء كلي ، هو الصوت هنا ؛ من أشياء لا وجود لها ؟ معنى هذا أنه إذا كانت الأشياء متعددة فلا يمكن أن تنتج شيئاً ، ما دامت الوحدات المتركبة منها لا تنتج وحدها شيئاً . وعلى هذا فالوجود ، ما دام ينتج شيئاً ، فإنه ليس متعدداً ، وإذاً فالوجود ، واحد .

تلك هي الحجج الأربع التي أدلى بها زينون ضد التعدد . وننتقل منها إلى :

# حجج زينون ضد الحركة :

اولاً: تسمى الحجة الأولى باسم الحجة الثنائية ، لأنها تقوم على القسمة الثنائية . وتتلخص في أنه لكي يمر جسم من مكان إلى مكان ، فلا بد أن يمر بكل الأجزاء الموجودة بين كلا الكانين ، وعلى هذا فإن قام جسم من (أ) لكي يصل إلى (ب) فإنه لا بد له ، لكي يصل إلى هدفه وهو (ب) أن يمر أولاً بالمنتصف ، وليكن (ج) ، لكن قبل أن يصل إلى (ج) ، لا بد أيضاً أن يكون قد مر بمنتصف المنتصف ، وليكن (د) . ولكن يجب أيضاً ، قبل أن يمر بالنقطة (د) ، أن يمر بمنتصف الربع ، ومكذا . . . فإذا كان التقسيم لا متناهياً ، فإنه لا يمكن أن يصل إلى النقطة المطلوبة وهي (ب) إلا إذا مر بحالا لا نهاية له من يصل إلى النقطة المطلوبة وهي (ب) إلا إذا مر بحالا لا نهاية له من النقط في زمن متناه ، فمعنى هذا أنه لا يمكن مطلقاً أن يصل الشيء إلى هدفه ، أي أنه لا يمكن الحركة في المكان أن تكون . الشيء إلى هدفه ، أي أنه لا يمكن الحركة في المكان أن تكون . فعلى أساس المقدمة الأولى ، الحركة أي المكان أن تكون . فعلى أساس المقدمة الأولى ، الحركة إذاً غير عمكنة .

ثانياً: يقول زينون إن أسرع العدّائين لا يمكن أن يلحق بأشد الأشياء بطأ، إذا كان هذا الشيء سابقاً له بأي مقدار من المسافة. فإذا تصورنا مثلاً أن آخيل، وهو العدّاء السريع، موجود ما ؛ وأن هناك سُلحفاة تسبقه بمسافة - فإنه إذا بدأ الاثنان مع الحركة في ساعة واحدة ، فإن آخيل لن يلحق بالسُلحفاة . وذلك لأنه لكي يلحق بها لا بد له أولا أن يقطع المسافة عليه أن يقطع منتصف هذه المسافة وهكذا باستمرار . . . وما دام المكان منقسهًا إلى ما لا نهاية له من الاقسام، فلن يستطيع الخيل أن يلحق بالسلحفاة .

ويلاحظ أن الحجتين السالفتين متشابهتان وتقومان على

مسألة واحدة ، هي تقسيم المكان إلى مـا لا نهاية من الوحدات . والفارق بين البرهانين هو أن الهدف في الحجة الأولى ثابت محدود ، بينها في الحجة الثانية الهدف متحرك متغير باستمرار .

### وهاتان الحجتان خاصتان بالمكان .

ثالثاً: قلنا إن الحجتين الأولين تقومان على فكوة أن المكان منقسم إلى ما لا نهاية له من الأقسام، أما الحجتان الأخريان فقائمتان على أن الزمان ينقسم إلى ما لا نهاية له من الاقسام. وأولى هاتين الحجتين الأخريين هي تلك المسماة باسم حجة السهم. فلو تصورنا أن سهياً انطلق من نقطة ما لكي يصل إلى نقطة أخرى، فإن هذا السهم لن يتحرك وذلك لانه من المعروف أن الشيء في الأن يكون غير متحرك، وعلى هذا فإذا كان الزمان منقسياً إلى عدة وحدات كل منها هي وجوده في الآن وجوداً ساكناً، فإنه سيكون إذاً ساكناً باستمرار. ومعنى هذا أن السهم لا يتحرك أي أنه ينطلق ولا ينطلق، أي أنه ينطلان المغدمة. أننا ننتهي إلى نتيجتين متناقضتين عما يؤذن بيطلان المغدمة.

ولتوضيح هذه المسألة نقول إنه من المسلم به \_ كها اعترف بذلك أرسيطو نفسه الذي رد على هذه الحجج جميعها \_ إن الشيء في الأن ساكن ، لأننا إذا سألنا عن الشيء أبن يوجد في هذا الأن أو ذلك ، قلنا إنه يوجد في (أ) أو في (ب) أو في (ج) ، . . . إلخ ولا نستطيع أن نقول إنه في المسافة بين أوبين ب وجد ففي كل آن يوجد الشيء المقذوف إذأ في أثنائه ساكناً . ولما كان الزمان هو مجموع الأنات ، فإن الشيء المار في الآنات سيكون ساكناً إبان كل الآنات أي إبان الزمان ، أي أنه سيكون ساكناً باستمرار .

وهذه المشكلة مشكلة خطيرة أثارها زينون ولعبت دوراً خطيراً في تاريخ الفلسفة من بعد ، وخلاصة هذه المشكلة هي أنه كيف يمكن ، إذا قلنا بالتقسيم ، أن نفسر الاتصال ، لأن الواقع أن كل تقسيم معناه الانفصال ، وفي هذا إنكار للاتصال ، وفي إنكار الاتصال إنكار للتأثير ، وفي إنكار التأثير إنكار للتغر .

رابعاً: الحجة الرابعة تقوم على فكرة أن الشيئين المتساويين في السرعة يقطعان مكاناً متساوياً في نفس الوقت. وعلى هذا، فإذا تصورنا ثلاث مجاميع وكل مجموعة من هذه المجموعات مكونة من أربع وحدات، ولتكن المجموعة الأولى

مكونة من الوحدات : ٤ ° ۲ ° ۱

ب ب ب ب ؛ والمجموعة الثانية مكونة من الوحدات : ٢ ٢ ٢ ع ع

ت ت ت ت ؛ والمجموعة الثالثة مكونة من الوحدات : ٤ ٣ ٣ ١

ث ث ث ث ، وأنها مرتبة أولاً في ملعب على حسب الصورة الاتبة :

۱۲۳ ٤ بببب ٤٣٢١ تاتات، ← ۱۲٤۳ دنات د

فلنتصور الآن أن المجموعة ب غير متحركة . فحينئذ إذا تحركت لل في اتجاه بُ بينها تحركت أني اتجاه بُ ، وكان هذا التحرك في نفس اللحظة فإنه يشاهد حين وصول للَّ إلى بُ أنه ستصل لمَّ تحت بُ فتكون على الشكل التالي :

وهنا يلاحظ أنه لكي تصل ت إلى بُ تراها قد مرت بوحدتين بالنسبة إلى ب هما ب و . ولكنها من جهة أخرى قد مرت ، وفي نفس الآن ، بأربع وحدات من ث هي ٢ ٢ ١ من ث أنها قطعت في نفس المدة وحدتين وأربع وحدات معاً ، ولما كانت كل وحدة من هذه الوحدات مساوية للأخرى ، فمعنى هذا أن ث قطعت في المدة عينها مسافة ونصفها . والآن : فإنه لما كنا قد قلنا تبعاً للمبدأ الرئيسي في علم الحركة إنه إذا تحرك جسمان متساويان في السرعة فإنها يقطعان نفس المسافة في مدة واحدة ، فإننا نجد هنا أن النتيجة الرئيسي أن النتيجة وصلنا إليها تناقض هذا المبدأ ، لأن الشيء الواحد قد قطع

المسافة ونصف هذه المسافة في أن واحد . إذاً فالمقدمة باطلة . ومعنى هذا أنه ليس ثمت حركة ، وإذاً فالحركة غير ممكنة .

وإذا نظرنا الأن إلى حجج زينون هذه، وجدناها جميعاً ، أو على الأقل أكثرها قابلة للنقد . فالحجة الثالثة من المجموعة الأولى وهي الخاصة بأن كل ما هو موجود فهو موجود في مكان ، يجب أن تتضح من حيث المعنى ومن حيث مدى التطبيق ، وذلك لأنه لا بد في النهاية من أن نقف عند مكان أخير مهما كان بُعد هذا المكان . والحجة الرابعة خاطئة ، لأن الحبة الواحدة من القمح تحدث أيضاً صوتاً مهما كان ضعف هذا الصوت ؛ وباجتماع هذه الأصوات الضعيفة لحبات القمح المختلفة يتكون صوت واحد كبير ، هو صوت كيلة القمح حين تبذر . والحجتان الأوليان ـ والاثنتان تقومان على فكرة واحدة كما قلنا ـ غير صحيحتين كذلك ، لأن التقسيم إلى ما لا نهاية هو تقسيم بالقوة فحسب ، كها سيقول أرسطو فيها بعد ، وليس تقسيمًا بالفعل . أي أنه إذا قسمنا شيئاً ما فمهما كان من عدد الأقسام التي نقسمه إليها فالعدد لا بد محدود . ثم إنه يلاحظ فيها يتصل بالحجة الأولى أنه ليس هناك زيادة ولا نقصان ، لأنه بقدر ما يزيد عدد الأجزاء بنقص مقدار الأجزاء ، لكن النتيجة باستمرار هي أن المقدار واحد . ولنشرح هذا فنقول . إذا أخذنا مقداراً وليكن (أ) وقسمناه إلى أقسام عددها (ع) فإن كل قسم يساوي غ ومجموع الأجزاء هو ع× غ أ ومعنى هذا أنه مهما كان عدد الأقسام فإن المقدار ثابت باستمرار . وعلى هذا الأساس لا يمكن أن يقال إن المقدار سيكون صغيراً إلى ما لا نهاية أو كبيراً إلى ما لا نهاية .

وحجج القسم الآخر يمكن الإجابة عنها كذلك، فالحجتان الأوليان ( والأساس فيها واحد كها رأينا من قبل ) تقومان على أساس التقسيم في الواقع إلى ما لا نهاية له من الاجزاء ، ولكن هذه التجزئة لا تستمر إلى ما لا نهاية في الواقع أو بالفعل ، بل بالقوة فقط تتم هذه التجزئة. هذا من جهة ، ومن جهة أخرى يلاحظ أنه ما دمنا نقول بأن المكان ينقسم إلى ما لانهاية له من الأقسام فعلينا أن نقول أيضاً إن الزمان الذي يتم فيه التحرك طول هذه المساقة المكانية لا بد أيضاً أن ينقسم إلى ما لانهاية له من الأقسام ، وعلى هذا لا يصح لنا أن نقول بأن ما لانهاية له من النقط يُقطع في زمن نهائي . فإذا سلمنا بأن المكان ينقسم إلى ما لانهاية له من النقط ، فعلينا إلزاماً أن نقول أيضاً إن الزمان بنقسم إلى ما لانهاية له من النقط . فعلينا إلزاماً فن نقول المكان ينقسم إلى ما لانهاية له من النقط . فعلينا إلزاماً فن مؤهو سيقطع المكان أن يُقطع مكان لانهائي من حيث التقسيم فهو سيقطع المكان أن يُقطع مكان لانهائي من حيث التقسيم فهو سيقطع

أيضاً في زمان لا نهائي من حيث التقسيم .

وحجة السهم ولو أنها أبرع الحجج فإنها أيضاً ظاهرة الخطأ، وذلك لأن فيها مغالطة منطقية من النوع المسمى باسم أغلوطة الحد الرابع Quaternio terminorum أي استعمال اللغظ الواحد بمعنيين مختلفين في قياس واحد ؛ فجين يقول زينون إن السهم في حالة إنطلاقه يوجد في نفس المكان ، فإن قوله في نفس المكان إما أن يكون بمعنى أن السهم يوجد وائماً في مكان أمساو ؛ وزينون يستعمل عبارته بالمعنين يوجد دائماً في مكان مساو ؛ وزينون يستعمل عبارته بالمعنين ويتتقل من المعنى الواحد إلى المعنى الأخر ؛ وفي هذا الانتقال يرتكب المغالطة المنطقية ، لأنه من الصحيح أن السهم موجود في دائماً في مكان مساو ولكن ليس معنى هذا أنه موجود في كل الأنات في نفس المكان ، بل هو منتقل من المكان الواحد إلى المكان الواحد إلى

بيد أن مشكلة السهم أعقد من هذا بكثير. لأنها بعينها مشكلة الاتصال في الوجود والتأثير بالتماس، فإذا تصورنا الزمان أو المكان مقسمين إلى أجزاء ، فعلى أي أساس يكون التقسيم ؟ كل تقسيم لا بد أن يكون على أساس التفرقة وإلا لم يكن ثمت تقسيم . ومعنى هذا أن بين الجزء والجزء شيئاً يفصل بين الجزئين ، والصعوبة هي في الانتقال من الجزء إلى الجزء الاخر كيف يتم وكيف يكون التأثير من الجزء الواحد إلى الجزء الآخر ما دام بينها فاصل ؟ وهذه المشكلة قد أثارت الكثير من الجدل حولها وما زال هذا الجدل قائماً حتى اليوم ، فلحجة زينون هذه المشيء الكثير من الوجاهة .

أما الحجة الرابعة فيئة الخطأ ، لأنها تقوم على أساس حركة الشيء بالنسبة لشيء آخر سواء أكان هذا الشيء الآخر متحركاً أم ساكناً . وزينون لا يفرق في القياس بين أن يكون المقيس عليه في هذه الحالة ساكناً أو متحركاً ، مع أنه من الواجب أن تكون هناك تفرقة . وإلا وقعنا في نفس الخطأ الذي أوقعنا فيه زينون .

لكن على الرغم من هذه الاعتراضات أو الردود التي نستطيع أن نسوقها ضد حجج زينون فيجب أن نعترف أنه كان لهذه الحجج ولهذا النوع من التفكير شأن خطير في الفلسفة إبان ذلك الحين لأن المنهج الذي سار عليه زينون كان منهجاً جديداً كل الجدة مما جعل أرسطو يعده مكتشف الجدل . والمشكلة التاريخية لهذه الحجج أكبر بكثير مما نتصوره لها من قيمة حقيقية

فقد أثارت مشكلة التغير والظواهر ووضعتها في أخد صورة لها. وكان على كل باحث في الطبيعة ، أي في التغير ، أن يحسب لهذه الحجج حسابها . ولهذا نرى أفلاطون وأرسطو يجدان نفسيها مضطرين إلى الرد عليها قبل أن يبحثا في الحركة .

ذلك هو زينون : نراه قد دافع دفاعاً قوياً عن مذهب أستاذه برمنيدس . وقد بقي علينا أن نتحدث عن التلميذ الثاني الذي دافع عن نفس المذهب ، ألا وهو مليسوس .

مليسوس: كان مليسوس أقل حظاً من القدرة على الجدل إذا قورن بزميله زينون ، كها أنه الحرف عن مذهب برمنيدس واختلف عنه بعض الاختلاف ـ على العكس من زينون .

ولما كانت الحجج التي يسوقها مليسوس ليست بمختلفة كثيراً عن حجج برمنيدس نفسه ، \_ لأن مليسوس يسير على نفس المنهج المباشر الذي سار عليه برمنيدس ، فيحاول أن يستنبط من نفس فكرة الموجود كل صفات الموجود ، على خلاف زينون الذي سلك مسلكاً غير مباشر ، بأن أثبت تهافت حجج الخصم لأنها تؤدي إلى تناقض ؛ وبهذا ، وبطريقة غير مباشرة ، أثبت صحة مذهب أستاذه \_ نقول إنه لما كان مليسوس لم يأت بشيء جديد في هذا الباب ، فلن نتحدث عنه الإ فيها يتصل بانحرافه عن مذهب أستاذه .

لقد قال برمنيدس إن الوجود أزلى أبدي فاستنتج مليسوس من هذا أنه إذا كان الوجود أزلياً أبدياً ، فهو أيضاً لا متناه ، لأنه إذا لم يكن له أول من حيث إنه أزلي ، وإذا لم يكن له آخر من حيث إنه أبدي ، فمعنى هذا أنه لا متناو سواء من ناحية البدء ومن ناحية الختام أو النهاية . وهنا يلاحظ أن مليسوس قد اختلف بهذا مع أستاذه وانحرف عن مذهبه بل ناقض هذا المذهب ، ولم يكن هناك من دافع يدفعه إلى مثل هذا القول . والذي حدث هنا هو أن مليسوسَ قد جمع بين الزمان وبين المكان ، فاعتقد اللانهائية هي في المكان . ولكن هذا ، كها سيثبت أرسطو من بعد ، غير صحيح . وأغلب الظن أن ما دفع مليسوس إلى هذا القول هو أنه كان متأثراً إلى حد كبير بعلم الطبيعة الأينونية فتصنور الوجنود تصوراً منادياً صنرفاً ، واستخلص من لا نهائية الزمان لا نهائية المكان ، وليس من شك أيضاً في أن مليسوس حين قال بهذا القول قد قصد اللانهائية في المكان بالفعل ، ولم يقل إن هذه اللانهائية هي اللانهائية العقلية أو لا نهائية المعقولات ؛ فإن حديثه عن

الموجود حديث مادي خالص ، كها فعل برمنيدس من قبل ، إلا أن برمنيدس جعل هذا الموجود متناهباً ، بينها جعل مليسوس هذا الوجود غبر متناه في المكان .

والآن فلننظر نظرة إجمالية إلى المدرسة الإيلية . كانت هذه المدرسة نقطة تحول حاسمة في تاريخ الفلسفة اليونانية في الدور السابق على سقراط ، وبها ينقسم هذا الدور قسمين ، ولو أن البعض يغالى فيقول إنه بالمدرسة الإيلية انقسمت الفلسفة اليونانية ، منذ نشأتها حتى آخر أرسطو ، قسمين ، وأن نقطة التحول قد بدأت بالمدرسة الإيلية . وأصحاب هذا الرأى يقولون تبعاً لهذا إن فلسفة التصورات أول من قال ساهم الإيليون وليس سقراط . ولكنا نجد في هذا الرأي شيئاً من التطرف، ولو أن الرأى الآخر المعارض لهذا الرأى رأى متطرف كذلك ، وهو الذي يجعل من الإيليين فلاسفة طبيعيين فحسب، وتبعناً لهذا يجعلون بدء فلسفة التصورات لاببرمنيدس بل بسقراط . وعلى كل حال فسواء صع الرأى الأول أو الرأى الثاني فإن من المسلم به أن المدرسة الإبلية قد أثرت أكبر تأثير في الفلسفة اليونانية في الدور الثاني من الطور الأول فكان على كل الفلاسفة الذين تلوا هذه المدرسة أن يأخذوا بأقوالها ، أو على الأقل أن يجسبوا حساباً لهذه الأقوال . ومن هنا نشاهد أنها أثرت حتى في أعدائها المعارضين لها تمام المعارضة مثل هرقليطس. وكان تأثيرها واضحاً ظاهراً في أمبادوقليس وانكساغورس وديمقريطس فهؤلاء قد اضطروا إلى جعل المبدأ الأول متصفأ بالصفات التي يتصف بها الموجود عند الإيليين : فهو أزلي أبدي ثابت ، وتبعاً لهذا غير متغير بالكيف. لهذا يلاحظ أن جميع المبادىء الأولى التي قال بها هؤلاء الفلاسفة اللاحقون على المدرسة الإيلية لم تكن تقبل التغير بالكيف بل تقبل التغير بالكم وحده، كما أنه يلاحظ أن فكرة التغير قد أخذت تقل في الدور الذي تبعهم، فأصبحت الطبيعة بعد ذلك طبيعة آلية، وأصبحت ظواهر الطبيعة تفسُّر تفسيراً كميًّا آلياً كيفياً، يقوم على تفسير الكيفيات باستحالتها بعضها إلى بعض.

ومن ناحية المنهج، يلاحظ أن الإيليين قد أثروا في السوفسطائية تأثيراً كبيراً ، ولو أن هذا التأثير جاء تأثيراً سيئاً من حيث انه أعطاهم السلاح الذي به حاولوا أن يهدموا الفلسفة التي كانت سائدة في ذلك العهد . ولكن لا نكران لكون براعة السوفسطائيين في الجدل وفي المنطق مرجعها \_ إلى حد كبير \_ إلى المدرسة الإيلية .

# النصوص والمراجع

انظرها في مادة و الأيونية ،

يضاف إليها عن الإبليين خاصة : - G. Calogero: Studi sull' Eleatismo. Roma, 1939.

# (المدرسة) الأيونية

طاليس: يُعدُّ طاليس أول الفلاسفة اليونانيين، لأن طاليس ـ كيا يقول نيتشه ـ قد قال بحقائق ثلاث : فهو أولاً قد تحدث عن أصل الأشياء أو عن الأصل الذي تصدر عنه الأشياء، وثانياً كان كلام طاليس عن هذا الأصل خالياً من الأساطير، وثالثاً ـ وإن كان هذا ليس بواضح تمام الوضوح في كلامه ـ قال إن كل شيء واحد.

فالقول الأول يجمل طاليس متفقاً مع أصحاب الكونيات، ولايخرجه عن أصحاب النظريات التي قالت بوجود أصل للأشياء قبل الفلسفة. ولكن القول الثاني يخرج طاليس عن دائرة هؤلاء ويجعله رجل علم، لانه لا يبحث في أصل الأشياء بحثاً يقوم على الأسطورة، وإنما هو يبحث بحثاً يقوم على العلم فحسب. إلا أنه لو اكتفى بهذا لكان عالماً فحسب. ولكنه بقوله إن كل شيء واحد قد أصبح فيلسوفاً ؛ لأنه ارتفع فوق الأشياء الحسية جميعها وقال بأن الكل واحد. وهذه النظرة، في رأي نبتشه، نظرة صوفية، وهي أول البحث المتافيزيقي في الوجود، لأن طاليس ارتفع فيها عن المشاهدة الحسية، وقال بنظرة تقوم على الوجدان، أساسها أن الكل واحد.

هذا الواحد الذي أرجع إليه طاليس كل الأشياء هو ـ
الماء . ولسنا ندري العلة الحقيقية أو الأسباب التي دعت طاليس إلى أن يقول بهذا القول . وقد حاول أرسطو أن يفسر هذه الأسباب فقال: لعل السبب الذي دفع طاليس إلى هذا القول هو أنه رأى أن الكائنات الحية تتغذى من الأشياء الرطبة ، فالماء إذا أصل الحياة . لكن أرسطو يسوق هذا التفسير على أنه حدس فحسب ، لا على أنه تفسير تاريخي عُرف عن طاليس . ولما أق شراح أرسطو \_وعلى رأسهم صنبلقيوس \_ قالوا بتفسيرات مقاربة . فمنهم من قال إن

طاليس قد رأى أن النبات يتغذى من الماء وإن الحيوانات المائية كثيرة بل وأكثر من الحيوانات البرية ، وأن تكوين السحاب هو العلة في الحياة ، وتكوين السحاب يؤدي إلى المطر فالماء ، فأصل الأشياء إذن هو الماء . وليس يهمنا من هذا كله أن نعرف التفسير الحقيقي الذي يبين لنا الدوافع التي دفعت طاليس إلى المقول بأن أصل الأشياء هو الماء . إنما المهم لدينا هو أنه قال إن أصل الأشياء كلها هو الماء . وخطورة هذا القول تأتي من أنه أرجع الأشياء جيعاً إلى مبدأ واحد ، وهذا المبدأ الواحد ليس مبدأ صادراً عن المشاهدة الخارجية بل هو شيء ارتفع به طاليس فوق كل مشاهدة ، وقال به على أنه نظرة واحدة في تفسير أصل الوجود .

وهنا يجب أن ننبه إلى خطأ تفسير يحاول أن يجعل طاليس ، أو هو على الأقل يتضمن القول ، بأن طاليس كان يعرف أيضاً بقية العناصر الاربعة المعروفة . وأنصار هذا الرأي يقولون بأن طاليس حاول أن يرجع بقية العناصر إلى الماء ؛ ولكن هذا الرأي أو هذا القول متأخر ، ومن وضع المتأخرين .

والقول الثاني الذي يهمنا من أقوال طاليس هو أن طاليس كان يقول إن الأشياء حية . وهنا يجب ألا ناخذ هذا القول على علاته ، لأن طاليس لم يكن يؤمن بعد ، أو هو على الأصح لم يكن يعرف بعد ، أن هناك شيئاً اسمه الروح منفصلاً عن شيءاسمه المادة وحالاً بها . فهذه الروح التي تصورها طاليس هي المادة نفسها ، وليست الروح الكونية . والأقوال التي تؤكد أن طاليس كان يقصد من هذه الروح أنها روح كلية ، قد صدرت عن مصادر رواقية ، كما يظهر من اللغة التي صبغت بها ، فإنها لغة رواقية خالصة .

أما الأقوال الفلكية التي تنسب إلى طاليس ، فليست بأسعد حظاً من ناحية اليقين . وأكثر هذه الأقوال احتمالاً هو القول بأنه نظر إلى الأرض على أنها قرص يطفو على سطح الماء ، وأن السبب في الزلازل يرجع إلى اهتزاز الماء .

وهم يذكرون عن طاليس ـ من ناحية الفلسفة الإلهية ـ انه كان يقول بإله واحد ، وأن هذا الإله مختلف عن الإنسان ، وأن صفات التي ينسبها الشعراء إلى الألهة، فإن هذه الصفات صفات إنسانية خالصة . ولكن ما ينسب إلى طاليس في هذا الصدد مشكوك فيه كل الشك . لأننا نعرف على وجه اليقين أن أول من حمل على تصور الألهة تصوراً شعبياً هو إكسينوفان ، ولم يقل أحد من قبل بما قال به إكسينوفان شعبياً هو إكسينوفان ، ولم يقل أحد من قبل بما قال به إكسينوفان

من أن الألهة لاتتصف بصفات البشر أو أن الألهة فوقها إله واحد.

انكسمندريس: رأينا إذاً كيف أن طاليس قد أرجع أصل الأشياء أو المبدأ الذي صدرت عنه إلى شيء معين بالكيف هو الماء. إلا أنه قد بدا أن هذا التفكير غير مقنع لأنه من الصعب أن نرجع جميع الأشياء إلى الماء. لهذا كان على خلفه انكسمندريس أن يلجأ إلى القول بجدا آخر أكثر وفاء بهذا المغرض. لهذا قال إن المبدأ هو اللاعدود. وهنا تختلف الأقوال كثيراً في ماهية هذا اللاعدود. هل هذا اللاعدود معناه اللانهائي بالمعنى الذي أصبح معروفاً لدينا اليوم عن اللانهائي ، أي بحسبانه شيئاً مجرداً عن المادة أو شيئاً روحياً ؟ الواقع أن الرأي الذي يكاد يكون أصبح الأراء في هذا الصدد هو القائل بأن اللاعدود أو الأبيرون ἀπειρὸν هو المادة اللاعدودة ، فهو إذاً شيء مادي أو هو المادة نفسها متصفة بصفات اللانهائية أو اللاعدودية . لكن بأي معنى يجب علينا الكم ، أو فيها معاً ؟

اختلفت الأراء أيضاً بين النقاد المحدثين حول هذا . هم متفقون أولًا في أنه لا محدودٌ من ناحية الكيف ، بمعنى أنه غير ـ معين . إذ هو قد لجأ إلى هذا المبدأ لأنه رأى أن الشيء الواحد أو العنصر الواحد لا يكفى وحده لإثبات هذا التغير المستمر في الطبيعة ، فلا بد إذا من تصور مادة لا محدودة بالكيف منها ينشأ هذا التغير اللامحدود في الوجود . فمن الطبيعي إذا أن يكون هذا اللامحدود لا محدوداً من جهة الكيف. ومن هنا كان النقاد متفقين من هذه الناحية ، ناحية حسبان هذا اللامحدود لا محدوداً في الكيف: لكنهم اختلفوا من ناحية الكم أشد الاختلاف فمنهم من يقول بأن هذا اللاعدود ليس لا محدوداً من حيث الكم . وعلى رأس هؤلاء تُسنري وتَيشُمُلر . والذي أدى بهم إلى هذا القول هو أن أنكسمندريس يقول بأن الأبيرون يتحرك حركة دائرية . فهذه الحركة الدائرية لا يمكن أن تتصوّر إذا كان اللاعدود لا محدوداً في الكم أيضاً . ومنهم من يعارض تنري وتيشملر فيقول إننا نسلم بما يقولان به من أنه إذا كانت الحركة التي يتحركها الأبيرون حركة دائرية فلا بد أن يكون اللامحدود محدوداً في الكم ، ولكننا ننكر أن تكون الحركة التي يتحرك بها الأبيرون حركة دائرية ، وجدا أثبت هؤلاء أن اللامحدود كان أيضاً لا محدوداً في الكم أما الحركة الدائرية فلا يتحرك بها غير السهاء oupavos (أورانوس) . (المدرسة) الأيونية

ومن أشهر أصحاب هذا الرأي بمن عارض تنري وتبشمل ، اتسل ، وجاء بعد ذلك جون برنت في كتابه ، فجر الفلسفة اليونانية (بند ١٧) فقال إن هذه الحركة التي يتحركها الأبسرون هي الحركة التي تحدث عنها أفلاطون في وطيماوس ، ، وهي الحركة التي تذهب وتعود .

ثم يأي أبل ربه ، في كتابه ، شباب العلم اليوناني ، (ص ٧٤ وما يليها ) فيقول إنه يجب علينا ألا نقيس المنطقية في مذاهب هؤلاء بما نقيس به المنطقية اليوم في مذاهب المحدثين . فقد يكون من الممكن أن أنكسمندريس لم يستطع أن يدرك أن هناك تعارضاً وتناقضاً بين أن يكون الإبيرون لا محدوداً في الكم وبين أن يكون متحركاً حركة دائرية . والذي يستخلص من هذا كله هو أن أنكسمندريس كان ينظر إلى اللامحدود بحسبانه لا محدوداً في الكم والكيف معاً .

والأن، هل نحددهذا اللاعدودمن ناحية الكيف؟ حاول المتأخرون ومن أشهرهم شراح أرسطو، وعلى رأسهم الإسكندر الأفروديسي وسنبلقيوس، حاول هؤلاء أن يحددوا هذا اللامحدود، فقالوا إنه عنصر بين الهواء والنار، وقال أخرون إنه عنصر بين الهواء والماء. إلا أنهمن الظاهر أن هذا لا يتفق مع طبيعة اللامحدود، من حيث أنه يجب ألا يكون محدداً من ناحية الكيف، حتى يمكن أن يفسر النغير الكثير الذي لا نهاية له في الوجود.

كيف تنشأ الأشياء عن هذا اللامحدود؟ يقول أنكسمندريس إن هذا يتم بالانفصال. أما ماهية هذا الافتصال وكيف يتم فهذا ما لم يحدده أنكسمندريس مطلقاً . وهنا نشاهد أن هناك طائفة من النقاد المؤرخين يجاولون أن يقولوا ، وعلى رأسهم رتسر ، إن أنكسمندريس كان في تفسيره لنشأة الأشياء عن الأبيرون من أصحاب النزعة الألية ، في مقابل النزعة الديناميكية التي تفسر الأشياء بصدورها مباشرة عن الأصل ، لا عن طريق الانفصال . ولكن اتسلر يرى أن هذا الرأى غير صحيح ، وأن أنكسمندريس لم يقل بهذه النظرة ، وأن هذه النظرة إنما أتت متأخرة حينها أصبحت هناك عناصر محدودة ، ولكي يمكن تفسير هذه العناصر لا بد من القول بالانفصال أو الاتصال؛ أي أن هذا التفسير الألى لا ينطبق إلا على أمبادوقليس وديموقريطس ، لأنه يتضمن من ناحية أن هناك مبدأ هو الذي يحدث هذا الانفصال عن الأصل ، وهذا المبدأ الروحي هو المحبة والكراهية عند أمبادوقليس، والخلاء عند ديموقريطس والذريين . فلهذا السبب لا يمكننا القول بأن

الانفصال عند أنكسمندريس يجب أن يفهم فهماً آلياً ، بل على العكس : هذا الانفصال الذي لم يحدده أنكسمندريس تحديداً واضحاً ، لا بد أن يفهم أيضاً فهماً ديناميكياً ، كما هي الحال أيضاً فيما يتصل بنشأة الاشياء عند سلفه طاليس .

وأول ما ينشأ عن طريق هذا الانفصال من اللاعدود هو الحار والبارد. وتقول بعض الروايات إنه بعد هذا يتحول الحار ، إذا كان متكاثفاً ، إلى الهواء ، وإذا كان متخلخلاً إلى النار ؛ كذلك الحال في البارد : إذا كان متكاثفاً تحول إلى تراب ، وإذا كان متخلخلاً تحول إلى ماء . إلا أن هذه الرواية تراب ، وإذا كان متخلخلاً تحول إلى طايس - تفترض مقدماً أن القول بالعناصر الاربعة كان معروفاً لدى أنكسمندريس ، ولما كنا قد رفضنا هذا القول على أساس أنه لم ينشأ إلا فيها بعد ، فإننا لا نستطيع الاخذ بهذه الرواية هنا كذلك . والأشياء عند أنكسمندريس تنشأ بعد ذلك من الحار والبارد . وهو يقول إن الكواكب الثابتة ، ثابتة في جَلد السهاء ، أما الكواكب المتحيّرة أي غير الثابتة فهي عبارة عن الثغرات الموجودة في غلاف السهاء ، وحينا تسد ثغرة من هذه الثغرات الموجودة في غلاف السهاء ،

وقال أنكسمندريس من ناحية أخرى بوجود عوالم لا عدد لها . وهذا قول ثابت في جميع الروايات . إلا أن المشكلة هي : هل هذه العوالم ، التي لا عدد لها ، توجد مما أو يوجد الواحد منها بعد الاخر ؟ هنا يلاحظ أن أنكسمندريس كان يقول بأن الولادة تقتضي الفناء والكون يقتضي الفساد ، فكل عالم يولد لا بد أن يكفر عن خطيئة الميلاد بأن يفني ، يفني ليولد عالم جديد؛ فهذا ما تقتضيه العدالة ، من حيث إن ذلك الفناء تكفير عن الوجود معناه طرد موجود والحلول عله .

ولهذا فإن اصع الأراء في هذا الصدد وأكثرها احتمالاً هو القول بأن هذه العوالم لا توجد معاً ، وإنما هي توجد متابعة ، فإذا فني الواحد وُجد الأخر الذي يليه وهكذا باستمرار . ويكفي هذا فيا يتصل بنظريات أنكسمندريس . والأن ، فإذا أردنا أن نبين الصلة التي تربط أنكسمندريس بطاليس وجدناها على النحو التالي : فيلاحظ أولاً أن أنكسمندريس قد تأثر بطاليس ليس فقط من حيث إنه أرجع الوجود إلى واحد ، بل وأيضاً من حيث إنه بدأ وجود الأشياء من الماء ، لان أنكسمندريس يجعل البارد هو الذي تنشأ عنه الأشياء بعد ذلك . إلا أن أنكسمندريس في أنه لم يقل غير أمعين في الكيف بل قال بجدأ معين في الكيف بل قال بجدأ غير معين ، إن من حيث

الكيف أو من حيث الكم. ولهذا كان فكره أرقى من فكر طاليس ، لأنه أقرب إلى التفسير الصحيح ، هذا من ناحية . ومن ناحية أخرى كان أنكسمندريس عالماً طبيعياً بالمعنى الحقيقي ، لأنه حاول أن يرجع الأشياء بطريقة طبيعية خالصة إلى أصولها ، وأن يفسر نشأتها تفسيراً طبيعياً خالصاً . ثم إن أنكسمندريس قال لأول مرة بعوالم لا نهاية لها توجد وتفنى ، وهذا القول كان المقدمة لقول أرسطو فيها بعد إن حركة العالم أزلية أبدية .

أنكسمانس: انتهى أنكسمندريس إلى أن المبدأ الأول لا بد أن يكون لا نهائياً أو لا محدود أ ، فكان لا بد لحلفه أن يقول أيضاً عبداً لا نهائي أو لا محدود . ولكن كان يُؤخذ على أنكسمندريس أن المبدأ الذي قال به لم يكن مبدأ معيناً بالكيف ، ولهذا كان لا بد للمبدأ الجديد الذي يقول به خلقه أن يكون معيناً بالكيف . لذا قال أنكسمانس ، الذي كان تلميذاً لانكسمندريس ومعاصراً له ، عبدأ جديد اعتقد فيه هاتين الصفتين ، وهذا المبدأ الجديد هو الهواء .

وهنا يختلف المؤرخون والنقاد في ماهية هذا الهواء ، أهو يختلف عن الهواء المعروف الذي هو أحد العناصر الأربعة ، أم هو كهذا الهواء سواء ، والرأي الأرجع الذي كاد المؤرخون أن يتفقوا عليه هو أن هذا العنصر هو الهواء بعينه كها نتصوره ، خصوصاً إذا لاحظنا أن أنكسمانس كان يعد الهواء الشيء الذي يجبط بالكون ، ومعنى هذا أن الهواء شيء لا نهائي ، وهذا الهواء يتحرك حركة دائمة ، فكها قال أنكسمندريس من قبل عن اللامتناهي أو اللامحدود إنه يتحرك حركة دائمة ، كذلك الحال في هذا الهواء : يتحرك حركة

أما طبيعة هذه الحركة فهي أيضاً موضع خلاف. فبعضهم ، مثل تيشملر ، يقول إن الحركة التي يتحرك بها الهواء هي الحركة الدائرية ، والبعض الآخر ـ ومن أتباع هذا الرأي اتسلر ـ يرجع أن تكون الحركة هي حركة الدوّامة . وعلى كل حال فلسنا نستطيع أن نقطع برأي في هذه المسألة .

والكتاب الأقدمون ينسبون أيضاً إلى أنكمسانس أنه جعل من هذا الهواء إلهاً . لكن يلاحظ أن هذا الرأي ليس بثابت تمام الثبوت . بيد أنه من المرجع أن أنكسمانس كان يعد المادة حية ، وكان يحسب ـ تبعاً لهذا ـ أن مادته هي أيضاً تتصف بالحياة ، وأنها لما كانت تسود كل الكائنات فهي كالألهة سواء

بسواء . أما الدوافع التي دفعت أنكسمانس إلى القول بأن الهواء هو الأصل ، فلعل أرجع ما يمكن أن يقال في هذا الصدد هو أنه قد رأى أن مصدر الحياة في الإنسان هو الهواء ، لأنه بمجرد انتهاء التنفس تنتهى الحياة فمصدر الحياة في الإنسان إذن هو التنفس أو بعبارة أخرى هو الهواء . فنقل أنكسمانس هذا المصدر من الإنسان إلى الطبيعة الخارجية كلها . وفي هذا تظهر صحة رأي نيتشه من قبل ، وهو أن الفلاسفة اليونانيين قد انتقلوا من التشبيه الإنسان إلى الطبيعة الخارجية مباشرة . ويلاحظ أن انكسمانس كان يعدُ النفس روحاً هي الهواء ، أي أن النفس كانت عنده هواء . وحينها يريد أن يوضح كيفية نشأة الكون، يحاول أن يوضح الفكرة الغامضة التي قال بها أنكسمندريس وهي فكرة الانفصال ، فيقول إن ذلك يتم عن طريق التخلخل والتكاثف . فالطريقة التي تصدر بها الأشياء عن المبدأ الأول هي بأن تتخلخل أو تتكاثف ويستمر التخلخل والتكاثف حتى تنشأ جميع الأشياء . ويلاحظ أولًا أنه عن طريق التخلخل يستحيل الهواء ناراً ، ثم تستحيل النار إلى بخار والبخار إلى ماء ، ويستحيل الماء أخيراً إلى تراب . ولكن اتسلر يلاحظ هنا أن نسبة هذه الأقوال إلى أنكسمانس نسبة غير محتملة . لأن هذه الأقوال تفترض أن أنكسمانس كان يقول بالعناصر الأربعة ، وقد رأينا من قبل كيف أن اتسلر يرى أن هذا القول لم يأت لأول مرة إلا عند أمبادوقليس.

وعلى كل حال ، فقد رأى أنكسمانس أن أول شيء ينشأ من الهواء هو الأرض . وقد تصور الأرض على شكل قرص المنضدة ، وعلى هذا النحو هي معلقة في الهواء ، وكذلك الحال في الشمس وقد استطاع لأول مرة أن يكتشف هذه الظاهرة ، وهي أن القمر يستمد نوره من الشمس . وحاول أن يفسر خسوف القمر فقال إن هناك إلى جانب الكواكب السيارة النيرة ، كواكب أخرى معتمة . فإذا تصدت هذه الكواكب المعتمة بين الشمس وبين القمر ، حدث الحسوف .

فإذا انتقلنا من هذا إلى بيان مكانة أنكسمانس في المدرسة الأيونية وفي الفلسفة اليونانية على وجه العموم ، وجدنا أولاً أنه كان متاثراً بسابقية كل التأثر ، وأنه لم يكن طريفاً كل الطرافة كها يدّعي رتر . وذلك لأن قوله بلا نهائية أو لا محدودية المبدأ الأول وهو الهواء ، وقوله بأن هذا المبدأ الأول في حركة مستمرة نقول إن هذين القولين قد أخذهما قطعاً من انكسمندريس ، إن تحديده للكيفية التي تتم بها نشأة الأشياء عن المبدأ الأول تحديد يتفق من بعض الوجوه \_ أو في الفكرة على الأقل \_ مع التحديد

أن الهواء ينفذ في جميع الأشياء ، وأنه لا نهائي وأنه أز في أبدي ؛ ثم من ناحية أخرى الهواء أقرب الأشياء إلى الأشياء اللاحسية ، أي إلى الروح . وذيوجانس ينسب إلى هذا المبدأ أولا الأزلية والأبدية ، وثانياً الحياة ، وثالثاً العلم ، ورابعاً القدرة ، وخامساً البعظم . وهذه الصفات كلها لا بد منها لكي يمكن تفسير فعل المبدأ الأول من حيث إنه مبدأ الحركة وإنه المبدأ الأول الذي تنشأ عنه جميع الأشياء . فهو إذا أكبر الأشياء ، وهنا يلاحظ أن ذيوجانس الأبولوني يقول : إن هذا المبدأ واحد ، وينكر على أمبادوقليس قوله بمبادىء أربعة . لأنه رأى أن مثل هذا القول يجعل من الصعب علينا أن نفسر التغير ، لأن النغير معناه قابلية تحول الشيء إلى شيء آخرى وهذا لا يمكن أن يتم إلا إذا كانت الأشياء من جنس واحد .

تلك أهم الأقوال التي قال بها ذيوجانس ، زيادة على أقوال المدرسة الأيونية . ويلاحظ أيضاً أن ذيوجانس كان في هذا متاثراً بالتطور الفلسفي العظيم الذي حدث منذ انكسيمانس حتى عهده . ففيه نرى أولاً آثاراً واضحة من تفكير أمبادوقليس ، على الأقل في ردّه عليه . وثانياً تأثير انكساغورس من حيث أنه اضطر إلى القول بأن المبدأ الأول مبدأروحي .

Hermann Diels: Fragmente der Vorsokratiker. 5. Aufl. Berlin, 1934- 5.

### مراجع

- J. Burnet: Early Greek philosophy. 4th edition, London 1930.
- Ed. Zeller Die philosophie der Griechen .Engl.
   Transl. 4 vols. by S.F. Alleyne, 2 vols. Longmans,
   1881
- Th. Gonperz: Griechiche Denker, 1, 1893.
- A. Conotti: I presocratici. Napoli, 1934.
- K. Freemann: Companion to pré- Socratie Philosophy. Oxford, Blackwell, 2 nd éd. 1949.
- L. Robin: La pensée grecque et les origines de l'esprit scientifique: Paris, 1923.
- Ueberweg Praechter: Die philosophie des Altertums. Berlin, 1929.
- W. Jaeger: The Theology of the Early Greek Philosophers. Oxford, 1947.

الذي وضعه انكسمندريس من قبل. هذا من ناحية ومن ناحية أخرى يلاحظ أن انكسمانس كان متفقاً مع طاليس في جعله المبدأ الأول معيناً بالكيف، عما يدعو إلى القول بأنه كان متأثراً في هذا به.

لكن هذا لا يمنعنا من أن نقول إن في انكسمانس كثيراً من الطرافة ، فهو يمثل لنا ـ كها رأينا ـ كمال الفلسفة الأيونية . ويمثل لنا النزعة العلمية الخاصة التي بدأت تظهر عند الفلاسفة الأيونيين ، لأن التجاءه إلى الأساطير كان قليلاً كل القلة ، فيينها نرى عند انكسمندريس أن نشأة الأكوان وفناءها ، أو كونها وفسادها ، إنما كان ذلك لعلة أخلاقية هي العدالة وما تقتضيه من عقاب أو جزاء ، نجد انكسمانس يحاول أن يفسر ذلك تفسيراً آلياً ، أي علمياً ، بقوله بفكرتي التخلخل والتكاثف . ومعنى هذا أننا نجد في انكسمانس تقدماً للفكر اليوناني نحو التفسير العلمي الخالص للأشياء .

امتداد الفلسفة الأبونية : وقفت المدرسة الأبونية عند انكسمانس. إلا أن مبادىء هذه الفلسفة قد أثرت كل التأثير فيمن أتوا من الفلاسفة بعد هذه المدرسة ، خصوصاً الفلاسفة البذين ولدوا في أينونية مثل هرقليطس وأنكساغورس وديموقىريطس. إلا أنه يلاحظ أن مذاهب هؤلاء لها طابع خاص واضح ظاهر ، يجعلنا نفرق تفرقة كبيرة بين فلسفتهم وفلسفة المدرَّسة الأيونية . ولهذا لا يمكن أن نعدهم امتداداً للفلسفة الأيونية . أما الذين كانوا حقاً امتداداً للفلسفة الأيونية ، فهم فلاسفة آخرون من عيار أقل من هؤلاء الفلاسفة وأشهر هؤلاء أولاً هِبُون وقد قال بما قال به طاليس من قبل أن الماء هو المبدأ الأول لجميع الأشياء ، والذي دعاه إلى هذا القول هو أنه رأى أن الحيوانات المنوية مائية أو على الأقل - على حدّ تعمر أرسطو - رطبة ، ولهذا يجب أن يعد المبدأ الذي نشأت عنه الأشياء رطباً أي ماء أيضاً ، إلا أن المعلومات التي لدينا عن هبون ضئيلة تافهة . وأرسطو من ناحية أخرى يتحدث عنه حديثاً ملؤه السخرية والازدراء ، فلم يكن يعدُّه فلسوفاً ذا قيمة.

أما الفيلسوف الذي كان ذا قيمة كبيرة عن كانوا امتداداً للفلسفة الأيونية - فهو ذيوجانس الأبولوني. قال ذيوجانس إن المبدأ الأول يجب أن يكون أولاً أزلياً أبدياً قادراً على النفوذ في جميع أجزاء الكون متحركاً باستمرار، ومن ناحية أخرى يجب أن يكون هذا المبدأ مبدأ الحياة في الوجود ومبدأ الحركة، ولذا قال عاقال به انكسمانس من أن هذا المبدأ هو الهواء، لأنه وجد





بانتيوس

 ۱ دوني الواجب περι χαθηχοντος وقد استعان به شيشرون في كتابه وفي الواجبات، De Officiis وكان يتضمن أحاديثه مع أصدقاء في روما.

περί προνοίας عنالعناية - ٢

٣ ـ شرح على محاورة اطيماوس، لأفلاطون.

مراجع

- A. Schmekel: Die philosophie der mittleren Stoa
   Berlin 1892.
- --- R. Reitzenstein: Werden und Wesen der Humanität in Altertum, Strassburg, 1907.
- M. Pohlenz: Die Stoa. 3. Aufl. 1964, Gottigen.

#### ـــادر

#### Franz von Baader

فيلسوف صوفي ألماني، ولدفي منشن (ميونيخ) في ٢٧ مارس سنة ١٧٦٥، وتوفي في منشن في ٢٣ مايو سنة ١٨٤١.

درس أولا الطب وعلم المعادن. ثم درس الفلسفة واللاهوت وعاش في انجلترة من سنة ١٧٩٦ لل المعرفة عاد الى منشن حيث عين في سنة ١٨٢٦ استاذاً شرفيا Honorar للاهوت النظري في جامعة منشن الحديثة الانشاء، وكان كاثوليكياً ولكنه عارض امتيازات البابا، بيد أنه خضع واستسلم وهو على فراش الموت.

#### παναιτος

بانتيوس الرودسي، منشىء الرواقية الوسطى ذات النزعة الانتقائية عاش في الفترة ما بين سنة ١٨٥ وسنة ١١٠ قبل الميلاد، كان تلميذا وصديقا لذيوجانس السلوقي، وارتحل معه هو وكرنيادس إلى روما حيث أقام خس عشرةسنة (من اده ١٤٥ ق.م. تقريبا). وحظي بمكانة رفيعة خصوصا في أوساط الشهيونين القواد والحكام بأن كان صديقا حميا لشهيانو أمليانو P. Scipiano Emiliano الشرق في سنة ١٤٥ - ١٣٨ ق.م. وفي سنة ١٢٩ صار رئيس مدرسة أثينا خلفا لانتفاطر الطرسوسي.

وعلى الرغم من أن اسم «الرواقية الوسطى» ليس قديا، فلا شك أن بانتيوس يمثل تحولا في اتجاه الرواقية. ومنذ كليانتس كان هو أول رئيس للرواقية من أصل يوناني محض، بينها كان الاخرون من أصول سامية. وبه سقطت كل الاتجاهات المنشودة في الزهد وتعذيب البدن وقهر الحياة الواقعية بالديالكتيك والكازوستيك (المحاسبة) Casuistique، وبدلاً من ذلك دعا بانتيوس إلى انسجام النفس والجمال الاخلاقي، والرفاهية الحسية، والمشاركة في الأعمال العامة.

كذلك احتفل بانتيوس بالشكل الفني في أسلوبه، على خلاف الرواقيين السابقين الذين لم يكونوا يهتمون بجمال الأسلوب. وتميز أسلوبه بالوضوح (راجع شيشرون (dc fin. 2) لكن لم يصلنا من مؤلفاته إلا شذرة حفظ نصها الحرفي ولكن باللاتينية (Gell . XIII, 28). ومن بين مؤلفاته التي ضاعت هذه نذكى:

وقد تأثر بأكهرت كها تأثر بالصوفي الغريب L. C. de Saint ، لكن التأثير الاكبر كان ليعقرب بيمه . ونقد مذهب كنت ، وكان على صلة وثيقة متبادلة مع هيجل . وكان له تأثير كبير في تطور فلسفة شلنج ، كها استلهمه الرومنتيك الألمان وأصحاب مدرسة تو بنجن الكاثوليكية وكير كجور .

وأسلوبه غامض، حافل بالرموز. ومؤلفاته عديدة، مضطربة التأليف، لكن تسودها روح واحدة. ومعظمها كتبت بمناسبات.وكتبه في بداية التأليف حافلة بالخيال،لكنها في أخريات حياته صارت اكثر أكاديمية ونضجاً وعقليةً.

ومذهب بادر مذهب ديناميكي يقوم على أساس العلاقات أو الاضافات القائمة بين الموجودات. والوجود عنده هو عملية غايتها الجسمية Leiblichkeit بالمعنى المثالي لهذا اللفظ، لا بالمعنى المادي. والوجود يترجع بين الحرية والجبرية:

وتتم وعملية والموجود في الانتقال من العلة الى الاساس. فالموجود حدوث وانفتاح، دخول في الأساس وانبثاق منه. والموجود يدور في داثرتين: الفكرة (Sophia) idea الفي تغلق الدائرة الحائرة الحيوية الباطنية لتفتح الدائرة الثانية وهي الطبيعة والطبيعة المتياقله اتجاهان: فهي تسعى الى موضوع اشياقها، ولهذا تمسك قوامها، وفي الوقت نفسه فإن الانتشار والاغتراب بحدثان الدوران. إن الفكرة ملاء العالم بينا الطبيعة اشتياق خاو. وفي الله ترفع الطبيعة رفعاً مطلقاً في الفكرة. وفي المخلوق بحدث الانتقال من البراءة (صمود الفكرة الساجي) الى تصميم الفكرة خلال الاغراء (التوتربين الفكرة والطبيعة). والعالم يشهد على سقوطه في الاغراء (التوتربين الفكرة والطبيعة). والعالم يشهد على سقوطه في مكان اكتمال الكون في تأنس الله (أي صير ورته انساناً). وفي الله من حيث هو أساس يحمي ويمنح النجاة Filiusinmatre والمناه المالية والته هو الله من حيث هو أساس تحيث هو أساس المخلوقات والمناس المخلوق الشيال الكون في الله المنال الكون في الله المناس المخلوقات والمناس المناس المنا

ومن هذا العرض لبعض أفكاره يتبين ما فيها من خلط وغموض واستسرار، مزج فيها بين فلسفة الطبيعة ووحدة الوجود كها هي عند بيمه.

# نشرة مؤلفاته

نشر مجموع مؤلفاته F. Hoffmann وآخرون في ليبتسك، سنة ١٨٥١ــسنة ١٨٦٠ في ١٦ بجلداً. وقد اعيدت هذه الطبعة بالأوفست في Aalen سنة ١٩٦٣.

ونشررسائله F. Susini في باريس جـ اسنة ١٩٤١، جـ ٧، جـ ٣ في فيبنا سنة ١٩٥١.

# بادوقا (مدرسة)

#### Scuola di Padova

اسم أطلقه أرنست رينان على جموعة من الفلاسفة والأساتذة في جامعة بادوقا (شمال إيطالية ، قرب البندقية)، وينقسمون إلى رشدين (أتباع ابن رشد) واسكندريين (نسبة إلى الاسكندر الأفروديسي). ويجمعهم معارضتهم الشديدة للتشدد الكنسي في العقائد، وتوسيعهم الهوة بين العقل والنقل، بحيث يعدون المشريين بنزعة التنوير والنزعة الوضعية.

### وقد امتدت هذه المدرسة على مدى ثلاثة قرون:

ا ـ القرن الرابع عشر حيث انقسمت إلى تيارات عديدة متباينة دون سيطرة لواحد منها بالذات. ومن أهم رجالها في هذه الفترة: Gregorio di Rimini و Gregorio di Rimini بين الأوغسطينين، و Pietro Filargo . ومن بين الفلاسفة نذكر Pietro d'Abano وكان طبيبا فيلسوفا تكون في باريس والوسط الذي أحدثه Jandun ، وبفضله نفذت الترجات من المربية إلى اللاتينية في الفلسفة والطب والفلك.

لا القرن الخامس عشر، ويمثل أوج هذه المدرسة. وفي التصف الأول منه سيطر تعليم ومؤلفات Paolo Veneto الخصورد، Gaetano da Thiene . وقد درس أولها في باريس وأكسفورد، واهتم خصوصا بالمنطق، والثاني اهتم خصوصا بالمنطق، والثاني اهتم خصوصا بالمنطق الثاني من هذا القرن زاد تعمق الموضوعات الفلسفية، وظهر أكبر شخصيات هذه المدرسة. وكانت المشكلة الرئيسية التي دار حولها البحث هي مسألة وحدة العقل. ونهض البحث في المينافيزيقيا على أيدي Francesco وكانت المشكلة الرئيسية التي دار حولها البحث هي مسألة وحدة من بين أتباع دنس أسكوت، وكانت المعقود من بين أتباع توما الأكويني. وفي العقود الثلاثة الأخيرة من ذلك القرن نهضت الأرسططالية كما يفسّرها البن رشد، وفي صنة ١٤٧٧ ظهرت أول طبعة لشروح ابن رشد على مؤلفات أرسطو مترجة إلى اللاتينية، ثم أعيد طبعها بعد ذلك في البندقية سنة ١٤٨٧ باشراف N. Vernia

- autori vari, Aristotelismo padovano e filos. aristotelica, Atti XII Congr. intern. Filos., IX, Firenze 1960.
- E. GARIN, La cultura filosofica del Rinascimento ital., ivi 1961.
- J. H. RANDALL, The School of Padua a. the Emergence of Modern Science, Padova 1961.
- P. O. KRISTELLER, La tradizione aristotelica nel Rinascimento, ivi 1962.
- G. DI NAPOLI, L'immortalità dell'anima nel Rinascimento, Torino 1963.
- T. GREGORY, Aristotelismo, in «Grande Antol. filos.», VI, pp. 607-37 (testi, pp. 642-837).
- G. DI NAPOLI, Glov. Pico della Mirandola e la problematica dottrinale del suo tempo. Roma 1965.
- A. CRESCINI, Le origini del metodo analitico, Udine 1965, pp. 134-88.
- B. NARDI, Studi su Pietro Pomponazzi, Firenze 1965.
- A. POPPI, Causalità e infinità nella S. padovana dal 1480 al 1513, Padova 1966.
- G. PAPULI, Girolamo Balduino. Ricerche sulla logica della S. di P. nel Rinascimento. Bari 1967. Cfr. anche.
- F. GAETA, Il vescovo di P., P. Barozzi, e il trattato «de factionibus extinguendis», Venezia 1958.
- e sull'averroismo padovano (a proposito del vol. del Nardi del 1958).
- G. F. PAGALLO, in «Riv. crit. St. filos.», 1959, pp. 221-27. Inoltre SAITTA e GARIN. I e II.

بارت (کارل)

#### Karl Barth

لاهوتي بروتستنتي، ولد في بازل (سويسرة) في ١٠ مايو سنة ١٨٨٦. وحصل على دكتوراه في اللاهوت. وعين استاذاً في جامعة جتنجن (المانيا) سنة ١٩٢١، ثم في مونستر سنة ١٩٢٥، ثم في بون سنة ١٩٣٠. ومن ثم انتقل إلى جامعة بازل. وعمثل ما يسمى بـ واللاهوت الديالكتيكي»، وولاهوت الازمة».

فلاسفة هذه المدرسة رأي أرسطو في وحدة العقل، وتأصل ما عرف باسم الرشدية اللاتينية.

" في القرن السادس عشر: خفت حدة المناقشات حول وحدة العقل الانساني، واتجه الاهتمام إلى الفيزياء على أساس تجريبي. ومن أشهر رجالها Pomponazzi الذي اتجه في كتابه وفي خلود النفس، اتجاها أقرب إلى الاسكندر الافروديسي منه إلى ابن رشد، وكان قد انتقل من يادوقًا بعد إغلاقها في سنة ١٥٠٨ إلى بولونيا، وفي بولونيا ألف كتابه هذا في سنة ١٥٠٨. كذلك اتجه بومبوناتسي إلى نظرة ميكانيكية في الكون، وإلى أخلاق طبيعية.

### المراجع

- E. RENAN, Averroès et l'averrolsme, Parigi 1852;
- F. FIORENTINO, Pietro Pomponazzi. Studi storici su la scuola bolognese e padovana del sec. XVI, Firenze 1868.
- P. RAGNISCO, Una polemica di logica nell'Univ. di P. nelle scuole di B. Petrella e di G. Zabarella, in «Atti R. 1st. Ven. sc., lett. ed arti», s. 6º (1885-86), pp. 463-502, 1217-52;
- I.D., Nicoletto Vernia. Studi storici sulla filos. padovana nella seconda metà del sec. XV, Venezia 1891.
- E. TROILO, Averroismo e aristotelismo padovano.
   Padova 1939.
- C. GIACON, La Seconda Scolastica, I, Milano 1944.
- B. NARDI, Sigieri di Brabante nel pensiero del Rinascimento ital.. Roma 1945.
- E. GARIN, L'Umanesimo ital. Filos. e vita civile nel Rinascimento, Bari 1952; 3º ed. 1964.
- E. CASSIRER, Storia della filos. moderna, I, Torino 1952. 6º ed. 1964.
- P. O. KRISTELLER, The classics a. Renaissance Thoughs, Cambridge, Mass. 1955.
- ID., Studies in Renaissance Thought a. Letters, Roma 1956.
- B. NARDI, Saggi sull'aristotelismo padovano dal sec. XIV al XVI, Firenze 1958.

وأسس حركة أو تبارا في اللاهوت البروتستنتي المعاصر يسمى به والبارتية، يستهدف التمسك الشامل والمنطقي بكلام الله، وبالوحي والتجسد كواقعة تاريخية، وذلك ضد نزعة المحايثة في الثقافة الحديثة بوجه عام، وضد والبروتستنتية الحراية بوجه خاص.

وأشهر مؤلفاته: «الرسالة إلى أهـل روماه عن تأثره Römerbrief (برن، سنة ١٩١٩)، وفيه يكشف عن تأثره بكيركجور، وتباعده عن النزعة النفسانية. ويؤكد فيه الفارق الكيفي بين الله والانسان، وبالتالي يؤكد علو الله علوًا مطلقا. ان الله هو وحده الايجابي، هو الوجود، أما الانسان فهو السلب، هو اللاوجود. لهذا لا يمكن المساومة بين الله والانسان. والأمر الوحيد الممكن هو الانتصار التام لله على الانسان، من خلال والأزمة، إن الكائن الانساني، قبل التبرير أو اللطف الألمي) هو في حالة سلب حقيقي. والسلب الكامل الحقيقي يدين الانسان نفسه، وهنالك يتحول السلبان إلى الجاب.

وليس في استطاعة الانسان انقاذ نفسه بنفسه، وليس في استطاعته أن يعرف الله، وكل ما يستطيعه، هو أن يعرف أنه لا يعرف الله. وتلك هي المفارقة في الوجود، ومفادها أن ومن يعتقد أنه موجود وأنه يعرف الله هو في الحقيقة ينفي نفسه ويبتعد عن الله، ينها من ينفى نفسه ويوجده أمام الله.

والايمان ليس ثمرة البرهان العقلي، ولا يقوم أيضا على الشعور العاطفي الذاتي. بل هو الشجاعة لاعتقاد درغم ذلك، (trotzdem إنه المخاطرة بـ وأؤ من لأنه غير معقول».

ولهذا هاجم أصحاب نزعة «البروتستنتية الحرة» من أمثال هرنك وهرمن.

والايمان في نظر بارت له وجهان: وجه إنساني، ووجه المهي. الأول يقوم في الاعتقاد بأننا لسنا بشيء وباستحالتنا الجذرية، أي أننا عدم. والثاني يقوم في النجاة بواسطة الفضل الالهي. والتلاقي بين الانساني والالهي هو معجزة الايمان، هو اللطف الذي يتغلب على وخط الموت، Todeslinie ويخلق الانسان الجديد. النجاة إذن محكنة، ولكن بفضل من الله وحده.

لكن فكر بارت تطور بعد ذلك، كما يتجل في كتابه Dogmatik فخفف من إصراره على إعدام الوجود الانساني،

وتصويره بأنه شركله، وإنكار حرية الارادة الانسانية وقدرة الانسان على النجاة بأفعاله. إذ تراه (خصوصا في جـ٣، ق٥) يقرر أن الانسان خرج بريئا من بين يدي خالقه (ص ٢٠٧، ٢٠)، ويتحدث عن حرية الانسان تجاه الله (ص ٢٠٧، ٢٣٢). ومع ذلك استبقى الفارق الكيفي بين الله والانسان، ودالوثية الكيفية، بين الانسان والله.

وأنكر فكرة «تناظر الوجود» analogia entis بين الله والانسان، وهي الفكرة التي على أساسها أمكن وصف الله بصفات إيجابية مناظرة \_ في الصفة، لا في الدرجة \_ لصفات الانسان. وقال بدلا من ذلك بما سماه «تناظر الايمان» analogia (أطفات أفقات أفقات

ونبذ والايمان التاريخي، عند الكاثوليك، كها نبذ والايمان المنجّي، Solvifica عند لوتر، ولم يأخذ إلا بالايمان الذي يسلم كل أمره لله وحده.

ولا يرى بارت في هذا التحول تناقضا، بل توضيحا لأراثه التي سبق أن عبر عنها، بطريقة تنسم بالمفارقة، في «الرسالة إلى أهل روما». (راجع مقاله بعنوان: «كيف تغير فكري في هذا العقد من السنين، ظهر في مجلة The Christian كالمنا الله الانجليزية).

وقد أثار بارت ضجة حوله وضده نظن أنها مفتعلة ومبالخ فيها جدا، وإلا فليس في أفكاره من الأصالة والعمق ما يستحق أن يهتم به كل هذا الاهتمام.

### مؤلفاته

- 1) Suchet Gott werdet the leben, (mit Thurneysen).
  1917
- 2) Der Römerfrief, 1918, 5. Aufl., 1929.
- 3) Zur inneren Lage des Christentums, 1920.
- Das Wort Gottes und die Theologie, Ges. Vorträge, 1924.
- 5) Die Auferstehung der toten, 1924.
- 6) Komm. schöpfer Geist! (mit Thurneysen). 1924.
- 7) Erklärung des Philipperbriefs, 1927.
- Die christliche Dogmatik im Entwurf, I, Prolegomena, 1927.

وكان مبكر النضوج شاعرا منذ طفولته بعدم حقيقة العالم المادي. تعلم أولا في مدرسة كلكني، وكانت نظيرة لكلية ايتون Eaton في انجلتره من حيث القيمة التعليمية، فتعلم فيها الكلاسيكيات والرياضيات. ثم دخل كلية الثالوث Trinity في دبلن، فأبدى من الحماسة وإفراط الخيال ما جعل أترابه يظنون أنه أكبر عقرية، أو أكبر غبول. وفيها بدأ يتأثر بلوك Locke ومذهب ديكارت وعني عناية خاصة بالفلسفة بلوك عمن الوجدان المشبوب الذي اشتهر به طوال حياته.

وفي سنة ١٧٠٧ انتخب مربيا Tutor في كلية الثالوث هذه، ثم رسم في سنة ١٧٠٩ شماسا ثم قسيسا Priest تابعاً للكنيسة الانجليكانية. وفي ذلك الوقت نشر كتابه دماولة في نظرية جديدة في الابصاره. وفيه هاجم رأي لوك القائل بأن الكيفيات الأولية موضوعية وليست ذاتية. وتبع ذلك بكتاب عنوانه: وبحث في مبادىء المعرفة الانسانية، وفي تلك الأثناء كان قد رقي إلى درجة مساعد مدرس ورئيس أكليروس كان قد رقي إلى درجة مساعد مدرس ورئيس أكليروس .

وفي سنة ١٧١٣ سافر إلى لندن وعن طريق زميله في الدراسة الكاتب الساخر سويفت Swift تعرف إلى ابن عمه لورد باركلي وهذا الاخير قدمه إلى بلاط الملكة آن Anne. وفي لندن غشي جماعات أهل الفكر والأدب، وكانوا وفرة في تلك الفترة، من أمثال: استيل Steels وأديسون Addison وبوب وكلارك Clarke. ونشر مقالات في جريدة الجارديان Guardian التي كان يصدرها استيل هاجم فيها المفكرين الإحرار، كما نشر المحاورات بين هيلاس وفيلونس.

وبعد أن أقام في لندن فترة من الزمن، سافر إلى إيطاليا بوصفه مكرتيرا وكاهنا لبيتربره Peterborough الذي كان سفيرا (مبعوثا) لدى أموديوس Amodeus ملك صقلية. لكن لم التوفيت الملكة آن واستدعي بيتربره عاد إلى لندن. وبعد ذلك بعدة سنوات قام بأسفار في أوروبا مرافقا ومربيا لابن أسقف كلوفر Clogher. ومن المحتمل أن يكون قد التقي، وهو في باريس، بالفيلسوف الديكاري مالبرانش، وقيل انه تسبب في وفاة مالبرانش لأنه حين زاره وجده مصابا بالتهاب رئوي، وثارت بينها مناقشة فلسفية حادة عجّلت بوفاة مالبرانش. وسافر بعد ذلك إلى إيطاليا فزار روما ونابولي وكلبريا، وأقام في إيطاليا أربع سنوات.

وفي أثناء تلك الفترة لم يكتب شيئا كثيرا. لقد أنجز الجزء

- 9) Die Theologie und die Kirche, 1928.
- 10) Zur Lehre von heiligen Geist, 1930,
- 11) Anselms Beweis der Existenz Gottes, 1931.
- 12) Die kirchliche Dogmatik, J. 2, 1932.
- 13) Theologische Existenz heute, 1933.
- 14) Credo, 1935.
- 15) Schicksaal und Idee in ider Theologie, in: Zwischen der Zeiten, 1929.
- 16) Die Theologie und der heutige Mensch, 1930.
- 17) Die grosse Barmherzigkeit, München, 1935.
- Die Hauptprobleme der Dogmatik, München, 1935.
- 19) Die kirchliche Dogmatik, 3. Aufl. Zollikon, 1939.
- Die christliche Gemeinde in d. Anfechtung, Basel, 1942.
- 21) Gemeinschaft in der Kirche, St. Gallen, 1943.

## مراجع عنه

- Martin Werner: das Anschauungsproblem bei Karl Barth und Albert Schweitzer. München 1924.
- Emil Brunner: Natur und Gnade. Zum Gespräch mit K. Barth. Tubingen, 1934.
- J. Rillet: Karl Barth, théologie existentialiste. Neuchâtel 1952.
- B. Gherardini: La Parola di Dio nella teologia di K Barth, Roma, 1955.
- E. Rivierso: La teologia esistenzialista di K. Barth, analisi, interpretazilone e discussione del sistema, Napoli, 1955.
- H. Bouillard: Karl Barth, 3 vols. Paris, 1975.

# باركلي

# George Berkeley

فيلسوف أنجليزي. ولد في ١٦ مارس سنة ١٦٨٥ في قصر ديزرت Dysert بكونتيه كلكني Kilkenny في إيرلنده. وتوفي في يناير سنة ١٧٥٣.

الثاني من كتابه ومبادى، المعرفة الإنسانية، لكن المخطوط فقد أثناء تنقلاته في إيطاليا، ولم يستأنفه بعد ذلك أبداً. ثم عاد الى إنجلتره في سنة ١٧٢٠.

وفي أثناء عودته إلى إنجلتره ألَّف رسالة باللاتينية وفي الحركة، De Motu ونشرها سنة ١٧٧١. وجمع مواد لكتابة التاريخ الطبيعي لصقلية، لكنها فقدت هي الأخرى في تنقلاته.

ولما عاد إلى إنجلتره في سنة ١٧٢٠ أخذ يتجه اتجاها جديدا، هو الاهتمام بأحوال إنجلتره التي كانت تعاني آنذاك من انحلال واضمحلال رده هذا القسيس إلى ضعف العقيدة الدينية في نفوس الانجليز آنذاك. فكتب رسالة بعنوان: «عاولة لمنع انجار بريطانيا العظمي».

ثم سافر إلى وطنه إيرلنده، حيث أصبح كاهنا لدوق جرافتون، Grafton، ومنح درجة الدكتوراه في اللاهوت D. D من كلية الثالوث في دبلس وعين فيها محاضرا رفيع المستوى senior Lecturer وواعظا للجامعة. وبعد قليل صار برتبة Dean للغة العبرية.

وكانت فانسا فانيره Vanessa Vanborough معجبة بالأديب أسوفت وأوصت له بشروتها ، فلها اكتشفت علاقته مع استلا Stella أوصت بنصف ثروتها له والنصف الأخر لباركلي، ومقداره ٤٠٠٠ جنيه استرليني. فرأى باركلي أن يحقق بهذا المبلغ بعض مشروعاته في الاصلاح. وكانت جزر برمودة، في المحيط الأطلسي، تعد في نظر الانجليز بلاد البراءةو والنظرة الصافية الأولى. فقرر باركلي انشاء مدرسة هناك لتعليم رجال الدين من ناحية ، ونشر المسحية بين أهلها الأصليين من ناحية أخرى. وبعد التغلب على عدة منازعات بشأن ميراث فانسا وأمور أحرى، سافر باركلي بصحبة عروسه إلى رود أيلند Rhode Island (في جزر برمودة) في سبتمبر مننة ۱۷۲۸، فوصل میناء Newport فی ینایر سنة ۱۷۲۹ وکانت تلك الجزيرة ملجأ للمضطهدين منذ أيام روجر وليمز، لكنهم أثروا فكانت الحياة التجارية مزدهرة فيها والحياة العامة رغيدة. وأحسنوا استقبال باركلي، فأقام بينهم سنتين. وهنا ولد له ولده الأول، واشتغل بمشروعه وهو كلية برمودة. كذلك كتب في تلك الفترة كتابه وألسفرون، Alciphron وهو محاورات.

لكن الصعوبات المالية ما لبثت أن قضت عل مشروعه هذا. فاضطر إلى ترك الجزيرة، وسافر إلى بوسطن، ومنها سافر

إلى انجلتره. فأمضى عامين في لندن. وفي سنة 1978 عين أسقفا لكلوين Cloyne ، فأمضى في عمله هذا العشرين سنة الباقية من حياته دون أن يغادر مقر الاسقفية في Country Cork إلا مرة واحدة في سنة 1970 حين سافر إلى دبلن ليجلس في مجلس اللوردات الايرلندي. وفي هذه الفترة كتب رسالة بعنوان Siris بدأها ببيان الفوائد الطبية لماء القطران rar-water وخاص بعد ذلك في مسائل ميتافيزيقية: مبدأ الحياة، طبيعة المكان والزمان، حرية الارادة والجبرية، الهيولى والصورة، النفس، صفات الله وضمنها البحث في فكرة التثليث المسجية.

### ١ - نظرية الابصار:

ونبدأ عرض فلسفة باركل ببيان نظريته في الإبصار، وقد لفت نظره إليها ما أثاره لوك من شك فيها يتعلق بشخص ولد أعمى وصار يميز بين الكرة والمكعب بواسطة اللمس، فهل لو يرد إليه بصره فجأة يستطيع أن يميز بين الكرة والمكعب بالبصر فقط، دون اللمس. وبوجه عام، هل الشكل والمقدار (الحجم) يمكن إدراكهها بالبصر وحده، أو بتعاون مع اللمس أمضا.

فجاء باركلي في باكورة إنتاجه وهو: دمحاولة نحو نظرية جديدة في الأبصار، فقرر أنه ليس فقط الشكل والمقدار، بل وأيضا المسافة والموقع النسبي للأشياء لا تدرك مباشرة بالعين، بل بتعاون بين الاحساسات البصرية والاحساسات اللمسية مع تجربة الحركة. ويسوق على ذلك الأدلة التالية: أولا: لا يوجد في العين أية وسيلة لقياس قرب أو بعد مصادر أشعة الضوء الذي ينطبع عليها. فالصور تنطبع على شبكية العين على استواء وليس فيها ما يدل على القرب أو البعد. ثانياً: لا يمكن قياس المسافة على أساس تلاقى العينين لأننا لا نحسب الزاوية ولا ندرك خطوط التلاقي . وحتى لو أمكننا ذلك فليس هناك ما يدل على أننا نربط بين الاحساس بقلة التلاقى وبين ازدياد بعد المرئيات، أو بين زيادة التلاقي وبين قلة بعد المرئيات. ومن هنا انتهى باركلي إلى تقرير أن المسافة لا تدرك مباشرة بواسطة الابصار، بل بطريقة غير مباشرة. اننا نتعلم إدراك المسافة من طول عارسة الربط بين موضوعات اللمس وتجارب الوصول والمشى وبين موضوعات الابصار.

والامر عينه يتطبق على إدراك المقدار والموقع. فندرك المقدار وفقا لمعطيات الابصار واللمس معا. فهناك مقدار بحسب اللمس، وهما متميزان الواحد عن الآخر، وأحيانا يتناقضان. ولا توجد علاقة ضرورية

بين مقدار مرثي كبير أو صغير وبين مقدار ملموس كبير أو صغير. ومن ناحية أخرى فان المقدار المرثي يختلف عن مسافة الموضوع قربا وبعدا. وللتغلب على هذه الاختلافات فإننا نستعمل مقاييس نمطية تتعلق بالمقدار اللمسي. لكنها مقاييس صناعية واصطلاحية.

أما إدراكنا للموقع فهو شديد التعقيد والغرابة. إذ يلاحظ أولاً: أنه لما كانت الصور تسقط على الشبكية مقلوبة، فإن الموضوعات الخارجية تعطى مقلوبة. وثانيا: يلاحظ أن المواقع المرثية والملموسة تختلف بعضها عن بعض، وقد تتداخل وتحدث تشويشا فيها بينها. وفقط بالممارسة الطويلة نستطيع أن نربط بين المرثية واللمسية.

وبالجملة دفإن الامتداد والشكل والحركات المدركة بواسطة الابصار تتميز نوعيا عن أفكار اللمس المسماة بنفس الاسم، ولا يوجد شيء هو فكرة أو نوع من الفكرة مشترك بين هذين الحسين».

وهذه الصفات الأولية: الامتداد، الشكل، الحركة، هي ذاتية تماما مثل الصفات الثانوية التي هي اللون، والطعم، والحسوت، والحرارة وما شابه ذلك. انها مركبات من الصفات بصرية ولمسية وحركية. فلا الصفات الأولية ولا الصفات الثانوية موجودة في الأشياء الخارجية، بل كلها ذاتية صادرة عن الحواس نفسها من جراء انطباع الموضوعات الخارجية عليها. وبالجملة فإن الصفات والحواص، الاولية والثانوية على السواء، هي آثار يجدثها العالم الخارجي في حواسنا.

### ٢ \_ المادة:

فإن كانت الصفات والكيفيات الأولية والثانوية كلها ذاتية غير موجودة في الموضوعات المحسوسة، فماذا بقي إذن للمادة؟

إن الأشياء تدرك على أنها مجاميع من الكيفيات. وعلى الرغم من أننا لا ندرك الكيفيات منعزلة بعضها عن بعض، فإننا نستطيع بالفكر عزفا من أجل التفكير والنظر فيها منفصلة الواحدة عن الأخرى. والعقل وهو يقارن بين الكيفيات يلاحظ بينها مشابه وأمورا مشتركة. وعلى هذا النحو تكتسب هذه الكيفيات أو المجاميع من الكيفيات مدلولا عاما. وقد تكون الصورة المنكونة غامضة ولا تشير إلى أي مثال للفكرة التي ننظر فيها، لكنها على كل حال جزئية، لا كلية، عينية وليست مجردة.

والصورة التي تؤخذ على أنها علامة أو تمثيل لكل ما يندوج تحتها هي ما يسمى بالفكرة المجردة. ومن هذا نرى أن الكليات universals ليست أسهاء لطبائع مجردة واقعية، بل هي أسهاء لعلاقات قائمة بين أفراد بعضها مع بعض. ولهذا فإن التجريد أو التعميم لا ينوم في التخلص التام من الفردية والعينية، بل يقوم في جعل صورة عينية جزئية تقوم مقام صنف كامل من الموضوعات.

ولهذا فإن الحدود أو الأساء الكلية لا تدل على فكرة واحدة، كما يظن عادة، ولكن خطأ، بل تدل على كثرة من الأفكار. فمثلا الكلمة أو الحد الكلي: وفرس وتدل على عدد هائل من صور الفرس تستدعى في أذهان عدد هائل من الناس لمجرد سماعهم لهذا اللفظ: فرس. وهذا الاسم يدل على كل تلك الصور، لأنه يقوم مقام صفات مشتركة بينها. فالأسهاء لا تحدّ اذن الأفكار التي تدل هي عليها. إذ لا يوجد معنى عدد دير من احتى واحد يفهم من اسم كلي، بل الأسهاء تدل على عدد كبير من الأفكار الجزئية. وهي كما تثير أفكاراً ثير انفعالات وتكتسب هالات من القيمة غالبا ما تلقي بظلال من الغموض على المغنى.

والنتيجة لهذا أن ما نسبه الاسكلائيون إلى الكليات من سلطان وسحر هو أمر باطل. فالحدود المجردة والكلية لا توسع من معرفتنا إلا من حيث كونها رموزا مناسبة لتمثيل صور الأشياء الجزئية. وهي تبدأ من التجربة وتنتهي في التجربة. وبدون ارتباطها بالادراك الحسي فانها لا معنى لها ولا فائدة.

فإذا طبقنا هذه الاعتبارات على فكرة والمادة عملت لنا المادة على صورة شيء ممتد، يبدي عن مقاومة، غير مجرد الشكل ولا الحجم، متحرك أو ساكن، ذي لون باهت، خشن أو ناعم صلب أوهش، إلى آخر هذه الكيفيات الثانوية والخارجة من هذه الصورة. وصورة أي شيء مادي هي أننا نجعل صورة المادة ممثلة لسائر الادراكات التي تبين عن نفس الكيفيات.

وبالجملة فان والمادة، لا تعني غير مجموعة من الاحساسات. فلا يوجد اذن وجوهره substance يتخذ كيفيات أولية أو ثانوية، أو تتعاقب عليه هذه الكيفيات.

وينتهي باركلي إلى وضع هذا المبدأ الذي صار مشهورا فيها بعد وهو: «الوجود هو الادراك الحسّي esse est percipi أو وجود شيء هو أن يكون هذا الشيء مدركا بالحس. فكل شيء يدين بوجوده للادراك الحسي، وليس له وجود في ذاته.

والخلاصة اذن هي أن الاعتقاد في الأفكار المجردة قد أدى إلى افتراض أن الموضوعات المادية تختلف تماما عن الاحساسات، بينها الحقيقة في نظر باركلي هي أن الموضوعات المادية ليست شيئا آخر غير مجموعات من الاحساسات الشمية والبصرية واللمسية الخ. . أعطيت اسها مشتركا بين كل أفراد التصور.

أن يوجد هو أن يكون مدركا بالحس: هذا هو الحق في كل ما يتعلق بكل الموضوعات المادية.

والقول بأن الأفكار هي نسخ ذهنية للموضوعات المادية هو اذن قول باطل.

وباطلة كذلك التفرقة التي وضعها لوك وغيره بين الكيفيات الأولية (مثل الشكل، والمقدار، والحركة) وبين الكيفيات الثانوية (مثل اللون، الرائحة، الصوت) على أساس أن الأولى موضوعية والثانية ذاتية، ذلك أن الكيفيات الأولية تتوقف على الكيفيات الثانوية، وكلا الصنفين ذاتي أي صادر عن الحواس، لا عن الموضوعات.

## ٣ ـ والمحاورات بين فيلونوس وهيلاس،

وفي والمحاورات بين فيلونوس وهيلاس، يتابع باركلي بيان مذهبه هذا والدفاع عنه، وذلك على هيئة محاورات بين فيلونوس ـ وهو الذي يمثل موقف باركلي ـ وبين هيلاس الذي يمثل مواقف المعارضين لأراء باركلي مثل لوك ونيوتن.

ففي المحاورة الأولى يفند رأي لوك في التفرقة بين الكيفيات الأولية والكيفيات الثانوية، كيا يفند رأي نيوتن القائل بأن المكان والزمان والحركة توجد مستقلة عن الامتداد المحسوس والحركة المحسوسة ويقرر أن أمثال هذه الأمور المطلقة هي تجريدات من الأمثلة الجزئية المحسوسة. كذلك يضطر هيلاس إلى التسليم لفيلونوس (=باركلي) بأن فكرة الجوهر substratum، أي الأساس الذي يجري عليه تعاقب الكيفيات، فكرة زائفة.

وفي المحاورة الثانية يضطر هيلاس إلى التسليم بأن جسمه ودماغه المفترض أنه أصل الفكر، ليسا غير مركبين من الادراكات الحسية الموجودة في عقله هو.

وبهذا يتحول هيلاس إلى شكاك في وجود أي شيء خارج إدراكه الحسي. لكن فيلونوس لا يريد الذهاب الى هذا المدى، فيقول لصاحبه انه ينكر فقط أن يكون للأشياء

المحسوسة وجود مطلق مستقل في خارج الذهن أو منفصلة عن كونها مدركة بالحس. لكن هذا لا يمنع من وجودها **دفي عقل** وروحه لا متناهية حاضرة في كـل مكان تشتمـل عليها وتسندهاه.

وهنا يتساءل هيلاس: مع التسليم بوجود الله، ألا يمكن أيضا التسليم بوجود عالم مادي، وأن هذا العالم المادي هو والمحدود لأفكارناه؟ ألا نقول مع مالبرانش ان ثم هرؤية في الله wision en dieu، بعنى أن الروح ه في عجزها عن الاتحاد بالأشياء المادية بحيث تستطيع إدراكها في ذاتها، فإنها تدركها بواسطة اتحادها مع جوهر الله، وبمعرفة الأفكار أو الامتثالات الحاصة بالأشياء المادية الموجودة في العقل الالحي؟

فيره عليه فيلونوس (باركلي) قائلًا: إن الحجيج ضد امكان أن تمثل أفكارنا أشياء غير عقلية صادقة أيضا بالنسبة إلى العقل الالهي. أما المادة فكيف يمكن أن تكون علة لافكار لا مادية؟! وهل الله في حاجة إلى المادة كوسيلة ثانوية لاحداث الأفكار فنا؟

وفي مستهل المحاورة الثالثة نجد هيلاس حزينا. لقد اقتنع بان الجوهر المادي هو مجرد فرض لا أساس له، لكنه لا يستطيع أن يتصور امكان وجود الأشياء كمحرد أفكار في عقل الله: ـ كذلك يأخذ هيلاس على فيلونوس أنه يقر بجواهر روحية على الرغم من أنه ليست لديه فكرة عنها. بينها ينكر الجواهر المادية لانه ليست لديه فكرة عنها.

فيجيب فيلونوس على هذين الاعتراضين قائلا ان فكرة الجوهر المادي فكرة غير متوافقة في ذاتها ولا يمكن الاتيان بدليل على وجود المادة. فأنا لا أشعر بوجودها ولا بماهيتها، هكذا يقول ومن ناحية أخرى فانني وان كنت لا أعاين الروح مباشرة وليست لدي بيئة مباشرة عنها أو برهان على وجود أرواح أخرى متناهية، فإن وجود الأرواح بوجه عام أمر غير متناقض مع ذاته وعندي إدراك تأمل لروحي أنا. فأنا أعلم «أنني أنا نفسي لست أفكاري، بل شيء أخر، أن مبدأ الفكر نشيط يدرك إدراكا حسيا، ويعرف لديه أفكاراً ويعمل بأفكاره.

ويثير هيلاس اعتراضا آخر مستمدا من الادراك العام وهو أن كون الشيء مدركا غير كونه موجوداً، وأن للأشياء وجودا خاصا بها مستقلا عن إدراك العقل ها. ثم كيف نميز حينلذ بين الواقع والخيال؟ وكيف ونبرىء الله من كونه والفاعل، المباشر للقتل والتدنيس والزنا وما شابه ذلك من الخطاياء؟

أوليس يجب علينا أن نقول إن الله يقاسي نفس الألم والضيق في داخل نفسه كما يحدث غالبا في عقولنا بسبب هذه الأفكار نفسها حين يضعها فينا؟

فيرد فيلونوس على هذه الاعتراضات الجديدة قائلا انه لا يوجد شيء في الاشارة الخارجية لافكار الانسان يتنافى مع الديانة المسيحية أو ينكر أن موضوعها والموجودبدون عقله يعرفه ويفهمه عقل الله. أما الأفكار التي تمثل مختلف أنواع الشر الأخلاقي فانها لا ينتجها العقل اللامتناهي، بل النشاط الحر لارواحنا. أما الألم والضيق فإن الله يدركها، لكنه لا يشعر بها.

ويعود هيلاس إلى الاعتراض مستندا إلى مذهب الديكارتين فيقول: «لماذا اذن وضع الله في عفولنا هذا الايجاء القوي بأن ثم مادة وعالماً فيزيائياً؟ أليس معن هذا أنه يخدعنا؟».

فيجيب فيلونوس (باركلي) قائلا ان الله لا يخدعنا. ان كل ما يوحي به هو أنه يوجد عالم خارجي. وهذا الايجاء صادق ولكنه لا يوحي بأن هذا العالم الخارجي مادي. «إن افتراض المادة هو خداع من أنفسنا لانفسنا، ويمكن تبديد هذا الحداع باستعمال العقل الذي وهبنا الله اياه».

وفضلا عن ذلك، يقول هيلاس: كيف يمكننا أن ندرك نفس الشيء؟ ما دامت هناك أزواج (عقول) كثيرة، بالاضافة الى عقل الله الذي لديه الادراك الحقيقي، فإنه سيكون ثم من الادراكات لنفس الشيء الواحد بقدر ما هنالك من عقول (أرواح).

فيجيب فيلونوس قائلا: ماذا نعني بقولنا نفس الشيء؟ أن الهوية أمر غير محدد. إذا افترضنا أن منزلاً قد دمر كله ولم يبق منه غير جدرانه الخارجية، ثم أعيد بناؤه من الداخل مع الابقاء على جدرانه الخارجية، فهل نعتبره هو نفس المنزل، أونعتبره منزلا آخر مختلفا؟ ربما تقول أنت أنه نفس المنزل، وأقول أنا أنه غيره. هلكن ينبغي علينا أن نتفق تماما على فكرتنا عن المنزل، معتبرا في ذاته ه. وعلى كل حال فان الماديين جيما ملة واحدة. انهم يدركون أشياء مختلفة وهناك من الأفكار عن الشيء الواحد بقدر ما هنالك من الماديين الذين يحسبون أنهم ينظرون إلى شيء واحد.

فيستنكر هيلاس هذا القول مؤكدا أن الماديين يعتقدون أن أفكارهم المتعددة عن الشيء الواحد تشترك في ونموذج، أو نقطة اشارة خارج عقولهم من شأنها أن تجعل مجموعات

احساساتهم أفكارا عن نفس الشيء. فيرد فيلونوس قائلا أننا نحن الباركليين نعتقد نفس الاعتقاد، لكن نقول ان فكرتك وفكري تشير إلى نفس الشيء الموجود خارج عقلينا كلينا، أعني فكرة الله عن هذا الشيء. أي أن باركلي يرى أن فكرتنا عن شيء ما إنما تشير إلى فكرة الله عن الشيء، لا إلى شيء مادي موجود في خارج عقولنا.

هنالك يسأل هيلاس: لكن كيف يمكن عالما ممتدا أن يوجد في عقل غير ممتد؟ فيجيب فيلونوس: مادام العقل غير ممتد، فإنه لا يوجد فيه شيء بالمعنى الحقيقي، إن قولنا: «في العقل» قول مجازى فقط وتجوز في التعبير.

وحين يعود هيلاس فيسأله: كيف يتفق هذا مع وصف الخلق في أول سفر التكوين من الكتاب المقدس حيث يرد أن الله خلق أشياء (السهاء، الأرض، النور الخ)؟ فيجيب فيلونوس قائلا أن التوفيق سهل إذ لا يوجد تناقض بين افتراض أن الله خلق أولا الأرواح المتناهية، وبعد ذلك طبع في عقولها ذلك المجموع من الأفكار المسمى باسم والكون».

وخلاصة الرأي عند باركلي هي أن الوجود هو الادراك esse est percipere أو أن يكون الشيء مدركا percipi . وأنه لا يوجد غير أرواح (نفوس، عقول) وأفكارها. وأن الحقيقة الواقعية مؤلفة من جواهر لفكرة غير مادية وما لها من تجارب وأفكار. وأحد هذه الجواهر المفكرة هو الله، وهو أزلى أبدي لا متناه. أما سائر الجواهر المفكرة فمتناهية ومخلوقة. وفي الأرواح (النفوس، العقول) المتناهية توجد تجارب (إدراكات) لا أفكار على نوعين: فبعضها ناتجة عن نشاطها في الادراك والتفكير، والبعض الآخر (ونسميها نحن: العالم الخارجي) أعطيت للعقول المتناهية من العقل اللامتناهي خلال العملية التي نطلق عليها اسم: المعرفة. والمادة لا توجد بوصفها جوهرا أو أساسا موضوعا تتعاقب عليه الكيفيات. وغاية أمرها أن تكون اسها ملائها لتلك المركبات من الادراكات أو الأفكار التي نطلق عليها اسم: الموضوعات الفيزيائية. صحيح أن هذه الموضوعات خارجة من العقول المتناهية، لكن ذلك معناه أنها موجودة في عقل الله، لا في أي مكان آخر.

وهكذا نرى أن مذهب باركلي مذهب مثالي جدا، بل يمثل قمـة المثالية والروحية.

# نشرة مؤلفاته

أفضل نشرة كاملة لمؤلفات باركلي هي:

797

كان الحالم يستأنف أحلامه العزيزة، فإن العالم هو الأخر يستأنف أبحاثه العقيمة في الظاهر.

ومصير العقل هو ناتج غير إنساني للعمل النظري لبني الانسان، والفكر ينتج مقولاته خلال ممارسته لما هو تجريبي والعلم هو حالة خاصة من ذلك الانتاج، فيها المقولة العليا هي «الحق»

كها ينتج خلال العمليات البطيئة للنظريات العقلية لمناطق العلم المختلفة التي يتم إدماجها في والعلم، خلال الثورات العلمية.

والتجربة والصياغة الرياضية كلتاهما تكمل الأخرى ذلك لأن الرياضيات ليست مجرد وسيلة للتعبير عن القوانين الفيزيائية التجريبية بل هي ضالعة معها.

وفائدة تاريخ العلم هي أن يبين كيف أن ما نعده اليوم نظرية علمية صحيحة قد مر بالعديد من النظريات التي ثبت خطؤها في مرحلة تالية. ومعنى هذا أيضا أن ندرك أن نظرية الغد ستكون صحيحة في نظر أصحابها لأنها قضت على نظرية الده.

## ومن أشهر مؤلفاته:

- -- Essai sur la connaissance approchée. Paris 1928.
- Le nouvel esprit scientifique. Paris 1934.
- La Formation de l'esprit scientifique. Paris 1938.
- La Psychologie du feu. Paris 1938.
- La Philosophie du non. Paris 1940.
- L'eau et les rêves, Paris 1942.
- L'air et les songes. Paris, 1943.
   La Terre et les réveries de la volonté. Paris, 1943.
- La Terre et les réveries du repos. Paris, 1948.
- Le Rationalisme appliqué, Paris, 1949.
- Le Matérialisme rationnel, Paris, 1953.
- La Poétique de l'espace, Paris, 1957.
- La Poétique de la rêverie, Paris, 1961,

## مسراجسع

- P. Quillet: Bachelard. Paris, 1964.
- J. Hippolyte: «Gaston Bachelard ou le romantisme de L'intelligence» in Revue Philosophique, vol. 144 (1954) pp. 85-96.

The Works of George Berkeley, Bishopof Cloyne edited by A.A. Luce and T. E. Jessof, in 9 vols, London, Thomas Nelson, 1st ed. 1948-1957.

مراجع

- A. Campbell: Berkeley, 1899.
- G.D. Hicks: Berkeley, 1932.
- C.R. Morris: Locke, Berkeley, Hume, 1931.

## باشلار

### Gaston Bachelard

فيلسوف علوم فرنسي. ولد في بار على نهر الاوب Bar-sur- aube في سنة Bar-sur- eyak دراسته الثانوية عمل موظفا في البريد حتى سنة ١٩٦٣ حين حصل على الليسانس في الرياضيات والعلوم. وفي إثر ذلك عين مدرساً للفيزياء والكيمياء في مدرسة دبار على الاوب، الثانوية ثم حصل على الدكتوراه في الآداب (قسم الفلسفة) من السوربون في سنة ١٩٣٧. وفي سنة ١٩٣٠ أصبح استاذا للفلسفة في جامعة ديون Dijon. ثم عين أستاذاً لتاريخ العلوم وفلسفتها في قسم الفلسفة بكلية الآداب (السوربون) بجامعة باريس واستمر في هذا المنصب إلى وقت تقاعده في سنة ١٩٥٤. وابنته سوزان اليوم أستاذة للفلسفة في السوربون. وتوفي في سنة ١٩٦٧ في باريس.

ومؤلفات باشلار تدور حول موضوعين أساسيين هما: نظرية المعرفة العلمية Epistémologie والنزعة الشعرية المقترنة بالتحليل النفسي. وعنده أن الموضوعين مترابطان، فإن ما يكشف عنه التحليل النفسي من إسقاطات لرغباتنا على تصورنا للعالم، هو ما يكشف عنه العلم عن طريق مجهود دؤ وب وفي اتجاه مضاد، لأن النظريات العلمية تدمير للنظرات (أو القصائد) الشعرية.

ويدعو باشلار إلى دبالكتيك سلبي dialectique du ويدعو باشلار إلى دبالكتيك سلبي المعرفة non وأسلب هو في أساسه حركة تدمير واعادة بناء للمعرفة يريغ إلى بيان أن التقابلات زائفة. بيد أن التقابل الوهمي للتصورات يميل إلى منازعات حقيقية في الممارسة المنتجة للعلم، إن العلم يضع قضايا تخضع للتعديل المستمر. وإذا

- Die Chistliche Lehre der Dreieinigkeitund Menschenwerdung Gottes, 3 vol. Tübingen, 1841-43.
- g) Paulus der Apostel Jesu Christi, Stuttgart, 1845
- h) Lehrbuch der Christlichen Dogmensgschichte,
   Tübingen, 1847
- Die Epochen der Kirchlischen Geschichtsshreibung, Tubingen 1852- 55 (n. Aufl. H.Hildesheim, 1962).
- Die Tübingen Schule und ihre Stellung zur Gegenwart, Tübingen, 1859.
- k) Vorlesungen über die Christliche Dogmengeschiete, Vols. Leipzig-1865-7
- 1) Die Christliche Kirche, 5 Vols. Tübingen, 1855-69.

وفي كتابه الأول، وتحت تأثير اشليرماخر، حدد الدين بأنه شعور باللامتناهي، وأن الوحي هو صيرورة مستمرة فيها تدخل الأساطير.

لكنه في كتبه التالية بدأ يبدى عن تأثير هيجل في تصوره للعالم على أنه عملية الكلمة (اللوغس) الإلمي، وراح يفسر العقائد المسيحية على هذا الأساس فقال في تفسر التجسد للكلمة الإلمية انه لم يحدث مرة محددة، بل حدث منذ الأزل أن صار الجوهر الإَلْمَى إنساناً. وهذه الهوية بين الله والإنسان، أو بين الطبيعة الإنمية والطبيعة الإنسانية إنما اتخذت في يسوع المسيح أول شعور لها بذاتها. ثم راح يطبق الديالكتيك الهيجل على مسار تاريخ الأديان، والمسبحية بخاصة وذلك بالانتقال من الموضوعية إلى الذاتية إلى المركب بين كلتيها وهكذا باستمرار، وطبق ذلك على النصوص المسيحية الأولى، فاستبعد عنها ما لا يتفق مع هذا المنهج. فمثلًا فسر أولية المسيحية هكذا: في البداية، بعد صلب المسيح، ظهر اتجاهان متقابلان: الأول ذو نزعة محدودة يمثله القديس بطرس، والأخر ذو نزعة شاملة كلية عِثله القديس بولس. الأول رأى أن النجاة تكون بالتمسك بالنواميس والأوام اللاهونية وبالتأكيد على الختان، والثاني كان يرى أن الناموس قيد انقضى عهده، وأنه لا بد من الاتجاه نحو الوثنيين في العالم الروماني، لتوفير الحرية المسيحية لهم. وعن هذا التقابل نشأ المركب synthèse الذي غثله الكنيسة الكاثوليكية والذي أسهم في إيجاده استشهاد شهداء المسيحية في القرون الثلاثة الأولى. فالكنيسة الكاثوليكية من حيث هي كنيسة تحتوي على العنصر اليهودي المحدود، ومن حيث هي كاثوليكية تحتوى على الانجاه العالمي.  Bibliographie, in Revue internationale de philosophie, vol. 19 (1964).

باور

### Ferdinand Christian Baur

مؤرخ أديان ولاهوي من ذوي النزعة العقلية، ومؤسس مدرسة توبنجن الجديدة في اللاهوت ونقد الكتب المقدسة، ولد. في أشميدن (Shmieden (Wurtemberg في ١٧٩٢/٦/٢، وتوفى في توبنجن في ١٨٦٠/١٢/٢.

كان أبوه قسيسا لوترياً، ودرس في معهد توبنجن، وعمل بعد تخرجه قسيساً، لكنه ما لبث أن انصرف إلى التدريس في سنة ١٨١٧، حين عمل مدرساً في معهد Blaubeuran من عمل مدرساً في معهد المعاره أو الدين وكانت باكورة إنتاجه كتاباً بعنوان «الرموز والأساطير» أو الدين الطبيعي في العصر القديم (٣ مجلدات، اشتوتجرت سنة تفسيراً عقلياً فكان من نتيجة هذا الإنتاج أن دعي أستاذاً لتاريخ الكنيسة والمقائد الدينية في جامعة توبنجن سنة ١٨٢٦. وهنا الكنيسة والمقائد الدينية في جامعة توبنجن سنة ١٨٢٦. وهنا أمضى في التدريس بقية حياته، وأنشأ مدرسة من الطلاب والباحثين في تاريخ الأديان، برزت منها أسهاء شهيرة مثل أدورد الملسفة اليونانية العظيم، وأ. اشفيجلر مؤلف تاريخ عام للفلسفة وأ. هلجنفلد A. Hilgenfeld .

واصدر مؤلفات عديدة تتناول خصوصاً الموضوعات التالية: المانوية، الغنوصية، اللاهوت العقائدي، تاريخ العقيدة المسيحية، تاريخ الكنيسة، النصوص القانونية للعهد الجديد من الكتاب المقدس والوثائق الأولى المتعلقة ببداية المسيحية. وفيها يكشف عن تأثره الكبير بفلسفة هيجل.

ونذكر من هذه المؤلفات ما يلي:

- a) Das Manichäische Riligionssystem, Tubingen, 1831.
- b) Der Gegensatz des Katholizismus und Protestantismus, Tübingen, 1833.
- c) Die Christliche Gnosis, Tübingen, 1835.
- d) Der Christliche Platonismus oder Sokrates und Christus, Tübingen, 1837
- c) Die Christliche Lehre der Versöhnung, Tübingen, 1837.

الجمال، بل هو الذي حدد مفهومه ووضع القواعد الأولى للتقويم الجمالي. يقول باوبجارتن أن ثمة نوعين من المعرفة: معرفة حسية، واخرى عقلية. الأولى غامضة، والثانية واضحة متميزة، وبين كلا النوعين يوجد نوع وسط هو امتثالات واضحة ولكنها ليست متميزة، تدرك بوضوح لكن دون تمييز. وهذا النوع من المسارف هو ميدان علم الجمال والشعر قول حسي كامل، والغاية الجمالية هي تكميل المعرفة الحسية بما هي حسية. وذلك هو الجمال. وينبغي تجنب التشويه بما هو تشويه: أي القبح، ولا بد من اجل الاستعداد الفني والعبقرية والالهام والممارسة من أجل إدراك الجميل.

### مؤلفاته

- Metaphysica, Halle, 1739.
- Ethica Philosophica, Halle, 1740.
   Aesthetica, Frankfurtam Oder, 2Voll, 1750-1758.
- Initiae Philosophiae practicae primae, 1760.
   Ius naturae, Halle, 1765.
- Philosophia generalis, Halle, 1769, ed. Förster.

### مراجع عنه

- E. Bergmann: Die bergündung d. deutschen Asthetik durch A. G. Baumgarten und G. F. Meier, Leipzig, 1911.
- Alb. Reimann: Die Asthetik A.G. Baumgartens Halle, 1928.
- Peters: Die Asthetik A. G. Baumgartens und ihre Bezie hungen zum Ethischen, Berlin, 1934.
- B. Croce: Ultimi Saggi, Bari 1935, pp 79-105.
- B. Croce: Estetia, 13<sup>a</sup> ed.., Bari, 1965. pp. 233-41.

# بدوي ( عبد الرحمن )

فيلسوف مصري ، ومؤرخ للفلسفة . فلسفته هي الفلسفة الوجودية في الاتجاه الذي بدأه هيدجر. وقد أسهم في تكوين الوجودي ، الذي ألفه في سنة

## مراجع

- S. Berger: Baur et les origines de l'école de Tubingue et ses principes, Strasbourg, 1867.
- J. Theruas: Mélanges de littérature et d'histoire religieuse, Paris, 1899, pp. 1- 195.
- L. Perriraz; F. C. Baur, son influence sur la critique et l'histoire au XIX siècle, Lausanne, 1908.
- C. Fraedrich: F. C. Baur, Begründer der Tub. Schule als theology, Schriftsteller und charackter, Gotha, 1909.

### باومجارتن

### Alexander Gottlieb Baumgarten

ولد في برلين في ١٧ يونيو سنة ١٧١٤، وتوفي في فرنكفورت على نهر الأودر في ٢٧ مايو سنة ١٧٦٢.

درس الفلسفة منذ سنة ١٧٣٠ مع كريستيان فولف، وصار أبرز تلاميذه ومذيعي فلسفته. لكن شهرته الرئيسية إنما تدور عمل أبحائه في علم الجمال، التي بدأها بكتابه Meditationes Philosophicae de nonnullis بدأها بكتابه ad poema pertinentibus (هالة سنة ١٧٣٥) وفيه بذور آرائه في علم الجمال، التي نماها فيها بعد أثناء محاضراته في جامعة فرنكفورت على نهر الأودر وعبر عنها بصورة منطقية فرنكفورت على نهر الأودر، سنة ١٧٥٠ـ ١٧٥٨، وقد فرنكفورت على نهر الأودر، سنة ١٧٥٠ـ ١٧٥٨، وقد أعيد طبعه بالأوفست في عجلد واحد في المالا

وأصدر كتابا عن «الميتافيزيقا» Metaphysica (هالة، سنة 1720) فيه عرض آراء استاذه فولف، وهذا الكتاب هو المتن التدريسي الذي استند اليه كنت في محاضراته (راجع كتابنا عن «امانويل كنت» ج١). وتتصف بالوضوح وحسن التقسيم، ولكنه يستند تماما إلى آراء ليبنتس في الانسجام الأزلي وآراء فولف.

وفي كتابه المذكور آنفا: Meditationes وضع لأول مرة الاصطلاح Acsthetik للدلالة على فلسفة الفن والجمال، لكن باومجارتن لم يقتصر على اختراع اسم وعلم

198٣ وقدّمه رسالة للحصول على الدكتوراه في الفلسفة من كلية الأداب بجامعة فؤاد الأول ( القاهرة حالياً ) ، ونوقشت هذه الرسالة في 7٩ مايو سنة ١٩٤٤ وحصل بها على إجازة الدكتوراه في الأداب ـ تخصص فلسفة . وتمتاز وجوديته من وجودية هيدجر وغيره من الوجودين بالنزعة الديناميكية التي تجعل للفعل الأولوية على الفكر ، وتستند في استخلاصها لمعاني الوجود إلى العقل والعاطفة والإرادة معاً ، وإلى التجربة الحية ، وهذه بدورها تعتمد على ملكة الوجدان بوصفها أقدر ملكات الإدراك على فهم الوجود الحي .

وقد أحاط علماً بكل تاريخ الفلسفة ،وتممَّق في مذاهب الفلاسفة المختلفين والألمان منهم بخاصة . لكن أقوى تأثير في تطوره الفلسفي إنما يرجع إلى اثنين هما هيدجر ، ونيتشه .

### حياته

ولد في الرابع من شهر فبراير سنة ١٩١٧ ( سبع عشرة وتسعمائة وألف ) ، في قرية شرباص ( مركز فارسكور ، وكان آنذاك يتبع مديرية الدقهلية ، ثم صار ابتداء من سنة ١٩٥٥ يتبع محافظة دمياط ) . وتقع على النيل بين المنصورة ( ٢٧ كم ) ودمياط ( ٢٧ كم ) . وكان أبوه عمدة هذه القرية منذ سنة ودمياط ( ٢٧ كم ) . وكان أبوه عمدة هذه القرية منذ سنة موفورة الثراء ، وثروتها أراض زراعية .

ودرس في مدرسة فارسكور الإبتدائية وحصل منها على الشهادة الابتدائية في سنة ١٩٢٩ وكان أول مدرسته كها كان ترتيبه ٣٥٤ من كل الحاصلين على الشهادة الإبتدائية في القطر المصري ويقدرون بأكثر من ثلاثين الفاً، وفي أثر ذلك دخل المدرسة السعيدية في الجيزة (على الشاطىء الأخر من القاهرة) حيث حصل على شهادة الكفاءة في سنة ١٩٣٧ ثم شهادة البكالوريا سنة ١٩٣٧ وكان ترتيبه الثاني على جميع الحاصلين على البكالوريا في مصر.

ودخل كلية الأداب في الجامعة المصرية ( جامعة القاهرة حالياً ) القائمة في الجيزة واختار قسم الفلسفة ، وكان الأول على جميع طلاب الأداب في جميع الأقسام طوال السنوات الأربع للدراسة في كلية الأداب ، وحصل على الليسانس الممتازة في الأداب ( قسم الفلسفة ) في مايو سنة ١٩٣٨ . وتتلمذ في هذه الفترة على اساتذة فرنسيين ممتازين هم : ألكسندر كواريه الفترة على اساتذة فرنسيين ممتازين هم : ألكسندر كواريه المقلمة في تاريخ العلوم وفي الفلسفة الألمانية في القرنين المغليمة في تاريخ العلوم وفي الفلسفة الألمانية في القرنين

السادس عشر والسابع عشر ، ثم أندريه الاند ( ۱۸٦٧ ما ۱۸۹۳ ما النفس والاساتذة المصرين اتنفس والاساتذة المصرين متلمذ خصوصاً على الشيخ مصطفى عبد الرازق ( ۱۸۸۳ ما ۱۹۶۷ ) الذي كان مثلاً كاملًا للإنسان: نبالة نفس ومكارم أخلاق ، كما كان عالمًا بالعلوم الإسلامية متعمقاً في قراءة النصوص الإسلامية مع المام بالفكر الاوروبي .

كما أفاد إفادة جلّى - في ميدان الدراسات الإسلامية على نبج المستشرقين ، من باول كراوس ( ١٩٠٠ - ١٩٤٤ ) الذي كان يدرس في قسم اللغة العربية فقه اللغات السامية ، كما كان يلقي محاضرات على طلاب الماجستير في تحقيق النصوص والنقد التاريخي . وكان كراوس مهتاً بالتراث اليوناني في العالم الإسلامي ، وبجابر بن حيان ومحمد بن زكريا الرازي بخاصة . فكانت لكراوس اليد الطولى في توجيهه في ميدان انتقال التراث اليوناني إلى العالم الإسلامي بفضل علمه الهائل ومنهجه الفيلولوجي الدقيق ومكتبته الحافلة بأعمال المستشرقين ، خصوصاً الإبحاث المفردة منها .

وفي 10 أكتوبر سنة 19۳۸ عين بدوي معيداً في قسم الفلسفة بكلية الأداب بالجامعة المصرية (القاهرة الأن)، وتولى مساعدة الأستاذ لالاند فيها كان يلقيه من دروس على طلاب الليسانس في مادي و مناهج البحث، وو ما بعد الطبيعة ، كها قام منذ يناير سنة 19۳۹ بتدريس تاريخ الفلسفة اليونانية وشرح نصوص فلسفية بالفرنسية لطلاب قسم الفلسفة .

وفي الوقت نفسه حضّر رسالة الماجستير تحت إشراف لالاندثم كواريه ، وكتبها باللغة الفرنسية ، ونوقشت في نوفمبر سنة ١٩٤١ ، وكان موضوعها : « مشكلة الموت في الفلسفة الوجودية ، وقد طبعت هذه الرسالة في سنة ١٩٦٤ بالفرنسية في مطبعة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة (ضمن منشورات كلية الأداب ـ جامعة عين شمس) .

وابتداء من العام الدراسي ١٩٤١ ـ ١٩٤٢ قام بتدريس المنطق وجانب من تاريخ الفلسفة اليونانية. وفي السنة التالية بدأ بتدريس مناهج البحث العلمي إلى جانب المنطق ونصوص في الفلسفة اليونانية ، واستمر على ذلك إلى أن ترك جامعة فؤاد إلى جامعة إبراهيم (عين شمس حالياً) في صيف سنة ١٩٥٠.

وكها قلنا من قبل ألف رسالة للحصول على الدكتوراه

بعنوان و الزمان الوجودي و في سنة 198٣ ، وناقشها في ٢٩ مايو سنة 194٤ وحصل بذلك على درجة الدكتوراه في الأداب من قسم الفلسفة بجامعة فؤاد الأول ( = القاهرة حالياً ) ، وقد نشرت هذه الرسالة في سنة 1940 ، وكان معها ملخص واف باللغة الفرنسية . وفي أثر ذلك عين مدرساً بقسم الفلسفة بكلية الأداب جامعة فؤاد في أبريل سنة 1960 . ثم صار أستاذاً مساعداً في نفس القسم والكلية في يوليو سنة 1989 .

وانتقل إلى كلية الأداب جامعة إبراهيم باشا الكبير (= جامعة عين شمس حالياً) في ١٩ سبتمبر سنة ١٩٥٠ لينشىء قسم الفلسفة بها وتولى رئاسة القسم منذ هذا التاريخ إلى أن ترك جامعة عين شمس في أول سبتمبر سنة ١٩٧١ . وفي ٢٨ يناير سنة ١٩٥٩ صار أستاذاً ذا كرسي في هذه الكلية .

وفي المدة من ١٩٤٧ إلى ١٩٤٩ كان معاراً أستاذاً للفلسفة الإسلامية في وكلية الآداب العليا ، التابعة للجامعة الفرنسية في بيروت (لبنان ) التابعة بدورها لجامعة ليون Lyon بفرنسا .

وعمل مستشاراً ثقافياً ومديراً للبعثة التعليمية في برن عاصمة سويسرة في المدة من مارس سنة ١٩٥٦ حتى نوفمبر سنة ١٩٥٨ .

وفي فبراير سنة ١٩٦٧ انتدب أستاذاً زائراً لإلقاء عاضرات في قسم الفلسفة وفي معهد الدراسات الإسلامية في كلية الأداب ( السوربون ) بجامعة باريس وظل في عمله هذا حتى مايو سنة ١٩٦٧ وكانت ثمرة هذه المحاضرات كتابه بالفرنسية monde arabe وكانت ثمرة الدى الناشر Vrin للإريس ضمن مجموعة و دراسات في العصور الوسطى و ( التي كان يشرف عليها اتين جلسون ، عضو الأكاديمية الفرنسية واعظم باحث معاصر في تاريخ الفلسفة في العصر الوسيط).

ثم عمل في كلية الأداب بالجامعة الليبية ببنغازي ست سنوات (١٩٦٧ ـ ١٩٧٣) أستاذاً للمنطق والفلسفة المعاصرة .

ثم عمل أستاذاً في كلية و الإلميات والعلوم الإسلامية ، بجامعة طهران في العام الدراسي ١٩٧٣ ـ ١٩٧٤ ، أستاذاً للتصوف الإسلامي والفلسفة الإسلامية لطلاب الدراسات العليامع إلقاء محاضرات عامة في التصوف الإسلامي على أساتذة

الكلية وطلابها مرة كل يوم أحد في كل أسبوع وهي التي تمخض عنها كتابه ، تاريخ النصوف الإسلامي من البداية حتى القرن الثاني للهجرة ، ( الكويت سنة ١٩٧٥ ) .

ثم انتقل إلى جامعة الكويت من سبتمبر سنة ١٩٧٤ أستاذاً للفلسفة المعاصرة والمنطق والاخلاق والتصوف في كلية الأداب ، ولا يزال في هذا المنصب حتى كتابة هذه السطور .

ولكنه في أثناء هذا كله كان يوالي إنتاجه في الفلسفة وفي الأدب منذ أن بدأه في سبتمبر سنة ١٩٣٩ لما أن أصدر كتابه الأول : « نيتشه » ( القاهرة ، سبتمبر سنة ١٩٣٩ )، وقد بلغ عدد مؤلفاته التي أصدرها حتى الآن أكثر من مائة وعشرين كتاباً ، منها حسة مجلدات باللغة الفرنسية ، إلى جانب مئات المقالات والأبحاث التي ألقاها في المؤتمرات العلمية الدولية باللغات العربية والفرنسية والانجليزية والألمانية والاسبانية . وسيجد القارى ثبتاً بهذه المؤلفات في نهاية هذه المادة .

وشارك في السياسة الوطنية فكان عضواً في حزب مصر الفتاة ( ١٩٣٨ - ١٩٤٠ ) ، ثم عضواً في اللجنة العليا للحزب الوطني الجديد ( ١٩٤٤ - ١٩٥٣ ) . واختير عضواً في لجنة الدستور التي كلفت في يناير سنة ١٩٥٣ بوضع دستور جديد لمصر ، وكانت تضم صفوة السياسيين والمفكرين والقانونيين ( خسين عضواً ) وأسهم خصوصاً في وضع المواد الحاصة بالحريات والواجبات . وأتمت اللجنة وضع الدستور في أغسطس سنة ١٩٥٤ . لكن القائمين على الثورة لم يأخذوا به لما السليم ، ووضعوا بدلاً منه دستور سنة ١٩٥٦ الذي صادر الحريات وكان سنداً للطغيان الذي استقر بعد ذلك لعدة سنوات .

# ثبت مؤلفاته الفلسفية بحسب ترتيبها التاريخي في الظهور

١ ـ نيتشه، القاهرة سنة ١٩٣٩

٢ - التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ، القاهرة سنة
 ١٩٤٠

٣ ـ اشبنجلر، القاهرة سنة ١٩٤١

٤ - شوبنهـور، القاهـرة سنة ١٩٤٢

٥ - أفلاطون، القاهرة سنة ١٩٤٣

- ٦ ـ أرسطو، القاهرة سنة ١٩٤٣
- ٧ ـ ربيع الفكر اليوناني، القاهرة سنة ١٩٤٣
- ٨ ـ خريف الفكر اليونان، القاهرة سنة ١٩٤٣
  - ٩ ـ الزماني الوجودي، القاهرة سنة ١٩٤٥
- ١٠- من تاريخ الإلحاد في الإسلام، القاهرة سنة ١٩٤٥
- ١١ المثل العقلية الأفلاطوينة، تحقيق ودراسة . القاهرة سنة
   ١٩٤٧
  - ١٢\_ أرسطو عند العرب، القاهرة سنة ١٩٤٧ .
- ١٣-الانسانية والوجودية في الفكر العربي، القاهرة سنة ١٩٤٧ .
- ١٤-شخصيات قلقة في الاسلام، ترجمة ودراسة . القاهرة سنة . ١٩٤٧ .
- ١٥ـ منطق أرسطو، الجزء الأول ـ تحقيق ودراسة القاهرة سنة
   ١٩٤٨
  - ١٦\_رابعة العدوية، القاهرة، سنة ١٩٤٨
  - ١٧ شطحات الصوفية، القاهرة سنة ١٩٤٩
  - ١٨٤ منطق أرسطو، الجزء الثاني . القاهرة سنة ١٩٤٩
- ١٩\_ روح الحضارة العربية، ترجمة ودراسة . بيروت سنة ١٩٤٩
- ١٧- الإشارات الإَلْمية للتوحيدي، تحقيق ودراسة، القاهرة
   سنة ١٩٥٠
- ٧١\_ الإنسان الكامل في الإسلام، ترجمة وتحقيق نصوص . القاهرة سنة ١٩٥٠
  - ٢٧\_منطق أرسطو، الجزء الثالث . القاهرة سنة ١٩٥٧
- ٢٣ الحكمة الخالدة لمسكويه، دراسة وتحقيق . القاهرة سنة
   ١٩٥٢
- ٢٤ فن الشعر لأرسطو، ترجمة ودراسة وتحقيق . القاهرة سنة .
   ١٩٥٣ .
- ٢٥ و البرهان ، من و الشفاء ، لابن سينا، دراسة وتحقيق .
   القاهرة سنة ١٩٥٤
- ٢٦ عيون الحكمة لابن سينا ، دراسة وتحقيق . القاهرة سنة
   ١٩٥٤
- ٧٧ـ في النفس لأرسطو، دراسة وتحقيق . القاهرة سنة ١٩٥٤
- ٢٨ الأصول اليونانية للنظريات السياسية في الإسلام،
   دراسة وتحقيق القاهرة سنة ١٩٥٥
- ٢٩ـ الأفلاطونية المحدثة عند العـرب، دراسة وتحقيق.
   القاهرة سنة ١٩٥٧
- ٣٠ـ أفلوطين عند العرب . دراسة وتحقيق . القاهرة سنة ١٩٥٥

- ٣١ غتار الحكم للمبشر بن فاتك، دراسة وتحقيق مدريد ،
   سنة ١٩٥٨
- ٣٧\_ الخوارج والشيعة لفلهوزن، ترجمة ودراسة . القاهرة سنة ١٩٥٩
  - ٣٢ـ الخطابة لأرسطوطاليس، القاهرة سنة ١٩٥٩
- ٣٤ـ تلخيص الخطابة لابن رشد، تحقيق ودراسة ، القاهرة سنة ١٩٦٠
  - ٣٥\_ مخطوطات أرسطو في العربية،- القاهرة سنة ١٩٦٠
  - ٣٦ـ دراسات في الفلسفة الوجودية، القاهرة سنة ١٩٦١
    - ٣٧ـ المنطق الصوري والرياضي، القاهرة سنة ١٩٦٢ ٣٨ـ فلسفة العصور الوسطى، القاهرة سنة ١٩٦٢
      - ۱۲۱ فنسعه العقبور الوطنطى العاطرة سنة ۱۹۹۱ ۳۹ مؤلفات الغزالي، القاهرة سنة ۱۹۹۱
        - ٤٠ مؤلفات ابن خلدون، القاهرة سنة ١٩٦٢
          - ٤١ـ النقد التاريخي، القاهرة سنة ١٩٦٣
        - ٤٢ مناهج البحث العلمي، القاهرة سنة ١٩٦٣
          - ٤٣ـ فضائح الباطنية للغزالي، سنة ١٩٦٤
          - £4\_ الطبيعة لأرسطو، الجزء الأول سنة 1970
- ١٤٥ العرب في تكوين الفكر الأوروبي، بيروت سنة
   ١٩٦٥
  - ٤٦ رسائل ابن سبعین، القاهرة سنة ١٩٦٥.
- ٤٧\_الطبيعية لأرسطو، الجزء الثاني . القاهرة سنة ١٩٦٦
- ٤٨ فن الشعر لابن سينا، دراسة وتحقيق . القاهرة سنة
   ١٩٦٥
  - ٤٩\_ المثالية الألمانية : شلنج، القاهرة سنة ١٩٦٥
- ٠٥ـ مصادر وتيارات الفلسفة المعاصرة في فرنسا، تأليف بنروبي . ترجمة جدا سنة ١٩٦٤
  - ٥١ـ الوجود والعدم لسارتر، ترجمة ، بيروت سنة ١٩٦٥
- ٥٦ مصادر وتيارات الفلسفة المعاصرة في فرنسا، جـ٧،
   القاهرة سنة ١٩٦٧
- ٣٥ ابن عربي لأسين بـ الاثيـوس، ترجمة ودراسة . القاهرة سنة
   ١٩٦٧
  - \$٥ـ المدرسة القـورينائية، بنغازي سنة ١٩٦٩
- الفرق الإسلامية في الشمال الإفريقي ، بنغازي سنة
   ١٩٦٩
- ٥٦\_مذاهب الإسلاميين، الجزء الأول، بيروت سنة ١٩٧١
- ٧٥ شروح على أرسطو مفقودة في اليونانية، بيروت، سنة
   ١٩٧١
  - ٥٨ كرنيادس القورينائي، بنغازي ، سنة ١٩٧٢

sique», in Philosophie, Hachette, 1972.

- Histoire de la philosophie en Islam. 2 vols. Paris, Vrin, 1972.
- Quelques Figures et thèmes de la philosophie islamique. Paris, Maisonneuve - La rose, 1979.

## مراجع

مصطفى عبد الرازق: ونيشه ه، مجلة السياسة الأسوعية وسنة ١٩٣٩

ـ إبراهيم مدكور : « نيتشه » ، مجلة « الرسالة » ، سنة ١٩٤٠ ـ طه حسين : « الزمان الوجودي » ، « الإلحاد في الإسلام » مجلة « الكاتب المصرى » ، سنة ١٩٤٥.

- F. Gabrieli: Historia de litteratura araba.
- F Rosenthal: «Prolegomena to an abortive edition» in Orientalia 1965.
- L. Gardet: Hommes de L'Islam, 1975.

### فلسفته

والخطوط العامة لفلسفة بدوي يمكن استخلاصها من هذين الملخصين اللذين كتبهها تلخيصاً لمناقشة رسالتيه: ومشكلة الموت في الفلسفة الوجودية، ووالزمان الوجودي».

# مشكلة الموت

لعل أول حركة باطنة يحاول بها المرء أن يرد الأثر الذي يتركه في نفسه سماعه للكلمة «مشكلة الموت» أن يتساءل: هل للموت مشكلة؟ أوليس الموت واقعة ضرورية كلية لا بد لكل فرد أن يعانيها يوماً ما؟ أولسنا نعرف جميعاً هذه الواقعة، لاننا نستطيع أن نشاهدها لدى الاخرين؟.

من أجل هذا كان علينا أن نبدأ بتحديد معنى مشكلة، من ناحية، وأن ننظر نظرة ـ إجمالية من غير شك ـ إلى معنى الموت من ناحية أخرى، لكي يكون في مقدورنا أن تتحدث بعد عن مشكلة للموت، وأن نتين على أي نحو يمكن أن تكون للموت مشكلة. حتى إذا ما استطعنا أن نتبينه، تيسر لنا أن نحدد عناصر هذه المشكلة ومداها، سواء من الناحية الوجودية العامة ومن الناحية الحضارية. وسنرى حينئذ أن هذا البحث، الذي يبدو لأول وهلة أنه

٥٩ ـ سوتسيوس القورينائي، بنغازي، سنة ١٩٧٧.

 ٦٠ ـ التعليقات لابن سينا، دراسة وتحقيق . القاهرة سنة ١٩٧٢ .

٩٦ـ رسائل للكندي والفارابي وابن باجه وابن عـدّي، بنغازى ، سنة ١٩٧٣

٦٢ مذاهب الإسلاميين، الجزء الثاني . بيروت سنة ١٩٧٣
 ٦٣ أفلاطون في الإسلام ، تحقيق . طهران ، سنة ١٩٧٤
 ٦٤ صوان الحكمة لأبي سليمان السجستاني، دراسة وتحقيق ، طهران سنة ١٩٧٤.

٦٥- مدخل جديد إلى الفلسفة، الكويت سنة ١٩٧٥
 ٦٦- الأخلاق النظرية، الكويت، سنة ١٩٧٥

٦٧ـ تاريخ التصوف الإسلامي من البداية حتى القرن الثاني، الكويت سنة ١٩٧٥

٦٨ أمانويل كنت، الكويت، سنة ١٩٧٦

٩٩\_ الأخلاق عند كنت، الكويت سنة ١٩٧٧

٧٠ فلسفة القانون والسياسة عند كنت، الكويت، سنة

٧١ـ فلسفة الدين والتربية عند كنت ، بيروت سنة ١٩٨٠

٧٢ـ طباع الحيوان لأرسطو، الكويت سنة ١٩٧٧

٧٣ـ أجزآء الحيوان لأرسطو، دراسة وتحقيق . الكويت سنة ١٩٧٧

٧٤ـ الأخلاق إلى نيقوماخوس، الكويت سنة ١٩٧٧

٧٥۔ حياة هيجل، بيروت، سنة ١٩٨٠

٧٦ـ تاريخ العالم لأوروسيوس، دراسة وتحقيق . بيروت سنة

٧٧ـ دراسات ونصوص محققة في تاريخ الفلسفة والعلوم عند العرب ، بيروت سنة ١٩٨١

۷۸ـ الخطابة لأرسطو، ترجمة مع دراسة وشرح . بغداد سنة ۱۹۸۰

٧٩ فلسفة الحضارة لاشقيتسر، ترجمة وتقديم . بيروت سنة
 ١٩٨٠ ١٩٨٠

# وباللغة الفرنسية

- La Probléme de la mort dans la philosophie existentielle. Le Caire, 1965.
- La Transmission de la philosophie grecque au monde arabe. Paris, Vrin, 1968.
- 3. «Philosophie et theologie de l'Islam à l'epoque clas-

يتناول مشكلة جزئية من مشاكل الوجبود، سينتهي بأن يكون بحثاً شاملًا في الوحود كله، بحثاً يصلح لأن يكون مقدمة لمذهب في الوجود عام.

فهذا البحث يمكن إذن أن يوضع على الصورة الإجالية التالية:

أولًا: إشكالية الموت؛

ثانياً: عناصر مشكلة الموت؛

ثَالثًا: المشكلة الحقيقية للموت، وكيف يمكن أن تكون مركزاً لمذهب في الوجود؛

رابعاً: المعنى الحضاري لهذه المشكلة.

فلنبدأ بحثنا إذا بالحديث عن إشكالية الموت.

لكى نفهم معنى الاشكالية يجب أن غيز أولاً بين: إشكال problématique وبين مشكلة problématique. أما الإشكال فهو صفة تطلق على كل شيء يحتوي في داخل ذاته على تناقض، وعلى تقابل في الاتجاهات، وعلى تعارض عملي. والمشكلة هي طنب هذه الإشكالية بوصفها شيئاً يُحُاول القضاء عليه، هي الشعور بالألم الذي يحدثه هذا الطابع الإشكالي، وبوجوب رفع هذا الطابع وإزالته؛ هي تتبع هذه الإشكالية، كما هي في ذاتها أولاً، ثم محاولة تفسيرها تفسيراً يصدر عن طبيعة الشيء المشكل وجوهره. فكأن المشكلة تتضمن إذا شيئين: الشعبور بالإشكال، ومحاولة تفسير هذا الإشكال. فالحياة مثلاً تتصف بصفة الإشكال بطبيعتها، لأنها نسيج من الأضداد والمتناقضات؛ ولكنها ليست مشكلة بالنسبة إلى الرجل السادج الذي ينساق في تيارها دون شعور منه بما فيها من إشكال، ودون محاولة \_ بالتالي \_ للقضاء على هذا الإشكال. وذلك لأن الشعور بالإشكال يقتضي من صاحبه أن يكون على درجة عليا من التطور الروحي، وأن يكون ذا فكر ممتاز على اتصال مباشر بالينبوع الأصلي للوجود والحياة، وأن يكون إلى جانب هذا كله على حظ عظيم من التعمق الباطن الذي تستحيل معه المعرفة إلى معرفة وحياة معأب وبقدر هذا الحظ تكون درجة الإدراك. هذا الى جانب ما يقتضيه الموضوع المشكل من شروط صادرة عن طبيعته هو الخاصة، دون غيره من الموضوعات المشكلة الأخرى.

فإذا أردنا الآن أن نطبق هذا على الموت، وجدنا أنه

يتصف أولاً بصفة الإشكال. فمن الناحية الوجودية يلاحظ أولاً أن الموت فعل فيه قضاء على كل فعل ؛ وثانياً أنه نهاية للحياة بمعنى مشترك؛ فقد تكون هذه النهاية بمعنى انتهاء الإمكانيات وبلوغها حد النضج والكمال، كها يقال عن ثمرة من الثمار إنها بلغت نهايتها، بمعنى تمام نضجها واستنفاد إمكانيات غوها؛ وقد تكون هذه النهاية بمعنى وقف الإمكانيات عند حد، وقطعها عند درجة، مع بقاء كثير من الإمكانيات غير متحقق بعد؛ وقد تكون بمعان أخرى سنفصلها فيها بعد.

وثالثاً أنه إمكانية معلقة ، إن صبح هذا التعبير ، بمعنى أنه لا بد أن يقع يوماً ما. هذا يقيني لا سبيل مطلقاً إلى الشك فيه ، ولكنني من ناحية أخرى في جهل مطلق فيا يتعلق بالزمان الذي سيقع فيه ؛ فها هنا إذاً علم مطلق من ناحية ، وجهل مطلق من ناحية أخرى. وفي هذا المعنى يقول بشكال: «إنني في حالة جهل تام بكل شيء، فكل ما أعرفه هو أنني لا بد أن أموت يوماً ما، ولكنني اجهل كل الجهل هذا الموت الذي لا أستطيع تجنيه.

ورابعاً أن الموت حادث كلى كلية مطلقة من ناحية، جزئى شخصى جزئية مطلقة من ناحية أخرى؛ فالكل فانون، ولكن كلًا منا يموت وحده، ولا بد أن يموت هو نفسه، ولا يمكن أن يموت واحد آخر بديلًا عنه. وهذا عين مصدر الإشكال من ناحية المعرفة؛ إذ لا سبيل إلى إدراك الموت مباشرة بوصفه موتى أنا الخاص، لأنني في هذه الحالة ـ حالة موتي أنا الخاص ـ لا أستطيع الإدراك. ومعنى هذا أيضاً أنني لا أستطيع أن أدرك الموت إدراكاً حقيقياً، لأن إدراكي للموت سينحصر حينئذٍ في حضوري موت الأخرين ومشاهدة الأثار الخارجية التي يحدثها هذا الموت. ومثل هذا الإدراك ليس إدراكاً حقيقياً للموت كها هو في ذاته، بل هو إدراك للموت في آثاره. ولا أستطيع أن أقول هنا إنني عند محاولتي إدراك الموت أضع نفسي موضع الأخرين الذين بموتون، لأن المرء لا يمكن أن يحمل عبء الموت عن غيره. هذا إلى أنه لو سلمنا جدلًا بإمكان إدراك موقف المرء بالنسبة إلى الموت، فإن هذا لا يفيدني شيئاً في معرفة حالة الميت نفسه، وإنما يخبرني عن حالة «المحتضر» فحسب، لا عن حالة الموت نفسها. فها السبيل إذاً إلى إدراك حقيقة الموت؟..

وهكذا نرى أن الموت، سواء من الناحية الوجودية

ومن ناحية المعرفة، كله إشكالٌ. ومن هنا نرى أن الشرط الأول، قد تحقق، وأعني به وجود الإشكال. فمنى يكون الموت مشكلة حينا يشعر الإنسان شعوراً قوياً واضحاً بهذا الإشكال، وحينها يجا هذا الإشكالُ في نفسه بطريقة عميقة، وحينها ينظر إلى الموت كها هو ومن حيث إشكاليته هذه؛ ويحاول أن ينفذ إلى سره العميق ومعناه الدقيق من حيث ذاته المستقلة. وهذا كله يقتضي أشياء من الناحية الذاتية، وأخرى من الناحية الموضوعية.

فمن الناحية الذاتية يقتضى بالنسبة لمن يمكن أن يصير الموت عنده مشكلة الشعور بالشخصية والذاتية أولأ، لأنه بدون هذا الشعور لا يستطيع الإنسان إدراك الطابع الأصلي الجوهري للموت، وهو أنَّه شخصي صرف، ولاَّ سيل إلى إدراكه إدراكاً حقيقياً إلا من حيث أنه موتى أنا الخاص. ولا يبلغ الشعور بالشخصية والوحدة درجة أقوى وأعلى مما هو في هذه اللحظة، لحظة الموت، لأنني أنا الذي أموت وحدي، ولا يمكن مطلقاً أن يجل غيري محلى في هذا الموت. ولهذا نجد أنه كلها كان الشعور بالشخصية أقوى ووأوضح، كان الإنسان أقدر على إدراك الموت: وبالتالي على أن يكون الموت عنده مشكلة؛ ولهذا أيضاً لا يمكن أن يكون الموت مشكلة بالنسبة إلى من يكون ضعيف الشعور بالشخصية. والنتيجة لهذا هي أن البدائي والساذج، نظراً إلى ضعف شعورهما بالشخصية، لا يمكن أن يصير الموت بالنسبة لهما مشكلة؛ واللحظة التي يبدأ فيها الموت بأن يكون مشكلة بالنسبة إلى إنسان ما، هي اللحظة التي تؤذن بأن هذا الإنسان قد بلغ درجة قوية من الشعور بالشخصية، وبالتالي قد بدأ يتحضر. ولهذا نجد أن التفكير في الموت يقترن به دائما ميلاد حضارة جديدة، فإن ما يصدق على روح الأفراد يصدق كذلك على روح الحضارات. وهذه فكرة قد فصل القول فيها اشبنجلر واوضحها تمام التوضيح، وهي إحدى الأفكار الرئيسية الموجِّهة في هذا البحث؛ وسنرى في ختامه ما لها من أهمية عظيمة ، نظراً لما سنبني عليها من نتائج تتصل بالغرض الأصلى من كتابنا.

ولهذا أيضاً كان كل إضعاف للشخصية من شأنه تشويه حقيقة الموت، وهذا الإضعاف للشخصية أظهر ما يكون في حالتين: حالة إفناء الشخصية في روح كلية،

وحالة إفناء الشخصية في والناس. فكل مذهب في الوجود يفي الشخصية في الروح الكلية لا يستطيع أن يدرك المشكلة الحقيقية للموت، وهذا ما فعله مذهب المثالية، وخصوصاً في اعلى صورة بلغها هذا المذهب، ونعني بذلك المثالية الألمانية، وعنبد هيجل بنبوع أخص. فإن الفرد بالنسبة إلى المثالية ليس له وجود حقيقي في ذاته، وإنما الوجود الحقيقي هو وجود المطلق، ولا قيمة وجودية للفرد إلا من حيث كونه مشاركاً في وجود المطلق، أيًّا ما كان الاسم الذي نعطيه لهذا المطلق: فسواء سميناه والأنَّا المطلق، ، وهو الأنا الذي يضع نفسه بنفــه، كما فعل فِشْنه؛ أو سميناه والروح الكلية، وهي تلك والصورة، التي تعرض نفسها على مر الزمان كما فعل هيجل؛ فإن هذا من شأنه أن يحجب عنا إحدى المميزات الجوهرية للموت، ونعني به ارتباطه بالفردية أو الشخصية أو الذاتية كل الارتباط. ولهذا لم يقدر لهذه المثالية أن تضع للموت مشكلة، وإن وضعتها لم تضعها وضعاً حقيقياً. وإذا كان هيجل نفسه قد عني بهذه المشكلة عناية كبيرة، فإن مصدر هذه العناية لم يكن مثاليته، وإنما كان مصدرها عواصل أخرى اجنبية عن المثالية خضع لها هيجل بنوع خاص، وفي الطور الأول من حياته الفلسفية فحسب، أعنى في هذا الدور الذي يطلق عليه هدور بيناه. فقد كان في هذا الدور خاضعاً لتأثيرين: تأثير «المسيحية»، وتأثير والرومانتيكية. أما تأثير المسيحية وصلته بمشكلة الموت فسنتحدث عنه بعد قليل، أما تأثير الروح الرومانتيكية فيها يتعلق بمشكلة الموت فآتٍ من ناحية فكرة شقاء الضمير التي لعبت دوراً خطيراً في تكوين اتجاهات هذه الروح. فالضمير الإنساني عند هذه الروح شقى بتأثير عوامل ثلاثة: فهو شقى أولًا لأنه لا يسعه إلا أن يظل مغلقاً عليه في وحدة من المستحيل القضاء عليها، فيها يبلغ الشعور بالشقاء والعُوزُ أعلى درجة من الشدة؛ وهـو شقى ثانيـاً لأنه يصطدم دائمًا بحواجز وعراقيل وقوى اجنبية أو معادية مما من شأنه أن يولد في الضمير عراكاً باطنياً وتمزقاً داخلياً؛ وهو شقى ثالثاً وأخيراً لأن الانتصار الذي عساه أن يصادفه في هذا العراك إنما هو انتصار واه مؤقت، وأن هذا الانتصار يولد ايضاً في الضمير أملًا لا حد له، أملًا لا يمكن أن يتحقق، لأن هذا الأمل يجب أن يكون أملًا كلياً في سعادة كلية، وإلا لن يكون ثمُّ سعادة إن كانت جزئية فحسب. السعادة الكلية لن تتحقق إلا بإحراز الكلى، ولا يمكن أن يجرز الكل إلا

في حالة الإفناء. فشقاء الضمير ينشأ إذاً من شعور الضمير أو الإنا بأنه لا بد أن يبقى في معزل عن المطلق ومنفصلاً عنه بمسافة لا يمكن عبورها إلا بأن يصير هو والمطلق شيئاً واحداً، وهذا لا يتحقق إلا بالفناء في المطلق. فلكي يمحي الشعور بشقاء الضمير يجب أن يتدخل الموت، لأنه هو وحده الذي يستطيع أن يزيل هذه الهوة التي تفصل بين الأنا وبين المطلق، والتي هي مصدر شقاء الضمير. ومن الكلي، أي أنه ولو أن فكرة شقاءالضمير قد دفعت هيجل اللي البحث في مشكلة الموت، فإن مثاليته قد أنت أخيراً فشوهت وجه المشكلة الحقيقية للموت بسلبها إياه طابع الشخصية.

وفكرة الشخصية تقتضى بدورها فكرة الحرية، فلا شخصية حيث لا حربة، ولا حربة حيث لا شخصية. وذلك من ناحيتين : الأولى أنه لا مسؤولية إذا لم توجد الشخصية، ولا مسؤولية إذا لم توجد الحرية، فلا وجود للشخصية إذن إلا مع الحرية؛ والشانية أن الحرية هي الاختيار، ولا اختيار إلا بالنشبة إلى شخصية تميز. فإذا كسانت الشخصية تقتضى الحسريسة، والمسوت يقتضي الشخصية، فإن الموت يقتضى الحرية. ويتضح هذا أكثر حينها ننظر إلى طبيعة الحرية وطبيعة الموت، فنرى حينئذِ أن الحرية هي الإمكانية؛ ونحن قد رأينا من قبل وسنرى بعد قليل أيضاً أن الموت هو الإمكانية بل هو الإمكانية المطلقة وعلى هذا فإنه من ناحية الإمكان أيضاً الموت والحريـة مرتبطان أوثق ارتباط، وقدرة الإنسان على أن يموت هي أعلى درجة من درجات الحرية: فأنا حر حرية مطلقة، لأننى قادر قدرة مطلقة على أن أنتحر. ولهذا عد بعضهم الموت أحسن شيء في الوجود لأنه مصدر الحرية، فقال انجلس سيليزيوس Angelus Silesius الشاعر الفيلسوف الألماني: وأنا أقول ان الموت احسن شيء من بين جميع الأشياء، لأنه وحده الذي يجعلني حرأه.

ومن هذا الارتباط بين الموت وبين الحرية نستطيع أن نستنتج أن كل المذاهب التي لم تقل بالحرية الشخصية على وجه التحديد، لم يكن من حظها أن تضع مشكلة الموت وضعاً حقيقياً. وهذا أيضاً من العوامل التي شوهت مشكلة الموت في المثالية الألمانية، لأنها وإن قالت بالحرية، فإنها لم تفهم الحرية على أنها الحرية الفردية، وإنما فهمتها على أنها

الحرية الكلية - إن صح هذا التعبير - ؛ فإنها تقول بحرية بالنِسبة إلى الله، وبالنسبة إلى الكل ، الأنا المطلق أو الروح المطلقة، لا بالنسبة إلى الإنسان الفرد؛ وأما ما هنالك من حرية في الأفراد فها هي إلا مظاهر متعددة لحرية واحدة هي الحرية الكلية. فهذه الحرية كها فهمتها المثالية الألمانية، وعند فشته وهيجل بوجه خاص، ليست حرية بالمعنى الحقيقي، كما لاحظ هذا أيضاً أحد أتباع هذه المثالية في الدور المتاخر من أدوار تطوره الروحي، ونعني به شلنج في الدور الأخبر. فقد قال شلنج إن فكرة المثالية عن الحرية فكرة صورية جوفاء يجب ان تستبدل بها فكرة واقعية حية، هي أن الحرية هي القدرة على فعل الخير والشر بالنسبة إلى الإنسان الفرد. أي أنه لا بد للحرية أيضاً أن تكون قدرة على فعل الشر، وإلا ـ أي إذا اقتصرت على فعل الخبر وحده \_ فإنها لن تكون حينلذ حرية؛ ومن هنا فإن الحرية بهذا المعنى لا يمكن أن تكون صفة من صفات الله عند من لا يجوِّزون على الله فعل الشر. ومن هنا جاء الارتباط الوثيق بين الحرية وبين الخطيئة: فحيث لا توجد الخطيئة لا توجد الحرية، وحيث توجد الحرية توجد الخطيئة بالضرورة.

وعن طريق هذا الارتباط بين الحرية والموت من جهة، وبين الحرية والخطيئة من جهة أخرى، كان الارتباط بين الخطيئة وبين الموت.

والارتباط بين الخطيئة وبين الموت قد بلغ أول درجة عليا من درجات التعبير عنه في المسيحية، وصور أصرح تصوير في عبارة القديس بولس المشهورة: «بواسطة إنسان نفذت الخطيئة إلى العالم، وعن طريق الخطيئة نفذ الموت على أساس أن مصدره الخطيئة، أي أنها أدركت منذ ابتدائها ما هنالك من صلة وثيقة جداً، هي هنا صلة ابتدائها ما هنالك من صلة وثيقة جداً، هي هنا صلة بينها أيضاً عن طريق فكرة الحرية الفردية، خصوصاً إذا لا لاحظنا أن الحرية الفردية، خصوصاً إذا لا لاحظنا أن الحرية الفردية بالخطيئة؛ فإذا كانت فكرة الخطيئة بالحلية الروحية المسيحي، ومصدر هذا ارتباط الحرية بالخطيئة؛ فإذا كانت فكرة الخطيئة، فإذا كانت فكرة الخطيئة، وإذا كانت وتوكيدها، ما دامت هي مصدر الخطيئة. وهكذا نرى أنه المسيحية، ما دامت هي مصدر الخطيئة. وهكذا نرى أنه توافرت للمسيحية هذه العناصر الثلاثة الضرورية قد توافرت للمسيحية هذه العناصر الثلاثة الضرورية

لوضع مشكلة الموت: ونعني بها الشخصية والحرية والخطيئة؛ أي أن الناحية الذاتية كان من شأنها أن تهيى، للمسيحية أن تضع مشكلة الموت وضعاً حقيقياً ، إن توافرت الناحية الموضوعية كذلك.

والناحية الموضوعية نقصد بها أولًا إدراك أن الوجود يقتضى بطبيعته التناهي، حتى يمكن أن ينظر إلى الموت نظرة حقيقية على أساس أنه عنصر مكوِّن في الوجـود. وإلا، فإن الموت لن يكون له إذاً مكان داخل نظرة الإنسان إلى الوجود، وإنما سيكون شيئاً عرضياً بمكن إغفاله؛ وهذا هو السبب في أن الذين نظروا الى الموت هذه النظرة لم يستطيعوا أن يضعوا المشكلة الحقيقية للموت. وعلى رأس هؤلاء جميعاً أفلاطون ، فإنه قد عني بالموت، بل قال عن الفلسفة إنها «تأمل للموت» . إلا أن هذا القول يجب أن ننظر فيه جيداً حتى لا نقع في هذه التفسيرات الخاطئة التي وقع فيها الكثيرون، وأهم هذه التفسيرات تفسيران: الأول تفسير شوبنهور، والثاني تفسيره بالمعنى الذي يفسر به قول آخر شبيه به في اللفظ هو تأمل الموت meditatio mortis وهنو قسول مشهبور في كتب التصوف المسيحي؛ أما شوبنهور فيفسره على أن الموت هو الموضوع الرئيسي للفلسفة والملهم الأكبر للتفكير الفلسفي. فهذا تفسير خاطىء، لأن أفلاطون لم يجعل من الموت موضوعـاً رئيسياً للتفكـير الفلسفي، وبالأحـرى لم يجعله الموضوع البرئيسي للفلسفة. وكذلك الحال في التفسير الآخر، فإن تأمل الموت عند المتصوفين المسيحيين يقوم على أساس النظرة المسيحية إلى الحياة، وهي نظرة تعارض تمام التعارض نظرة أفلاطون والروح اليونانية بوجه عام إلى الحياة. وإنما الذي يقصده أفلاطون بهذا القول هو أن الموت هو الوسيلة التي بها يتيسر بعد ذلك للفيلسوف أن يفكر جيداً، وذلك لأن حياة الفيلسوف عند أفلاطون هي حياة متجهة دائيًا إلى تأمل الصور أو المثل، ولا يتيسر تأمل الصور تأملًا حقيقياً ما دامت النفس سجينة في البدن، فلا بد من الخلاص من البدن ـ أي لا بد من الموت ـ حتى بكون في مقدور المرء أن يتأمل الصور دون أن يشوه عليه هذا التامل مشوِّه. فكانَّ الموت في نظر أفلاطون، إذا جسر ومعبر ينتقل بنا من حياة النفس في البدن إلى عالم الصور؛ هو ابتداء أولى من أن يكون نهاية، لأنه ابتداء للحياة الروحية الحقيقية، حياة النفس حياة تأمل للصور؛ هو على

وجه العموم باب يفتح على الأبدية. فلا يمكن إذن من ينظر إلى الموت هذه النظرة أن يجعل منه مشكلة.

وإنما يكون الموت مشكلة من الناحية الوجودية حينها يكون في نظر المرء من جوهر الوجود، وجزءاً جوهرياً مكوّناً له. وهذه ناحية أدركتها المسيحية فقال القديس بولس في نفس العبارة السابقة: «وهكذا نفذ الموت في جميع الناس»، أى أن الموت عنصر مكوِّن للوجود. وعن طريق هذا كله استطاعت المسيحية لأول مرة أن تضع مشكلة الموت وضعأ حقيقياً من حيث أن الموت مشكلة فحسب؛ ولكنها حينها أرادت أن تعرف هذا الموت من حيث ماهيته اختلطت بالنظرة الأخلاقية، بل وضُخَّى بالنظرة الأولى، وكاد النظر أن يصرف عنها لحساب النظرة الثانية، حتى أوشكت الناحية الوجودية أن تختفي بتأثير الناحية الاخلاقية، خصوصاً أنها قد وقفت من الناحية الأخلاقية موقفين متناقضين. فقالت عن الموت إنه شر وقالت عنه إنه خير أي أنه شر بوصفه ابن الخطيئة وهو خير من حيث أنه الواسطة بين المتناهى واللامتناهى، بين الإنسان وبين الله، إذ هو أصل الفداء. ولذا كان الشعور الذي يتم به إدراك ماهية الموت مزدوجاً: فهو قلق من ناحية بوصف الموت شرأ، وهو سرور بوصفه خيراً من ناحية أخرى. وكانت نتيجة هذا أنها لم تستطع أن تصل إلى ادراك ماهية الموت إدراكاً حقيقياً، ما دامت لم تأخذ بالمصدر الأصلى الحقيقي للمعرفة فيها يتعلق بالموت، ونعني بـ القلق Angst , angoisse

وعلى كل حال فإن المسيحية استطاعت أن تضع مشكلة الموت وضعاً حقيقياً، ولهذا كان لها أثر كبير في جميع الفلاسفة الذين حاولوا من بعد وضغ مشكلة الموت.

والعلة في أن النظرة الأخلاقية قد حالت بين المسيحية وبين إدراك الموت إدراكاً حقيقياً، هي أن نظرتها إلى الموت بوصفه شراً جعلتها تنظر إليه على أنه مضاد للحياة، مع أنها قالت إنه عنصر مكون للوجود. فالواقع أن هذا القول إذا فسر تفسيراً وجودياً صرفاً، وبصرف النظر عن كل تقويم أخلاقي، يدل على أن الموت جزء من الحياة وأنه ليس مضاداً لها. فلكي تكون النظرة إلى الموت صحيحة يجب أن نجعل الموت جزءاً من الحياة، وهذا ما فعلته فلسفة الحياة: خصوصاً عند أشهر ممثلها من الألمان، نعني نبتشه وزمل. فقد قال نيتشه : «حذار أن تقول إن

الموت مضاد للحياة». ولكن كيف السبيل إلى جعل الموت جزءاً من الحياة؟.

إن أصحاب المذهب الحيوي يقولون إنه ليس خارج الحياة شيء، فالحياة هي الكل. ومعنى هذا أن الموت يجب أن يفسر أيضاً بالحياة وأن تفسر الحياة بدورها بالموت. ولهذا يقول زمّل Simmel : «إن الحياة تقتضى بطبيعتها الموت، بحسبانه هذا الشيء الأخر الذي بالنسبة إليه تصير شيئاً، والذي بدونه لن يكون لهذا الشيء معناه وصورته. ٤. إن الحياة تقتضى الموت إذاً، وما هو حيّ هو وحده الذي يموت وما الموت إلا حد للحياة، هو الصورة التي تلبسها الحياة وتحطمها من بعد، وهذه الصورة لا توجد في اللحظة الأخيرة فحسب، بل توجد في كل لحظة من لحظات الحياة، وتعينُ مضمون هذه اللحظات. هي صورة باطنة إذ توجد منذ بدء الحياة وبدونها ستكون الحياة منـذ البدء شيئـاً آخر. المـوت باطن في الحيـاة وعُمايتُ immanent لها إذاً، وليس عالياً transcendant عليها، لأن الموت العالى على الحياة حادث خارجي عرضي صرف. والخلاصة إذاً أن الموت حالة من حالات الحياة، حالة ضرورية تكون فيها الحياة منذ البدء، وهذا ما عبر عنه أحد كتاب العصور الوسطى في قصة «الفلاح البوهيمي» حين قال: «منذ أن يأتي الإنسان إلى الحياة،، يكون بالفعل في شيخوخة الموت». فالنهاية إذاً في حالة الموت هي كانتهاء النمو والنضج بالنسبة إلى الثمار، فنحن في هذه الحالة لا نقول عن النضج انه جاء دفعة واحدة، وفي اللحظة الأخيرة التي تم فيها النضج، وكأنه شيء منفصل قد ألصق بالثمرة أو كأنه خاتم ختمت به؛ وإنما النضج فعل مستمر ابتدأ منذ ميلاد الثمرة واستمر يساير حياتها لحظة بعد لحظة حتى أتت نهايتها، وهي تمام النضج. ومثل هذا أيضاً يقال عن الموت، فهو موجود متطور منذ بداية الحياة، هو مقارن للحياة إذن لا ينفصل عنها أنَّ وجدت.

وهنا تنشأ مشكلة اخرى: فهل صحيح أن الموت مثل النضوج؟ هل صحيح أن النهاية هنا معناها التمام والكمال وتحقيق كل الإمكانيات؟ نظن أن نظرة بسيطة إلى الطريقة التي بها يختار الموت ضحاياه تكفي لإقناعنا بعكس هذا، فهو تارة يطيل حياة الناس حتى لتكون قد استنفذت كل إمكانياتها وزيادة؛ وطوراً آخر \_ لعله أن يكون الأكثر حدوثاً \_ يُقصِر حياة الناس حتى لا تكاد هذه الحياة أن

تكون قد حققت غير جزء ضئيل من إمكانياتها، بينها ظلت بقية الإمكانيات مؤجلة لا سبيل مطلقاً إلى وفائها، ومعنى هذا أن النهاية يجب أن تفسر تفسيراً أخر غير تفسيرها بأنها نضوج، تفسيراً إذن يجمع بين الوجود والموت من ناحية أخرى لا يفترض وجود الموت في الوجود أو الحياة على صورة تطور نحو غاية، أعني أن الوجود يجب أن يفسر من جديد على أنه يقتضي من حيث جوهره المفناء، وأن الفناء حالة وجودية يكون فيها الوجود حديد كينونته؛ وهذا معناه أيضاً إقامة مذهب في الوجود جديد على هذا الأساس، وهذا ما حاولت أن تفعله فلسفة الوجود عند هيدجر Jaspers مُنسَرِّرُ Jaspers.

بدأت هذه الفلسفة بحثها في الوجود بالكشف عن المصدر الحقيقي لمعرفة الوجود، فقلبت الوضع الذي وضعنا فيه ديكارت منذ أوائل العصر الحديث حين جعل الفكر أساس الوجود، مما أدى إلى قيام تلك المشكلة الكبرى ـ مشكلة نظرية المعرفة ـ وهي المشكلة التي تدور حول الصلة بين الذات وبين الموضوع. فهل الموضوع من نتاج الذات، أو عال transcendant على الذات؟ وعلى أساس الوضع الذي اختاره المرء في نظرته إلى الصلة بين الاثنين قام المذهبان السرئيسيان في الفلسفة، وأعنى بهما مذهب المثالية ومذهب الواقعية. واستمر النزاع قائمًا بين المذهبين حتى جاء هُسِرُل Husserl في أواثل هذا القرن، فأقام بناء فلسفة جديدة هي فلسفة الظاهريات phänomenologie على أساس فكرة الإحالة المتبادلة intentionalite, وخلاصة هذه الفلسفة هي أن هناك دائمًا إحالة متبادلة بين الذات وبين الموضوع، فلا وجود للذات إلا من حيث كونها محيلة إلى الموضوع، كما أنه لا وجود للموضوع إلا على أساس أنه محيل إلى ذات. وحينئذ أي تلميذه هيدجر فطبق هذه الفكرة على الوجود متأثراً من ناحية أخرى عذهب الفعليين pragmatisme ، فقال إن الوجود في هذا العالم بالنسبة إلى الأشياء وجود إحالة متبادلة على أساس أن كل شيء لا بد أن يكون أداة لشيء آخر، أي «من أجل، شيء آخر، وهذه «المن أجلية» هي جوهر الوجود في العالم. فإذا كان كل شيء ومن أجل، شيء آخر، فإن الصلة إذا بين الأشياء صلة «اهتمام» Besorgen , بمعنى أن الإنسان وقد قذف به في هذا العالم سيجهل نفسه في هذا العالم، ولكنه لن يجهل هذه الأشياء

التي هي مصدر عنايته وجزعه وغاوفه وآماله، وإنما ستكون هذه الأشياء مصدراً ولاهتمامه بها، أي معرفته إياها. ومن هنا فإن المعرفة لن تكون كما صورها الفلاسفة من قبل نوعاً من الانعكاس الخالص على النفس كما ينعكس أي شيء على مرآة، وإنما ستكون المعرفة دائمًا مطبوعة بطابع عاطفي انفعالي، فإذا أضفنا هذا العنصر العاطفي الانفعالي إلى صلة والاهتمام، استحالت هذه الصلة إلى صلة هم Sorge.

ونحن قد استعملنا حتى الأن كلمة وجوده استعمالًا عاماً. والواقع أنه يجب أن يفرق بين نوعين من الوجود: النوع الأول هو ما يمكن أن نسميه باسم «الآنيّة» ترجمة للكلمة الألمانية Dascin وهي كلمة من العسير أن نجد لها مقابلًا دقيقاً في أية لغة أخرى من اللغات المعروفة لدينا، ومعناها وجود الأشياء حاضرة بالفعل، والنوع الثاني هو ما يمكن أن يسمى باسم «الوجود الماهُويّ» Existenz. لأنه يقصد به ماهية الوجود. وهذه التفرقة تقوم على أساس التفرقة المشهورة والتي تلعب أخطر دور في الفلسفة اليوم، وأعنى بها التفرقة بين والواقعية، Wirklichkeit «والإمكانية» Möglichkeit: فبالنوع الأول من البوجود هبو البوجبود الـواقعي ، والثاني هـو الوجـود الإمكـاني أو المـاهـويُّ والصلة بين الوجود الماهوي وبين الوجود الواقعي أو ﴿ الْأَنْيَةِ ﴾ على أنحاء ثلاثة : فمن حيث ان الآنية تشير مقدماً إلى إمكانيات لم تتحقق بعد تسمى الصلة إضماراً وتصميمًا Entwurf. projet، ومن حيث أن الوجود الماهُويِّ انتقل إلى حالة تحقق فصار والأنية،، وإن كان جزء ضئيل من الإمكانيات هو فقط الـذي تحقق، تسمى الصلة واقعية Fakzitat, effectivité؛ ومن حيث أن الأنية هي وجود بين أشياء أو وجود في العالم تسمى الصلة حينئذِ سقوطاً Verfallen, déchéance وهذه هي الخصائص الرئيسية وللآنية. ونحن قد قلنا إن والهمُّه هو الطابع الأصلى للوجود، ونقصد بالوجود هنا «الأنية»، فلا بد إذن أن نجد في «الهم» هذه الخصائص الرئيسية الثلاث، ولهذا نجد هيدجر يعرف الهم بأنه: «الوجود الذاق - مع الإمكان \_ بالفعل \_ في العالم، - Sich - Vorweg - schon - in der-welt - sein. وواضح أن هذا التعريف يعبر عن تلك الخصائص الرئيسية. فقوله: «مع الإمكان» يعبر عن الإضمار والتصميم، وقوله «بالفعل؛ يعبر عن الواقعية،

وقوله ، في العالم، يعبر عن السقوط. أما قوله: «الذاتي، فراجع إلى «الآنية». فقد قلنا إن الإحالة المتبادلة هي طابع الوجود، اعني أن كل «شيء لا بد أن يحيل إلى شيء آخره ولا أن هذه الإحالة إلى آخر لا يمكن أن تستمر إلى غير نهاية، بل لا بد أن تصل إلى شيء لا يحيل إلى غير ذاته، وهذا الشيء هو «الآنية»؛ فهو يحيل إذا إلى ذاته، ومن هنا قلنا: «ذاتي، في تعريفنا للفظ «هـمّ». وخلاصة هذا كله أن «الآنية» في تعريفنا للفظ «هـمّ». وخلاصة أخرى «الآنية» مهمومة بإمكانياتها الذاتية.

ثم إن هذه الصفات تشير إلى طابع أصلي آخر للوجود، فإننا إذا تعمقنا في معنى الصلة الأولى وهي صلة الإضمار والتصميم لوجدنا أنها تدل على أن «هذا الوجود» يضمر ويصمم إمكانيات ذاتية باستمرار أو بعبارة أخرى ان والأنية، في تصميم بالنسبة إلى ماهيتها. والتصميم إشارة إلى شيء لم يتحقق بعد بالفعل ويمكن أن يتحقق في المستقبل، ومعنى هذا أن هذه الصلة تتسم بسمة الاستقبال. وعلى العكس من هذا نجد أن الصلة الثانية وهي صلة النواقعية، تبدل بيوضبوح عبلي أن التحقق للإمكانيات قد كان ، أعنى أنها تتسم بسمة المضى. وأخيراً نجد الصلة الثالثة مطبوعة بطابع الحضور، لأنها تدل على الوجود حاضراً بين أشياء. فكأن «الآنية» إذاً تتسم بسمة الاستقبال والمضى والحضور أي بأنات الزمان الثلاثة، أي أن جوهر الوجود هو الزمانية، فالزمانية إذاً طابع أصلي للوجود. وهنا يلاحظ أن الـزمان قـد فسر تفسيراً جديداً. والواقع أن هيدجر قد ثار على التفسير المألوف للزمان على أسآس أنه عبارة عن خط مستمر مقسم إلى أنات ثلاثة متتالية، كما ثـار قبله بقليل بـرجسون واشپنجلر، نظراً لما في هذه النظرة الآلية للزمان من تشويه لحقيقته لأننا في هذه الحالة نتصور النزمان على أساس المكان ، مع أن الزمان والمكان مختلفان كل الاختلاف. وكها نعت برجسون هذا الزمان متصوَّراً على هذا النحو بأنه زمان آلي، وصف هيدجـر هذا الـزمان بـأنه زمـان غير حقيقي، هو زمان الساعات والحياة العملية. أما الزمان الحقيقي فهو الزمان الوجودي أو الزمانية Zcitlichkeit. وهو هذا الذي فسرناه منذ قليل ، ومن هذا التفسير يتبين لنا بوضوح أن صفات الوجود الأصلية هي عينها صفات الزمانية، ومعنى هذا أن الوجود والزمان شيء واخد.

فلننظر الآن في ماهية هذا الزمان الوجودي أو الزمانية، فنقول أولاً إن هيدجر يميز بين هذه الاحوال الثلاث للزمانية من حيث المرتبة فيجعل المرتبة الأولى للحالة الأولى وهي حالة المستقبل. وفالزمانية الأصيلة الحقيقي، حتى انها لتوقظ الحاضر بأن تكون هي مستقبلا قد كان، فالظاهرة الأولية للزمانية الأصلية الحقيقية إذاً هي المستقبل، ونستطيع أن نفسر هذا بعبارة أخرى فنقول: إن ماهية والأنية، هي الإمكانيات، والإمكانيات أشياء لم تتحقق بعد، أي أنها في حالة الاستقبال. فالمستقبل إذن جوهر الوجود. ونظراً لهذه الأهمية الكبرى للمستقبل، يجب علينا أن نحلل مضمونه.

ف المستقبل تكون «الأنية» في حالة إضمار وتصميم وتوقع مستمر بالنسبة إلى ذاتها، نظراً إلى أن الوجود الكلى لم يتحقق بعد بنمامه بأن بقيت فيه إمكانيات أخرى لم تزل غبر متحققة. ومعنى هذا أن والأنبة، ـ حالة المستقبل لا يمكن أن تكوِّن كلًّا تاماً، بل لا بد أن يوجد فيها باستمرار ونقص، بسبب عدم تحقق جميع الإمكانيات؛ أي أن والأنية، على حد تعبير هيدجر، في حالة «تأجيل» باستمرار وفكرة التأجيل Ausstand , sursis هذه من بين الأفكار التي عني هيدجر بتعمق معناها إلى حد بعيد، نظراً لما خا من أهمية رئيسية بالنسبة إلى مشكلة الموت. وخلاصة ما قاله في هذا التحليل أن معناها وليس بعده، وهذه يمكن أن تفهم بمعنيين: فقد تكون بمعنى أن شيئاً ليس في المتناول في لحظة ما، كما يقال عن باقى دَيْن: لم يدفع بعد، أي أننا في هذه الحالة نجزيء الشيء ونجعل منه اجزاء ميسرة الآن وأخرى ستأتى فتضاف ـ مجرد إضافة ـ إلى الأجزاء السابقة. وظاهر أن هذا المعنى لا يمكن أن يكون المقصود من التأجيل حينها يقال عن «الآنية، إنها في حالة تأجيل مستمر، لأن والأنبة، لا يمكن أن تقسم إلى اجزاء هذا التقسيم الآلي، خصوصاً إذا لاحظنا أن المؤجل أو ١ الذي اليس بعدا عنصر جوهري في الآنية، فهذا الوجود هو عينــة مؤجُّـلُـه. وإذا كان كذلك، فإن من جوهر الوجود حينئذِ هذا «الليس بعد» أو المؤجل؛ وهو موجود بوجوده.

وهذا «الليس بعد»، الذي هو عنصر جوهري في الوجود، معناه النقص، أي أن «هذا الوجود» ينقصه شيء

باستمرار، فهو إذن في حالة نقص مستمر. اجل، إن هذا والليس بعده إمكانية، ولكنها إمكانية ممتنعة التحقيق بالضّرورة، لأنها عنصر جوهري في الوجود كما قلنا. بل هو أعلى درجة من درجات الإمكانية، لأنه إمكانية عامة، ولكنه أيضاً أعلى إمكانية لأعلى امتناع، لأن الامتناع هنا مطلق. وخلاصة هذا كله أن من بين العناصر الجوهرية في الوجود يوجد عنصر الإمكانية المطلقة. وهذا هو الموت. لأن الموت هو إمكان ههذا الوجوده أن لا يمكنه تحقيق حَصُور بعد، أو إمكانية الامتناع المطلق لهـذا الوجـود. وليس وراء هذه الإمكانية حد، لأن الوجود لا يستطيع مطلقاً أن يتخطى الموت، وإنما يوجد دائهًا من هذا الجانب من الموت ولا يمكن أن يكون وراءه. وما ليس له حد هو المطلق. إذن هذه الإمكانية مطلقة. وعلى هذا فإنه لما كانت الإمكانية إمكانية مطلقة، فالموت إذن هو الإمكانية المطلقة للاإمكانية المطلقة. وعلى هذا فإنه لما كانت الإمكانية المطلقة للاإمكانية المطلقة عنصرا جوهريا في الوجود، فالموت إذن عنصر جوهري في الوجود. فحيث يكون وجود، يكون بالضرورة موت. وبهذا المعنى وحده يجب أن يفهم الموت على أنه نهاية. فلفظ «نهاية» يطلق بمعانِ عدة. فيقال مثلًا عن المطر إنه وانتهى، ، بمعنى انه انقطع انقطاع فناء؛ ويقال عن طريق في حالة بناء إنه وانتهى، هنا، بمعنى أنه انقطع ولكن لم يكمل بعد؛ ويقال ثالثاً عن طريق انتهى بناؤه إنه انقطع، أي ليس بعد هذا شيء منه باقياً؛ ويقال رابعاً عن لوحة تناولتها يد الفنان للمرة الأخيرة إنها انتهت، بمعنى انها كملت وبلغت تمامها. ولا يمكن أن يقال عن الموت إنه أنتهاء بأي معنى من هذه المعاني، لأنه لا يوجد من بين هذه المعاني للنهاية ما يفترض في الشيء المنتهى أن الأنتهاء موجود فيه منذ أن كان، بينها الموت ـ كيا اثبتناـ موجود في الوجود منذ هو وجود أي منذ كينونته. وإنما يجب أن تفهم النهاية بالنسبة إلى الموت بمعنى أن البوجود منذ كينونته هو ووجبود لفناه، Sein zum , Ende

وتلك هي المشكلة الحقيقية للموت، فهي مشكلة تناهي الوجود جوهرياً.

ولكن توجد الى جانبها مشاكل ثانوية للموت قد تفيدنا في دراسة هذه المشكلة الحقيقية، لكن بشرط أن يكون الأساس في بحث هذه المشاكل الثانوية هو المشكلة الحقيقية.

وأول هذه المشاكل الثانوية المشكلة النفسانية للموت، وتدور حول البحث في الشعور الإنساني نحو الموت، أولاً بإزاء موت الذات الخاصة وثانياً بإزاء موت الأخرين. لكن يلاحظ هنا أن البحث في هذه المشكلة ليس بحثاً في الأحوال النفسية عند المبت، بل هي بالأحرى بحث في الأحوال النفسية عند المحتفر.

كذلك يمكن البحث في الموت من الناحية التقويمية، فنبحث في هل الموت خير أو شر؟ ولكن هذا البحث لا يتيسر إلا إذا بحثنا من قبل في ماهية الخير وماهية الشر من الناحية الميتافيزيقية الوجودية، أي أن البحث لا يتيسر إلا على أساس ما وصلنا إليه من نتائج في المشكلة الحقيقية. وفي هذه الناحية التقويمية أيضاً يمكن البحث في الصلة بين الموت وبين المنطق، خصوصاً فيا يتصل بمشكلة السلب بأنواعه من تناقض وتضاد. لأن المنطق يقوم ـ حتى الأن ـ على أساس قانون التناقض، بينما نجد ان مشكلة الموت قد بدأ أنها قد انتهت إلى القضاء على هذا القانون.

كما نستطيع أيضاً أن نبحث في الصلة بين الموت وبين مسائل الإلهيات، خصوصاً فيها يتعلق بوجود الله ومسألة الخلق من العدم، فإن هذه المسائل ستأخذ وضعاً جديداً بعد البحث في المشكلة الحقيقية للموت.

وهكذا نجد أننا نستطيع أن نقيم مذهباً فلسفياً عاماً على أساس مشكلة الموت ينقسم تلك الأقسام الأربعة التقليدية للفلسفة. فيتناول أولاً الناحية الفلسفية بعنوان وظاهريات الموت، وثالثاً الناحية الإلهية بعنوان والهيات الموت، وثالثاً الناحية الإلهية بعنوان والهيات الموت، ويتناول رابعاً وفي الدرجة الأولى الناحية الوجودية بعنوان ووجوديات الموت، وهذا كله بشرط أن تكون الناحية الوجودية الموجودية الموجودية

وهذا المذهب الفلسفي العام لم يقم بناؤه بعد، وإنما انتهينا إلى تحديد المعنى الحقيقي لمشكلة الموت بفضل هيدجر، وظفرنا بإشارات وملاحظات داخلة في نطاق وظاهريات الموته بفضل يسپرز. وبقي إذا إقامة هذا المذهب كله على أساس البرنامج الذي رسمناه، أو على اي أساس آخر يتناول الموت من حيث كونه مركز التفكير الفلسفي ونقطة الإشعاع في النظرة الى الوجود.

والطور الحالي من أطوار الحضارة الأوروبية يؤذن بوجوب قيام هذا المذهب، لأنه طور نهاية هذه الحضارة وأذان بقيام حضارة جديدة، وطور النهاية في الحضارة هو الله الطور الذي يسود فيه وجدان الليل بدلاً من قانون النهار الذي يتحكم في أطوار النمو والنضوج للحضارة. ووجدان الليل يتعلق دائياً بالجانب المظلم، جانب الفناء، ومن اجل هذا يجعل مركز تفكيره الموت. وعنده أن الأولوية الساس الوجود؛ وفذا نرى أن العقل يسود بأحكامه عند أساس الوجود؛ وفذا نرى أن العقل يسود بأحكامه عند قانون النهار، بينها العاطفة هي وسيلة المعرفة الرئيسية في أسلس ألليل. وليس من شك، بعد أبحاث اشهنجلر في فلسفة الحضارة ومن جرى في إثره مثل برديائف الأوروبية اليوم هو طور النهاية.

إلا أن جعل الموت مركز التفكير في الوجود يؤذن أيضاً بميلاد حضارة جديدة، لأن روح الحضارة تستيقظ في اللحظة التي تتجه فيها بنظرها إلى الموت إتجاهاً يكشف لها عن سر الوجود. فكان منطق الحضارة إذاً \_ سواء بالنسبة إلى الحضارة الأوروبية وإلى الحضارة الجديدة \_ يؤذن بوجوب قيام هذا المذهب الجديد اليوم؛ والمسؤولية في إقامته مسؤولية مزدوجة كذلك.

فمن ذا الذي يريد أن يتحمل هذه المسؤولية؟.

# خلاصة مذهبنا الوجودي

# الزمان الوجودي

غاية الموجود أن يجد ذاته وسط الوجود. فالوجود نوعان: مطلق ومعين، وكلاهما يطلق بعدة معان. أما المطلق فيمتاز خصوصاً بمميزات ثلاث أولها: أن تصوره أعم التصورات حتى إنه ليعلو على المقولات نفسها. وإذا كان كذلك، فهو غير قابل لأن يجد، لأن الحد إنما يتم بالجنس والفصل، وفكرة الوجود لا تدخل تحت أي جنس، ما دامت أعم الأشياء، وليس لها في ذاتها فصل نوعي، لأنها غير متعينة أي تعين. وتلك خاصيته الثالثة، إذ ما دام غير قابل لأن يحد، فإنه سيكون غير معروف الماهية، ولكنه مع ذلك معروف الأنية، لأنه الصفة الأولى كل الأولية.

ومن شأن هذه الخصائص الثلاث أن لا تقدم لنا عن الوجود المطلق فكرة واضحة . مما كان مصدر الإشكال في

فكرته باستمرار . فالواقع أن الوجود المطلق ليس وجوداً حقيقياً ، لأنه إما وجود صرف فيه النظر عن كل تعين ولم نصل إليه في الواقع إلا بوساطة التجريد عن الواقع ، وإما وجود كلي على هيئة الروح المطلقة أو « الصورة » . وهو أيضاً ، وإن كان أقرب إلى العينية ، نوع من التجريد ، إذ فيه يفني الفرد في كلي غامض لا نستطيع أن نحده إلا بواسطة الفرد . كما أن ما تضمنه من معان ، هي من خصائص الوجود الحقيقي ، قد فهم على نحو يسلبه هذا الطابع .

إنما الوجود الحقيقي هو وجود الفردية ، والفردية هي الذاتية، والذاتية تقتضي الحرية والحبرية معنـاها وجـود الإمكانية .

ذلك أن الموجود المعين على ثلاثة أنحاء : وجود الموضوع ، ووجود الذات ، والوجود في ذاته . أما وجود الموضوعات الخارجية عن الذات العارفة ، أي وجود الأشياء في الزمان والمكان ، سواء أكانت هذه الأشياء روحية أم مادية ، واقعية محسوسة أم مثالية ذهنية . والخاصية الرئيسية لهذا النوع من الوجود أنه وجود أدوات ، أي أشياء يحيل بعضها إلى بعض ويستخدم بعضها من أجل بعض ، ثم إنه وجود ليس يعرف ذاته .

أما الوجود الثاني، أي وجود الذات، فميزته الأولى أنه يعرف ذاته. ففيه الأنا في نسبة مع نفسه، والإحالة فيه، لا من الذات إلى الغير، بل من الذات إلى الذات، وهي إحالة لا تتسم بسمة الأداة، بل بسمة التوتر الحي والكلية الخصبة التي تعاول أن تفض مضمونها بواسطة الإيغال المستمر في الاستبطان نفسه. وقد سمينا الوجود الأول وجود موضوع لأنه وجود بالنسبة إلى ذات، أما إذا صرفنا النظر عن هذه النسبة، فإن هذا الوجود يسمى الوجود في ذاته، وهو المسمى أحياناً، خصوصاً عنده كنت السمم الشيء في ذاته، وهو وجود لا يعرره شيء، وخير ما يقال عن فكرته إنها فرض محدد، قصد يعراره شيء، وخير ما يقال عن فكرته إنها فرض محدد، قصد به إلى وقف المعرفة الإنسانية عند حد معلوم، لبس عليها ولا ما يعفينا من البحث فيه هنا في مذهبنا الوجودي هذا.

لم يبق إذن إلا وجبودان : وجود النذات ووجبود الموضوع . فهل نرد الأول الى الاخر ، كها فعلت المادية ؟ أو نرد الموضوع إلى الذات ، كها فعلت المثالية ؟ لا هذا ولا ذاك . إذ

وجود الذات لا يمكن أن يفهم مستقلاً عن عالم الموضوعات الذي فيه تحقق الذات إمكانياتها عن طريق الفعل واستخدام الذوات الأخرى كأدوات في سبيل هذا التحقيق ، لأنه لا بد لها أن تظهر في عالم تبذل فيه حريتها وتنتقل فيه ماهيتها من الإمكان إلى الواقع . أجل ، إن هذا سيؤ دي إلى سقوطها ، ولكنه سقوط ضروري ليس فيه معنى القدح ، وإلا بقيت إمكانية معلقة على هيئة وجودية ممكنة . ولا معنى للإمكان ، إن ظل دائياً معلقاً . كها لا نستطيع من ناحية أخرى أن نرد وجود المذات إلى وجود الموضوع لأن في هذا قضاء على الذاتية ، إذ تصبح الذات موضوعاً من جملة الموضوعات في العالم ، وفي هذا بإناء جوهرها . ولك أن تسأل بعد هذا: ولماذا لا نعدها الواحدة في مقابل ذوات أخرى لا نقل عنها ؟ أوليست الذات كذات كلية واحدة ، بل كذوات عدة ، وإلا وقعنا فيها حاولنا كذات كلية واحدة ، بل كذوات عدة ، وإلا وقعنا فيها حاولنا تجبه من رفض فكرة الكلي المطلق ؟ .

والجواب عن هذا يستدعي البحث في معنى الذات التي نقصدها هنا .

أما الذات فهي الأنا المريد . والشعور بالذات إنما يتم في هذا القول : أنا أريد . ولكي يجدالم و ذاته ، فعليه أن ينشدها في فعل الإرادة ، لا في الفكر كفكر ، أي كحالة لا كعملية . ومن هنا كان الخطأ الأكبر في مقالة ديكارت المعروفة . لأن الفكر كفكر لا يمكن مطلقاً أن يؤدي إلى الوجود ، وبالتالي إلى البات وجود الذات ، اللهم إلا إذا فهمنا الفكر بمعنى فعل الفكر ، فبهذا وحده يمكن إنقاذ مقالة ديكارت . ولكنه إنقاذ لا يمكن أن يفيده في شيء ، لأننا سنكون حينئذ بإزاء مصادرة على المطلوب الأول أو بإزاء تحصيل حاصل على أقل تقدير . لأن معنى هذه المقالة سيكون في هذه الحالة : « أنا ، أنا الذات الموجود ، موجوده . ولن نكون حينئذ بازاء انتقال من الفكر إلى الوجود ، بل انتقال من الذات إلى الوجود ، أو ، والمعنى واحد ، من الوجود إلى الوجود ، أي أننا هنا بإزاء تحصيل حاصل .

إنما يتم الشعور بالذات حقاً في فعل الإرادة ، كما لاحظ مين دي بيران بحق : فهو شعور بالأنا المويد ولما كانت الإرادة تقتضي الحرية ولا تقوم إلا بها ، فالشعور بالذات يقتضي الشعور بالحرية ومن هنا فإن الذات والإرادة والحرية معان متشابكة يقتضي بعضها بعضاً . ولذا فإن الشعور بالذات يزداد بمقدار ازدياد الشعور بالحرية . والذات الحقة ، الذات البكر

التي تستمد وجودها من الينبوع الصافي للوجود الحقيقي ، هي الذات الحرة إلى أقصى درجات الحرية ، الحاملة لمسؤ وليتها بكل ما تتضمنه من خطر أو قلق أو تضحية .

لكن الحرية تقتضي الإمكانية ، لأن الحرية تتضمن الاختيار ، وكل اختيار هو اختيار بين ممكنات ، فإذا كان جوهر الدات في الحرية ، فماهيتها تقوم إذن في الإمكانية . وهذه الإمكانية ليست مطلقة ، أي خالية من كل تحقق ، بل لا بد لها من أن تتحقق . ومعنى تحققها أن تختار من بين الممكنات حتى إذا ما تم الاختيار ، انتقلت الذات من حالة الحرية الى حالة الضرورة ، والضرورة هنا هي تحقق الإمكانية على هيئة وجود في العالم، ومن هنا أيضاً تثبت ضرورة وجود الذات في العالم بين أشياء .

نحن إذن بإزاء نوعين من وجود الذات : ذات مريدة حرة لا تحتوي غير إمكانيات لم يأن لما أن تتحقق بعد ، وذات قد اختارت فحققت بعض إمكانياتها ، وهي في طريقها إلى تحقيق الكل ، إن أمكن . ووجود الذات على النحو الأول هو ما يسمى باسم الوجود الذاتي الممكن ، ولما كانت هذه الإمكانيات جوهر الذات ، وماهيتها فيمكن أن يسمى باسم الوجود الذات ، وماهيتها فيمكن أن يسمى باسم المطلقة . والصلة فيه ليست صلة بين ذات وأخرى أو بين نفسها ، أما الذات التي اختارت فيتحقق وجودها على هيئة الأنية ، أي الذات التي اختارت فيتحقق وجودها على هيئة الأنية ، أي الوجود ـ في \_ العالم بين أشياء .

والوجود الحقيقي الأصيل للذات هو الوجود الماهوي ، لأن الصلة فيه بين الذات وبين نفسها . وهذه الذات إذن فردية إلى أقصى حدود الفردية وهذه الفردية المطلقة ، أو هذا الأنا، هو إذن الوجود الأصيل الذي أصدر عنه في كل أفكاري وأفعالي . وهي حينئذ في حالة عزلة كاملة ، وحيدة مع مسؤ وليتها الهائلة ، شاعرة بأن لها معنى لانهائياً ، شعوراً يصدر إليها من كون حريتها مطلقة . وهي حال تقرب من تلك التي نشدها كبار الصوفية وعبرت عنها القديسة تريزا الأبلية في قولها : وأنا وحدي مع الله وحده » والوجود الحق إذن هو هذا الموضوعات والحياة على غرار الموضوعات ، فوجود زائف ، لأنني لا أكون فيه مالكاً لذاتي ، بقدر ما تكون الأشباء مالكة في . والسقوط يأتي من الاتصال بأكبر عدد من الموضوعات .

بالغير أو بالأشياء .

والمهم في كل ما قلناه حتى الآن عن وجود الذات أن نفهم أن ثمة وجودين، وجوداً للذات على هيئة إمكانية تنتقل إلى الواقع بفضل الحرية ، فبواسطة الحرية التي للذات المكنة تختار الذات بعضاً من أوجه الممكن وتحققه عن طريق الإرادة ، وهذا التحقق العيني يتم في العالم ، ويسمى حينئذِ بالآنية . وهذه الأنية نوع من التفسير والفهم ، كما يقول هيدجر ، للوجود الممكن ، أعنى عرض ما فيه ، لأن في هذا كيفية وجودها، أي أنها لا تتم إلا على هذا النحو، وإلا لما كان ثمة تحقق ، وبالتالي لم تكن ثمة آنية. والمصدر الذي عنه تصدر الأنية في تفسيرها للوجود الممكن هو الزمان . ولهذا فإن كل محاولة لفهم الوجود عامة ، والأنية بوجه خاص ، بدون الزمان محاولة فاشلة . فالزمان هو الشرط الأساسي في تكوين الآنية ، وهو العامل الأصلى في انتقال الوجود إلى حالة الآنية ، والزمانية حالة جوهرية للوجود المتحقق ، أي للآنية . وعلى هذا فلا بد لنا ، لكي نفسر حقيقة الوجود عامة أن نلجأ إلى الزمان فنفسر الوجود من ناحيته ، وسنرى حينئذٍ أن الزمان يمكن أن يفسر به الطابع الأصلى للوجود ، لكل ما في الوجود .

وعدم تفسير الوجود على أساس الزمان هو العلة في إخفاق كل ما قال به الفلاسفة من مذاهب في الوجود حتى الآن ، والذين حاولوا منهم إدخال الزمان \_ الى حد ما \_ في تفسيرهم لبعض أنحاء الوجود ، لم يفهموا الزمان بعناه الحقيقي ، بل كانت لديهم عنه فكرة إما مبتذلة زائفة وإما ناقصة . ذلك أنهم فهموا الزمانية بمعنى الوجود « في الزمان » ووفقاً لهذا قسموه أقساما : فقسم من الوجود يخضع للزمان ويجري فيه كأحداث الطبيعة والتاريخ ، وقسم لا يخضع له ولا يرتبط به كالنسب الرياضية . وكل هذا في داخل هذا الوجود يرتبط به كالنسب الرياضية . وكل هذا في داخل هذا الوجود ألم قسموه قسمة ثنائية أخرى إلى وجود في الزمان ، هو الوجود هوة حاول البعض اجتيازها بسلسلة من المتوسطات ، وقال البعض الأخر إنه ليس من المكن عبورها .

والوضع الصحيح عندنا ان نفهم الوجود على أنه زماني في جوهره وبطبيعته . وتبعاً لهذا فإن كل ما يتصف بصفة الوجود لا بد أن يتصف بالزمانية . وليس معنى الزمانية بجرد الوجود . في الزمان ، وكأن الزمان إطار يجول فيه الوجود ، كما ينظر عادة إلى المكان فيخلط بين الزمان والمكان بل نقول فضلاً عن هذا إن ما يدعون أنه « فوق الزمان » أو « خارج فضلاً عن هذا إن ما يدعون أنه « فوق الزمان » أو « خارج

الزمان ، هو أيضاً زماني ، ما دمنا نعزو إليه صفة الوجود . وصفة الزمانية إذن تطبع كل موجود وتشيع فيه ، كروحه الحقيقية ؛ فالزمان هو المقوم الجوهري لماهية الوجود ، والعامل والفاعل في تحديد معناه .

وتفسير الوجود على هذا النحوفيه ثورة لا تقل في عنفها وخطر نتائجها عن تلك التي قام بها كوبرنيك في علم الفلك . فإذا كان كُنْت قد نعت مذهبه النقدي بأنه ثورة كوبرنيكية في نظرية المعرفة ، فإن في وسعنا أن ننعت مذهبنا هذا بأنه ثورة كوبرنيكية في علم الوجود .

وكل ثورة تبدأ بهدم الأوضاع السابقة ، لذا كان علينا أن نتقد عارضين ما قاله الفلاسفة من قبل في الزمان ، وغرضنا من هذا النقد ليس سلبياً كله بل هو إيجابي في أهم نتائجه ، وذلك بأن يكون النقد أداة لاستخلاص المشاكل والشكوك التي يتضمنها موضوع النظر ، ثم لوضعه بعد في الوضع الصحيح المؤدي الى تحقيق الغاية ، وهي عندنا هنا تفسير الوجود على أساس الزمان .

والمذاهب التي وضعها السالفون من الفلاسفة في الزمان يمكن أن ترد إلى ثلاثة رئيسية : المذهب الطبيعي ويمثله أرسطو الذي حلل الزمان تحليلاً يمكن أن يعد الصورة العليا لتفسير الزمان والوجود المرتبط به عند الاقدمين،ثم المذهب النقدي ، أي المتصل بنظرية المعرفة ، وهو الذي أقامه وكنت ، وسار عليه من تأثره حتى نهاية القرن الماضي ، والثالث هو المذهب الحيوي الذي فصله برجسون . هذا في داخل ميدان الفلسفة ، أما في الفيزيا، فثمة مذهبان رئيسيان : المذهب المطلق ، ويثله خصوصاً نيوتن ، والمذهب النسبي المذي وضعه إينشتين .

ومن هذا البحث النقدي نستطيع أن نستخلص النتائج العامة التالية:

١ ـ أن الزمان نوعان : زمان فيزيائي ، وزمان ذاتي ،
 وسنسميه بعد بالزمان الوجودي .

 ۲\_ أن مشكلة الزمان مرتبطة تمام الارتباط بمشكلة الوجود بوجه عام ، وسنرى أن الزمان عامل جوهري مقوم للوجود .

٣ ـ أن الوجود وجودان : وجود الذات ، ووجود الموضوع، ولكن الوجود الأصيل ـ بالنسبة إلى الإنسان على

الأقل. هو وجود الذات، حتى إننا سننتهي في آخر الأمر إلى قصر الوجود على وجود الذات.

 أن المقولتين الرئيسيتين اللتين يتعين بهها الوجود هما الواقع والإمكان وتبعاً لهما ينقسم الوجود إلى وجود ماهوي ،
 وآنية .

٥١₋ أن الحرية هي الصفة الأولى لوجود الذات ، وهذا يستخلص من النتيجة السابقة أي كنتيجة لفكرة الإمكان كها بيناها ، والصلة بينها وبين الواقع .

٦ ـ أن مُشَاقَة الوجود لنفسه يجب أن تعد المسلمة الاولى
 التي على أساسها يجب أن يوضع كل مذهب في الوجود
 والاخلاق ، وأن فكرة التوتر هي الفكرة التي يجب أن تسود كل
 نظرة وجودية وأخلاقية .

٧ ـ أن العقل المنطقي ليس هو الملكة الوحيدة التي يستطيع المرء بها أن يدرك حقيقة الوجود الحي . تلك أهم النتائج ، والناظر إليها يلمح فيها القسمات العامة لمذهب في الوجود .

إن الشعور بالوجود لا يكون قوياً عن طريق الفكر المجرد لأن الفكر المجرد انتزاع للنفس من تيار الوجود الحي وانعزال في مملكة أخرى تذهب منها الحياة المتوترة الحادة ، ولا يسودها فعل وحركة ، بل صيغ خارجية عن الوجود الحي لا تنبض بدمه . إنما يتم هذا الشعور حقاً في حالة الفعل الباطن المنشب أظفاره في الحياة المضطربة ، في حالة التجربة الحية التي تستطيع فيها أن تكون على اتصال مباشر بالوجود في توتره . وهذا إنما يتم مملكة خاصة غير العقل ، لسنا ندري كيف نسميها ، ولعل خير لفظ يعبر عنها هو الكلمة العربية و وجدان ، على أن نفهم هذا اللفظ بمعنى الملكة التي نعانى بها الوجود بما هو عليه في نسيجه المتوتر على حال العاطفة وقوة الإرادة . وقد استعملنا كلمة ه معاناة ، لكي نزيل فكرة العيان والرؤية ، وندل على أننا هنا بإزاء إدراك لا يتم إلا في تجربة حية مباشرة ، لا يراعي فيها نسبة بين ذات وموضوع ، بل استبطان مباشر من الذات لنفسها . ومن أهم نتائج القول بهذه الملكة إزالة المشكلة الكبرى في نظرية المعرفة ، مشكلة الذات والموضوع ، وهي مشكلة لم تستطع فكرة الإحالة المتبادلة في ظاهريات هسرل أن تحلها ، لأنه استعان بفكرة الماهيات الخالصة ، وهي فكرة تعود بنا إلى الصور الأفلاطونية ، وفي هذا إمعان في التجريد ، مع أننا نريد الوصول إلى العيني المتقوم قدر المستطاع ، فضلًا عن أن نصيب

الموضوع لا يزال كبيراً كها أن التجربة المحيلة ذات طابع عقلي تجريدي واضع ، أما نحن فنرفض المشكلة على أساس أنها مشكلة تتصل بالوجود الفيزيائي ، لا بالوجود الذاني لأنه إذا كانت ثمة إحالة في هذا الوجود الأخير ، فذلك إنما يكون من الذات إلى الذات ، فلا معنى بعد للانقسام إلى ذات وموضوع ، فضلاً عن أن التجربة هنا مباشرة فيها تحضُر الذاتُ نفسها بلا واسطة من صور أو كليات .

والوجدان يكون إذن عالماً للإدراك بختلف تماماً عن عالم الإدراك الذي يكونه العقل ، ولكن ليس معنى هذا أنها مستقلان تمام الاستقلال ، بل عالم الإدراك العقلي في خدمة عالم الإدراك الوجداني ، وبهذا نود أن نفهم ما ينسب إلى العقل من وظيفة إيجاد الأدوات والآلات . فنحن نفهم هذا على أن عمل العقل بختص بالوجود الفيزيائي ، والوجود الذاتي إنما يتحقق ما به من إمكانيات في العالم ، أي في الوجود الفيزيائي ، بأن يتخذ من الأشياء أدوات للتحقيق ، والعقل هو الذي يصنع هذه من الأشياء أدوات للتحقيق ، والعقل هو الذي يصنع هذه الادوات ، فالعالم العقلي اذن مهياً لخدمة العالم الوجداني .

وموقفنا من العقل هنا ليس موقف تحقير لشأنه ، بل العكس ، نحن نريد التفرقة الدقيقة بين ميدانه وميدان غيره ، وليس في هذا أي معنى من معاني التقويم .

أما عن تحديد طبيعة الوجدان من الناحية الفسيولوجية ، وهل هناك حقاً ملكة قائمة بذاتها من هذا النوع ، فأمر لا نحسبنا بحاجة الى الخوض فيه ، أولًا لأن تحديد المراكز العقلية جسمانياً قد ثبت أنه مستحيل ، وثانياً لأن فكرة الملكات فكرة عتيقة عُفّي عليها من زمان بعيد ، فلا معنى لإثارتها بالنسبة إلى الوجدان.

والإدراك بواسطة الوجدان يتم وفقاً لمقولات خاصة ، غتلف تماماً عن مقولات العقل ، وهي التي لم يعن الفلاسفة بغيرها حتى الآن . ولوضع لوحة هذه المقولات يجب أن يراعى الطابع الديالكتيكي لكل ما هو موجود ، لأن الوجود كما قلنا نسيج الأضداد ، وكل ما فيه يتصف بصفة التقابل ، لأن الإمكان حين يستحيل إلى فعل لا يفقد بهذا طابع الممكن ، والممكن جامع بين النقيضين لأن الإمكان بعناه الحي الحقيقي لا بد أن يشمل القطبين المتنافرين ، وإلا فلا معنى للإمكان حينئذ . فكل موجود يتردد إذن بين قطبين متنافرين يضمها في داخل ذاته . وهذا الاستقطاب هو في سياقه وتطوره ما نسميه بالديالكتيك فالفارق بين الاثنين أن الأول منظور اليه من ناحية بالديالكتيك فالفارق بين الاثنين أن الأول منظور اليه من ناحية

السكون ، والثاني من ناحية الجركة ، فالديالكتيك هو الانسياق الحركي للاستقطاب . والديالكتيك عندنا غيره عند هيجل ، لأنه عند هيجل منطق عقلي ، وعندنا أنه الانسياق الوجودي الصادر عن العاطفة والإرادة ، وهذا الطابع العقلي للديالكتيك عند هيجل هو الذي أفسد عصبه الحقيقي أعني التعارض ، مما اضطره الى فكرة الرفع ، التي هي المنفذ الواهي لمنطق هيجل ، ولو كان جريئاً في منطقه ، لاحتفظ له بالطابع الحركي على الدوام . ونحن نحتفظ للديالكتيك بهذا الطابع إلى أقصى درجة ، لأن العاطفة والإرادة والفعل بوجه عام تمتاز بالحركة المستمرة والمدة الدائبة السيلان والتغير الشامل للاضداد .

فلا مناص إذن من أن نجعل للديالكتيك هذا الطابع ، وسنسميه باسم التوتر . فالتوتر معناه قيام المتقابلين مع بعضهها في وحدة لا يتخللها سكون أو توقف .

لهذا كان لا بد للمقولات من أن تمتاز بالتقابل ، ثم بالتوتر . ولذا سنجد لوحتها مكونة من زوج زوج ، ولكل زوج وحدة متوترة فيها جمع معاً للمتقابلين مع الاحتفاظ بما لهم استقطاب في أوج شدته ، ولذا لن تسمي الوحدة باسم جديد ، بل باسم مركب من المتقابلين معاً حتى يحتفظ تماماً بهذا التوتر .

وقد انتهينا إلى وضع هذه اللوحة من تأمل الأحوال السائدة المحددة لكل ما عداها بالنسبة إلى كل من العاطفة والإرادة، ولذا انقسمت أولاً إلى قسمين: واحد خاص بالعاطفة، والأخر خاص بالإرادة، وكل منها ينقسم بدوره ثلاثة أقسام، وكل قسم من الثلاثة يتركب من متقابلين ووحدة متوترة، فلدينا إذن ثلاث مرة أخرى ـ مما يكون ثماني عشرة مقولة، هي:

#### عاطفة

| قلق       | حب      | تألم       | اصل :       |
|-----------|---------|------------|-------------|
| طمأنينة   | كراهية  | سرور       | مقابل :     |
| قلق مطمئن | حب کارہ | : تألم سار | وحدة متوترة |
|           | ا, ادة  |            |             |

أصل: خطر طفرة مقابل: أمان مواصلة تهابط وحدة متوترة: خطر آمن طفرة متصلة تعال متهابط

ويجب أن يلاحظ هنا أن كلمة ه أصل ه لا يقصد منها أن المقولة المقابلة مشتقة منه ومتفرعة عنه ، بل كلا الأصل والمقابل إيجابي ، وكلاهما محدد للاخر ، مما يتبين بوضوح في الوحدة المتوترة التي فيها تؤكد إيجابية كلا الطرفين المتقابلين بكل ما فيهها من نفور وتناقض .

والمجال هنا ليس مجال دراسة هذه المقولات من الناحية النفسانية ، فإن بحثنا هذا بحث في علم الوجود لا صلة له بشيء من هذا . إنما يتجه نظرنا إلى بيان مدلولها الوجودي ، أعني معناها من حيث تكوين طبيعة وجود الذات المفردة . فلناخذ في بيان كل منها من هذه الناحية بإيجاز .

أما التألم فشعور الذات بأن شيئاً يحدها في وجودها العيني . فهي تريد أن تحقق إمكانياتها في العالم الذي قذفت به ، لأن الاتجاه الأصيل فيها هو تحقيق الإمكانيات بقدر الوسع والطاقة ، وتحقيق الإمكانيات يصطدم بالغير ، لأنه لا يجري في داخل الذات وحدها ، بل لا بد أن يجري في الغير ، وإن كان ذلك كوسيلة لإثراء الذات بأفعال جديدة . فإذا ما لاقت ، وهي بسبيل هذا التحقيق ، مقاومة تألمت . وهذا يوضح لنا الأحوال المعروفة عن الألم مما لاحظه النفسانيون دون أن يستطيعوا تفسيره من الناحية الوجودية ، وأولها أن التألم يزداد مقداره ونوعه تبعاً لازدياد الرقى في سلم الكائنات. فهذا يفسره النفسانيون على أنه راجع إلى رقى الشعور كلما علا الكائن في سلم التطور ، وهذا ليس من التفسير في شيء ، إنما هو ترديد لنفس المعني بعبارة أخرى . أما نحن فنفسره من الناحية الوجودية على أساس أن الرقي في سلم التطور معناه تحقيق الكائن لإمكانيات أكبر، نوعاً ومقداراً، والتحقيق يلقى مقاومة من جانب الغير ، وإذن فكلها ازدادت الإمكانيات التي ستحقق ازداد الألم الناتج تبعاً لزيادة المقاوم . ولذا نرى البدَّائي أقل تألماً من المدني المتحضر ، والتطور في داخل كلُّ حضارة شاهد صادق على ما نقول ، إذ نحن نعلم أن عصر المدنية فيه يتألم الناس أكثر منهم في عصر الحضارة ، ففي الحضارة اليونانية يشاهد ازدياد الشعور بالألم في العصر الهليني: فبدلاً من هذه النظرة الباسمة المقبلة على الحياة التي اتسم بها اليوناني في العصر الهومري ، نرى في العصر الهليني وجوهاً شفها السقم . وفي الحضارة الأوروبية تشاهد الظاهرة بعينها : فالعهد السابق على الثورة الفرنسية كان عهد إشراق وسعادة أكبر من العهد الثالي لها ، حتى لنرى القرن التاسع عشر عبارة عن سلسلة من المتشائمين ابتداء من شوبنهور وإدورد فون

هرتمن ونيتشه حتى بودلير ودوستويفسكي ، وإلى اليوم عند هيدجر. وتفسير هذا هو على نحو ما قلنا ، فقد ازدادت إمكانيات الإنسان القابلة للتحقق بواسطة النهضة الصناعية ، ففتحت المجال واسعاً أمام تحقيق أكبر عدد من الإمكانيات وبالتالي للاقاة أكبر مقاومة ، وتبعاً لهذا معاناة أوفر قسط من التألم. وبهذا المعنى يمكن أن يفسر قول روسو : إن الحضارة تسلب المرء السعادة .

فالتألم مصدره الحد من تحقيق الإمكانيات ، هو شعور من الذات الماهوية بأن ثمة مقاومة تعانيها من جانب الغير وهي تحقق ما بها من إمكانيات . ولما كان تحقيق الامكانيات الطابع الأصلي لوجود الذات على هيئة الأنية ، فإن التألم إذن طابع أصيل للوجود الذاتي .

وهويتدرج تبعاً لمقدار المقاومة ونوعها . وبهذا يفسر معنى التضحية وجودياً ، إذ العلة في سموها هو شرف الموضوع الآتية منه المقاومة ، وليس تضحية الجزء في سبيل الكل ، كما تدعي النظرة النفسانية المبتذلة .

والتضحية تكون الدرجة العليا للتألم. ولذا فإنها في النقطة التي يجتمع فيها أعلى تألم مع أعلى سرور ، فالأطراف في تماس كما يقال . إذ لا يشعر المرء بألم خالص كما في الأحوال الأخرى للتألم ، كما يشعر بسرور خالص على النحو المعان في طفات السرور ، إنما هي تجمع بين الناحيتين وتفنيها في نوع من الوحدة ، لو عمقت لكانت وحدة التوتر : فالشهيد الذي يعلو جبينه الأسف الباسم هو الذي يحقق هذه الوحدة المتوترة بين الألم والسرور ، والمثل التاريخي الواضح عليه ، سقراط الذي كان باسماً في أشد لحظات المحنة . في هذه الوحدة المتوترة ببلغ الشعور بالذاتية والحرية أوجه لأنها جامعة بين النقيضين أو الشدين ، فهي تعبر إذن عن نسيج الوجود الحي أدق تعبير .

والتضحية هي نقطة التلاقي بين الألم والسرور مما يفضي بنا إلى التحدث عن السرور . وتفسيره عندنا وجودياً هو أن الأصل هو الوجود الماهوي . وينتقل إلى الأنية بواسطة تحقيق الممكنات ، وتحقيق الممكنات هو الفعل ، والفعل إذن توكيد لإمكان ، وفي التوكيد شعور بالذاتية ، إذ فيه نقل لها من القوة إلى الفعل ، وكل ما يشعر بالذاتية على نحو ليس به مقاومة هو السرور . ويزداد السرور تبعاً لازدياد تحقيق الإمكانيات ، ويكون نوعه وفقاً لنوع ما يحقق منها . والدرجة العليا للسرور هي تلك التي تملك فيها الذات نفسها بكل ما وسعها تحقيقه من

إمكانيات . وهي حالة تصل أوجها في الإيثار المحقق لأقصى الإمكانيات الذاتية مع إغناء أكبر قدر من الذوات الغيرية في نفس الآن . وواضح أن الإيثار يلاقي التضحية في وحدة الألم السار، ففي كليهما طابع التوتر الصادر عن تعارض وتقابل في الاتجاء .

وبالإيثار قد انتقلنا إلى الثالوث الثاني في مقولات العاطفة، وهو المكون من الحب والكراهية في وحدة متوترة هي الحب الكاره ، لأن الإيثار يتضمن معنى الحب بالنسبة إلى الغير ، وذلك حين ينتقل الشعور من الذات المفردة إلى ذوات أو أشياء مغايرة . ولكن ليس معنى هذا أننا قد انتقلنا بهذا من الذات الوجودية إلى الغير الوجودي ، بل بالعكس تماماً ، فلا زلنا هنا في نطاق الوجود الذاني . والحب بالمعنى الوجودي هو امتصاص الذات للغير وإفناؤها له في داخلها ، والدافع اليه تملك الغبر كأداة لتحقيق الممكن ومن هنا ارتبطت به فكرة التملك الخاص ، مما يسمونه الاخلاص في الحب أو الأمانة في الزواج إلى آخره ، لأن في هذا تحقيقاً للوجود الذاتي على نحو أكمل . ولهذا فإن الحب في الدرجة الأولى منه شعور باتساع الذات وغوها، وفي أعلاه بتعمقها وانتشارها مع وحدتها حتى تشمل كل الغيرية ، كما هي الحال في الحب الصوفي الإلهي ، وليس لهذا غير معنى واحد هو أن الذات قد اتسعت بوجودها حتى انتظمت كل شيء . ولما كان الحب كيا فسرناه إفناء المعشوق في الذات ، فإنه يتصف أولًا بأنه لا يشترط فيه التبادل . وثانياً بأنه على ارتباط وثيق بالخلق والانتاج ، أي بغريزة النسل.

ولكن الحب في الدرجة العليا منه يصير أثرة ، لأنه شعور الذات بأنها وحدها الموجودة حقاً ، بما يولد إحساساً بالكراهية لكل ما عدا الذات . ولذا فقد أصاب من حلّلوا الكراهية بربطها بالحب ، حتى قال نيتشه : إن الحب الأعمق هو أسمى كراهية .

والقمة العليا التي يجتمع فيها أسمى حب مع أعلى كراهية هي و الغيرة و ، لأنها جامعة لأعمق محبة بالنسبة إلى المحبوب ، وأشد كراهية لما عداه . وهي لهذا حب كاره ، فهي إذن الوحدة المتوترة بين الحب والكراهية .

ولو نظرنا إلى هذا الثالوث الثاني وقارناه بالثالوث الأول لوجدنا أن هذا كان يقول بمجرد التحقق للإمكانيات على صورة الأنية ، أما الثالوث الثاني فيزيد عليه رغبة الذات في العلاء

بنفسها باستمرار وتحصيل تحقيقات في الوجود أتم. وهو لهذا قوة دافعة بالذات إلى اغناء نفسها حتى تبلغ أقصى درجة ممكنة لتمام التحقق الفعلي ، ونزوع مستمر نحو بلوغ هذه الغاية ، ومن هنا امتاز بالحركة الدائبة وبالخلق والإيجاد ، وليس للغريزة الجنسية معنى غير هذا من الناحية الوجودية . والثالوث الأول يعبر عن أشياء كائنة بالفعل ، أي يشير إلى تحقق مضى وكان ، بينها الثاني ينبىء عن تحقق لم يأت بعد وسيكون ، أي أن الأول مطبوع بطابع الماضي ، والثاني بطابع المستقبل . ومن هنا نرى طبيعة وجودها ، ونقول ضروري لأن الشعور بكل ثالوث منها لا يتم إلا وفقاً لهذا الطابع : فالحب رأيناه دائها يشير إلى آت لم والسرور يدلان على خقق قد كان ونتج عنه هذا الشعور اللاحق . فكل من هذين الثالوثين يكشف إذن عن طابع المرافية كعنصر داخل في تركيب الوجود .

وإذا كان التالوث الأول قد كشف عن الماضي ، والثاني عن المستقبل ، فسنجد الثالث يكشف عن الحاضر .

والقلق من أهم الأحوال العاطفية التي عني بدراستها كيركجور وفي أثره هيدجر. وخلاصة تحليلها أن القلق يكيركجور وفي أثره هيدجر. وخلاصة تحليلها أن القلق الكشف عن العدم. ونستطيع أن نفسر هذا بأن نقول إن السقوط في العالم بعضاً من إمكانياتها إذ لا تتحقق هذه الامكانيات حتى بالنسبة إلى شيء واحد، وبالتالي ستظل ثمة أشياء لم تتحقق. فالآنية إذن باعتبارها في العالم يعوزها شيء، وهذا العوز أو النقص هو العدم الذي يشعر به الانسان في حال القلق، إذ نشعر حينئذ بانزلاق كل الموجود ونحن من بينه. ولكن ليس معنى هذا أننا نقوم بعملية تجريد سلبي كيا نبلغ ولكن ليس معنى هذا أننا نقوم بعملية تجريد سلبي كيا نبلغ العدم، بل الشعور بالعدم في حال القلق يأتي قبل كل نفي وسلب.

ولكن القلق لا يكشف لنا عن هذا الجانب السلبي وحده ، بل يكشف لنا أيضاً عن جانب إيجابي . ذلك أن العدم ناشىء عن تحقق إمكانيات دون أخرى ، وبدون العدم إذن لن ينكشف لنا الوجود العيني ، لأن الشرط في التحقق هو نبذ إمكانيات وأخذ أخرى تتعين في الوجود الحاضر في العالم . وهذا النبذ هو الفعل الناشىء عنه العدم . وهذا العدم هو الأصل في كل نفي وسلب نقوم به في داخل الوجود ، وهو العيني .

التحقق .

فالعاطفة إذن حال معبرة عن الوجود الذاتي في تحققه العيني ـ حال وجدانية لا فكرية ـ بمعنى أن الذات فيها مشتبكة مع نفسها بما يسبر لها إدراك الوجود على نحو أنم ، إذ ليس من شك في أن الشعور بالوجود في حال الألم مثلاً ، أقوى منه في حال المعرفة بالألم ، إذ في الأول اتصال مباشر بين الذات والوجود ، بينا هنا في حال المعرفة اتصال غير مباشر .

والحال أظهر في الإرادة منه في العاطفة : إذ الإرادة قوة للوجود الذاتي بها يحقق ما فيه من إمكانيات على هيئة وجود بالفعل في وسط الأشياء والذوات الأخرى . وهذه القوة مصدرها الحرية التي للذات في أن تعين نفسها بتحقيق إمكانياتها ، فتختار من بين الممكن أحد أوجهه وتنفذه بواسطة القدرة . وهذا الاختيار ليس معرفة بالأفضل ، إنما هو فعل تعلق باحد أوجه الممكن .وهذا الفعل أولى قد تصاحبه معرفة وقد لا تصاحبه .

ولما كان الممكن لانهاية له ، وكان التقابل صفة جوهرية في كل موجود كانت الإرادة في حالة عدم تيفن بالنسبة إلى ما يجب عليها أن تتعلق به من أوجه المعكن ، فلا يبقى أمامها حينئذِ إلا أن تخاطر بأخذ أحد الأوجه ، وإلا التاث عليها الأمر ، وتوقفت عن الاختيار ، وبالتالي عن التحقيق لهذا كانت المخاطرة الفعل الأول للإرادة ، وكان الخطر أول مقولاتها . وفعل المخاطرة فعل لا معقول ، ومع ذلك فهو وحده المؤدي إلى تحقيق الوجود ، لأن تحقيق الوجود يستدعى المخاطرة ، ولذا قال نيتشه : « الحياة بوجه عام معناها الوجود في حال الحطري وفصل نظرياته في هذا بطريقة عامة غامضة نستطيع نحن أن نوضحها وفقاً لمذهبنا هذا في كون الوجود مليئاً بالأضداد المتساوية في درجة الإمكان ، ولذا فإن اتخاذ أحد أوجه الممكن ينطوي بالضرورة على مخاطرة ، ولا بد من اتخاذ أحد الأوجه حتى ينم تحقيق الممكن وبالتالي تحقيق الوجود وكلها قل نصيب تعين أوجه الممكن من اليقين ، زاد قدر الخطر . وعدم اليقين يزداد قدره كلما ازدادت قيمة الفعل . فالخطر إذن طابع ضروري للوجود يزداد قدره وفقأ لازدياد قدر الفعل . ولهذا قان صاحب الأفعال الجليلة هو المخاطر الكبير ، ومن لا يخاطر، لا يظفر بشيء .

والمخاطرة تتم بفعل واحد لا نستطيع أن نعين فيه اجزاء ، ولذا فإنها تتم في و الأن ، ، وتشعر بطابع الحضور في ولأن القلق يشعرنا بالعدم فإنه يرتبط بالحاضر ، ويقوم في الآن ، لأن الشعور في هذه الحالة لا يتعلق بلحظة ذات كيان ، بل ببرهة لا سمك لها إطلاقاً وهي ما نسميه باسم الآن . وإذا زاد القلق وبلغ أوجه ، شعرنا بأن الزمان قد وقف نهائياً ، وهذا الشعور بوقوف الزمان هو الشعور بالآن ، لأن الآن لا تجري فيه حركة . ومن هنا أيضاً ارتبط القلق بالسرمدية ، وذلك عن طريق الآن .

وموقفنا من العدم في حال الموت خصوصاً بجب أن يكون موقف و حب المصبر و الذي دعا إليه نيتشه ، وذلك بأن نعد هذا العدم الذي يقلق منه عنصراً جوهرياً في تركيب الوجود في العالم كها رأينا . فتتولد لدينا طمأنينة من ناحية ما يقلق ومنه و . أما الطمأنينة بالنسبة إلى ما يقلق وعليه فيمكن أن تأتي بالرضا عها تحقق بالفعل من إمكانيات ، والرجاء في تحقق أكبر قدر عكن ، وبهذا الرجاء تأخذ الطمأنينة طابعاً والطمأنينة توجد في حالين بوجه خاص : حال القلق من الموت ، وحال الطمأنينة في الرجاء ، وإن كان التوتر ليس قوياً كل القوة في كلتا الحالتين .

أما طابع الزمانية في حال الطمأنينة فهو « الأن » ، إذ نشعر إبانه بتباطوء الزمان .

وبذا ينتهي بياننا لمقولات العاطفة . ومنه يمكن آن نستنتج :

إ أن كل مقولة تكشف عن جانب من الوجود:
 فالثالوث الأول عن الوجود بعد أن تحقق ، والثاني عنه وهو ينزع
 إلى التحقق ، والثالث عنه في حالة التحقق الفعلي على هيئة
 الحضور بالفعل .

لا ـ أن كل جانب من هذه الجوانب يشير إلى طابع
 للزمانية باطن فيه بطوناً ضرورياً : فالأول يشير إلى الماضي ،
 والثاني إلى المستقبل والثالث إلى الحاضر .

٣- أن الزمان ، تبعاً لهذا ، طابع جوهري للوجود بعين
 كيفياته ، ويحدد طبيعة أحواله .

إ- أن التوتر هو التركيب الأصلي للوجود ، وفيه يبلغ الشعور بالوجود ـ وذلك إبان وحدة التوتر ـ أعلاه ، فتكون الذات على اتصال بالينبوع الحى للوجود .

ه \_ أن أحوال العاطفة أحوال للوجود الذاتي في حال

الزمانية ، ومن هنا أيضاً تشعر بالسرمدية . وبهذا نستطيع أن نفسر أقوال كبار الساسة والقواد الذين يتحدثون عن الأفعال التي تنطوي على مخاطرة كبرى بأنها ستقرر مصائر أمم لألف سنة مثلاً . فهذا الشعور صادر عن الشعور بأنهم يخاطرون بقداحة ، والمخاطرة تتم في الآن . ويقوى الشعور بالآن بقدر درجة المخاطرة وبالتالي هم يشعرون بنوع من السرمدية .

وهذا الشعور بالسرمدية هو الذي نجده في مقابل الخطر، أي في الأمان إذ نحس فيه بعدم التغير. ولا ضير على الذات من الشعور بالأمان ، إنما الضرر هو أن يكون مصدره وهماً . فالخطر الخالص مستحيل التحقيق ، والأمن الخالص مضاد للوجود الحي ، فلم يعد غير الخطر الآمن هو الذي يكفل للذات الوجود وتحقيق الإمكانيات في حرية ومسؤولية .

غير أن الانتقال من مخاطرة إلى أخرى لا يتم بطريق الاتصال ، بل منفصلًا، أي لابد للذات في سيرها أن تثب من فعل آخر . ولهذا فإن المقولة الثلاثية الثانية للإرادة هي مقولة « الطفرة » .

ويدعونا إلى القول بالطفرة أن الوجود عندنا مكون من ذوات كل منها قائم بنفسه ، مغلق عليه في داخل ذاته . وقد يكون في مذهبنا هذا تجديد لفيناغورية عفى عليها الزمان ، ولكن هذا لن يزيدنا إلا جسارة في توكيد هذا الانفصال في طبيعة الوجود . فمذهبنا هو أن الوجود مكون من ذوات منفصلة تمام الانفصال ، قد عُلَّق من دونها كل باب يفتح مباشرة على الأخرى ، ولا سبيل بعد هذا للاتصال إلا عن طريق الوثبة من الواحدة إلى الأخرى .

والأصل في هذه الطفرة أن الذات في تحقيقها للإمكان لا بد لها من الاتصال بماهيتها ، أعني بوجودها الماهوي ؛ كيا لا بد لها من الاتصال بالغير ، ولما كان بينها هوة ، لم يكن الاتصال محكناً إلا بالطفرة . والطفرة هنا نفهمها بالمعنى المطلق ، أي الذي لا يستلزم أي وسط تجري فيه ، وإلا وقعنا في الاتصال .

ولكي نفهم كيف تتم الطفرة على هذا النحو ، لا بد من القول بفكرتين : ١ اللامعقول ، واللاعلية».

أما اللامعقول فيدعونا إلى القول به طبيعة الوجود نفسه ، إذ هو يتضمن كها رأينا العدم ، كعنصر مكون له ، والعدم يناظره اللامعقول ، من الناحية الفكرية . وقد أتت نتائج العلم الأخيرة مؤيدة لما نقول به من حيث اللامعقول ثم من حيث اللاعلية ، بل لم يقتصر الأمر على هذا إنما امتد أيضاً

إلى فكرة المتصل. فقد اثبتت أخيراً نظرية الكم وجود الانفصال في تركيب الضوء والمادة على السواء ، كما انتهت إلى هذا أيضاً الميكانيكا التموجية على الرغم من محاولاتها الفاشلة للتوفيق بين المتصل والمنفصل باضافة الموجة إلى الجسيم ، كما أثبتنا أيضاً أن الجبرية العلمية قد عقى عليها ، ولم تعد ثمة وسيلة لتفسير التأثير عن بعد إلا بالقول بنوع من الطفرة . وإذا كان الأمر على هذا النحو فيها يتصل بالذرات المادية و غيرالواعية ها أفليس من الاحرى أن يكون كذلك أيضاً بالنسبة إلى هذه الذرات الواعية ، )

وليس معنى هذه الإهابة بالفيزياء أن مذهبنا لا يكون صحيحاً بدونها ، فإن علم الوجود سابق على الفيزياء وعل أي علم آخر .

غير أنه لا بد مع ذلك من المواصلة مع الطفرة ، والضرورة هنا ناشئة عن ضرورة الفعل . وهذه المواصلة نوع من التوقف تقوم به الذات في طفراتها، توقف مؤقت من أجل طفرات جديدة .

ولكن على أي نحو يتم الطفور؟ .

هنا تأتي المقولة الثلاثية الأخيرة فتحدده لنا على أنه طفور متعالى ، لأن في تحقيق الإمكانيات سمواً وارتفاعاً بالذات وإغناء لمضمونها ، وهذا التعالى خالق فعال مهاجم باستمرار . فلا نقول كها قال هيدجر في فلسفته المستسلمة ، إن الوجود قد سُلَّم لنفسه ، بل نقول إن الوجود ظافر بإمكانياته متحققة في حركة مستمرة : إذ هو عاولة الذات أن تعلو على نفسها بأن تغزو مواضع جديدة على الدوام . وهو إذن تعال موجه ، يتجه نحو شيء ليس بعد . ولذا يتجه نحو المستقبل ، ويعبر إذن عن الآن المقبل .

وهكذا نرى أن المقولات الثلاثية الثلاث المكونة للإرادة تتصف بأنات الزمان الثلاثة هي الأخرى: الخطر يتصف بالحاضر، والطفرة بالماضي، والتعالي بالمستقبل، كها رأينا من قبل تماماً في حالة مقولات العاطفة.

ولو نظرنا في الفارق بين العاطفة والإرادة من حيث الكشف عن طبيعة الوجود، وجدنا أنها يعبران معاً عن وجهي الوجود : فالإرادة تعبر عن وجه القوة ، أو الوجود كقوة ، والعاطفة عن وجه الحال ، أو الوجود كحال . والفارق بين القوة والحال أن القوة فعل ، والحال انفعال ، القوة لتحقيق الإمكان .

وبذا ينتهي بيان المقولات .

والمقولات تفضي بدورها الى رضع منطق جديد ، يقوم على نفس المبدأ مبدأ التوتر . فنحن نرفض مبدأ عدم التناقض الذي يقوم عليه المنطق العقلي لأنه لا يعبر عن حقيقة الوجود الواقعي ، هذا الوجود الذي يقوم على التناقض والتمزق والجمع بين الأضداد ، فمن الواضح أن هذا المبدأ قد أخفق في كل ما يدخله الزمان ، فلم ينجح إلا في العلوم العارية عن الزمان وهي الرياضيات ، وهي التي يميل المنطق العقلي ، كما هو طبيعى ، إلى التشبه بها اليوم .

وليس المجال هنا مجال تفصيل هذا المنطق الجديد، الذي نسميه منطق التوتر، في مقابل منطق اتفاق الفكر مع نفسه، وما هي أقسامه وكيف يدرك على أساسه الوجود الذاتي، وما لهذا من نتائج على أعظم جانب من الخطر فيها يتصل بالكشف عن هذا الوجود. إنما نجتزىء هنا بذكر الأصول العامة التي يقوم عليها.

وأولها أن الزمان يجب أن يكون داخلًا في التقويم المنطقي للحقيقة الوجودية ، وبالتالي بجب أن ندخل العدم إلى جانب الوجود في كل موضوع منطقي ، واتحاد الوجود واللاوجود في موضوع واحد هو ما نسميه باسم التوتر . والتوتر إذن هو طابع الوجود الذاتي ، ولذا كان منطق هذا الوجود منطق التوتر .

والتوتر إذن نقيض الهوية ، لأن هذه تنشد المتساوي والمؤتلف ، والتوتر ينشد اللامتساوي والمختلف ، ذلك أن منطق الهوية يميل إلى جعل الصلة بين الموضوع والمحمول صلة مساواة أو ما يقرب منها ، مما وجد صورته العليا في المنطق الرياضي .

والتتاثيج لهذا عديدة ، وأولها في نظرية الحمل ، فعندنا أن الحمل ليس إضافة محمول إلى موضوع ، إذ الوجود أو الصفة الوجودية ليست مجموعة مقادير ، يضاف بعضها إلى بعض ليتكون منها شيء ، وإلا لكان في ذلك أوهام عدة : أولها أن الجمع لا يتم إلا بين وحدات من نوع واحد ، ونحن هنا نجمع بين مقادير من أنواع مختلفة ؛ فالحيوانية غير النطق من حيث النوع ، وثانيها أن الجمع لا يتكون عنه شيء جديد ، بينها نحن نرى الانسان مختلف في جوهره عن الحيوان وعن النطق . فالحكم إذن ليس عملية جمع إنما هو تعبير عن حال واحدة يلبسها الوجود دفعة واحدة ، هو وحدة من الوجود واللاوجود لا تقبل التجزئة بحال . والحمل هو التحقق منظوراً إليه من ناحية التجزئة بحال . والحمل هو التحقق منظوراً إليه من ناحية

القول أو اللوغوس ، ولما كان التحقق يدل على خلق ، فالحمل بدل على خلق ، وبالتالى يتضمن الجدة .

وبفكرة الجدة هذه نستطيع أن ننقذ المنطق من تحصيل الحاصل الذي تردى فيه حتى الأن ، إذ التوتر يدل على التحقق ، والتحقق فعل ، والفعل خلق ، وبالتالي يدل على حدة .

وعلينا إذن أن نلغي مبدأ المنطق التقليدي كله ، وهو : اتفاق الفكر مع نفسه ، ونستبدل به هذا المبدأ ، ألا وهو : توتر الوجود مع ذاته الخالقة باستمرار .

وتبعاً غذا نحن نقسم الأحكام إلى قسمين: أحكام وجودية ، وأحكام هوية . الأخيرة هي القائمة على مبدأ الهوية ، وليس فيها جدة ، ولا قيمة لها من الناحية الوجودية ، بل كل قيمتها من الناحية اللغوية أو العقلية ، لأنها من نوع التحليل . أما الأحكام الوجودية فهي المعبرة عن واقع أو حال يكون فيها الوجود دفعة واحدة .

وعلينا بعد هذا أن نقسم الأحكام من حيث و الزمانية و ، بدلاً من تقسيمها كها في المنطق العقلي من حيث الجهة ، فعلينا أن نقسمها من حيث الزمانية إلى : احكام حضور ، ومضي واستقبال . ولا بد من تعيين الزمانية في كل حكم ، وإلا كان ناقصاً فلا معنى لقولي : سقراط فان ، إذا لم أتبعه بقولي : حاضراً ، أو ماضياً ، أو مستقبلاً . وهذه الزمانية ملحوظة في كل حكم ، وإن لم تكن دائماً ملفوظة .

والصلة بين الموضوع والمحمول ليست صلة تداخل أو تضمن أو إضافة ، بل هي عندنا صلة متوترة تمثل حالاً واحدة للوجود . فالصلة بين سقراط وفان في المثال السابق صلة حال وجودية فيها سقراط كموجود متصف بها ، واتصافه بها ليس زائداً على ذاته ، بل صفته هي عين ماهيته .

أما تقسيم القضية من حيث الكم فلا يعني الأحكام الوجودية في شيء ، لأن هذه لا تنظر إلى المحمول ، أو الموضوع على أنه ذو كم . ولكن الأمر على غير هذا بالنسبة إلى التقسيم الثالث للأحكام ، أعني من حيث الكيف . فإن فكرة السلب فكرة رئيسية في شرح الوجود ، وهي التعبير العقلي عن العدم الذي قلنا عنه إنه عنصر جوهري مقوم للوجود منذ كينزيته . ولكننا نختلف في فهمه عن المنطق التقليدي . فإن منطق التوتر يفهمه على أن كل موجود تناسم إمكانيات لم تتحقل وهنا التقليد عبر المحارد التعليد وهنا التعليد المحارد التعليد وهنا التعليد وقد التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وقد التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وقد التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وقد التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وهنا التعليد وقد التعليد وق

مطلق هو الدال على استحالة الوصف بالنسبة إلى الوجود الماهوي للذات المعينة، وسلب مقيد هو الدال على الإمكانية غير المتحققة وهذا الاخير هو الجدير بالعناية حقاً .

والسلب عندنا له نفس المرتبة التي للإيجاب . فلا يدرك أحدهما بغير الآخر ، لأن المتقابلات تكون وحدات لا انفصام لها .

ويمتد أثر هذه النتائج إلى كل مسائل المنطق ، مما ينتهي إلى وضع منطق جديد شامل يستطيع الكشف عن حقيقة الموجود. والعامل الرئيس في تكوينه هو إدخال الزمان في مسائله . فبإدخال الزمانية في المنطق ندخل التوتر والخلق : التوتر لأنه الجمع بين السلب والإيجاب ، والسلب معناه الوجودي العدم ، والعدم مصدره التناهي والتناهي أصل الزمان ، فالسلب ناشىء إذن عن الزمان ،والعدم أيضاً شرط التحقق في الوجود ، لأن التعين لا يتم إلا بالسلب والتحديد وهذا هو العدم . أما الخلق فلأن الزمان أصل العدم ، والعدم شرط الوجود .

وهنا نصل إلى النقطة الحاسمة في مذهبنا الوجودي ، وهي فكرة العدم .

فالناس قد أدركوا من قديم الزمان أن العدم معقد الصلة بين الزمان وبين الخلق ، وإن كانوا فهموا المسألة على أنحاء ختلفة كل الاختلاف يمكن مع ذلك أن ترد في النهاية الى اثنين : النظرة الفلسفية والنظرة الدينية . والنظرة الأولى تحاول استبعاد فكرة العدم ، لذا لم تعن بتحليل مضمونه كثيراً ، وفهمته خصوصاً بمعنى السلب في المنطق العقلي ، وعني به برجسون من أجل إلغاء فكرته . ويلاحظ على كلامه هنا أنه لا يزال ينظر إليه بمعنى السلب العقلي ، إذ يقول إنه يأتي بنوع من التجريد المستمر . ولكن هذا غير صحيح لأنني في حالة القلق الصادر خصوصاً عن فكرة موتي الخاص ، أشعر بزوال الوجود دفعة واحدة ، والعدم ـ كها قلنا ـ ليس تصوراً عقلياً بل هو شيء يقتضيه مجرد الوجود العيني نظراً إلى نبذ إمكانيات ، وأخذ أخرى . ويتمشى مع مذهب برجسون الغاسد في العدم مذهبه في الإمكان ، مما أدى إلى إخفاقه في فهم الزمان لأن الزمان يجب أن يفهم مرتبطاً بالعدم والإمكان . لكن جاء هيدجر من بعد فعنى ببيان المدلول الوجودي الميتافيزيقي للعدم ، بوصفه التناهي المطلق .

أما مذهبنا نحن فهو أن القصور في فهم طبيعة

العدم قد نشأ عن نفس ظاهرة الخلط التي حدثت بالنسبة إلى فكرة الزمان ، إذ خلط بينه وبين الخلاء فتصور على نحو مكاني . والفهم الصحيح إنما بأن وفقاً للنظرية التي أدلينا بها خاصة بطبيعة الوجود . فقد قلنا إن الحقيقة الواقعية مكونة على هيئة انفصال ، والوجود إذن مكون من وحدات منفصلة بينها هوات لا يمكن عبورها إلا بالطفرة . فنقول الآن إن هذه الهوات هي العدم نفسه في وجوده الموضوعي . ولا يجب أن يفهم من هذه الهوات أنها خلاء ، فنحن لا نفهم شيئاً اسمه الخلاء بالمعنى العادي للمفهوم . فالهوات الموجودة بين الذرات في الوجود الفيزيائي تناظرها هذه الهوات الموجودة بين الذوات ، في الوجود الذاتي . ولما كانت هذه الهوات بين الذوات هي الأصل في الفردية ، ففي وسعنا أن نقول إن العدم هو الأصل في الفردية .

ولما كانت الذاتية الفردية نقتضي الحرية ، كنتيجة لها ضرورية ، ففي وسعنا أيضاً أن نقول إن العدم هو الأصل في الحرية .

وفكرة العدم مفهومة على هذا النحو من شأنها أن تحل الإشكالات التي أثيرت حولها دون جدوى حتى الآن، كها أنها فكرة خصبة في وسعنا أن نفسر بها سر الوجود كله :

فهي تضمن لنا أولاً أن العدم عنصر جوهري مكوَّن للوجود ، والعدم والوجود يكونان معاً نسيج الواقع ، وليس منها من يسبق الاخر زماناً أو رتبة أو علية ؛

وهي ثانياً تضفي هالة من النور على كل الأفكار التي أدلينا بها حتى الآن. فالعدم كها رأينا هو الأصل في الفردية، أو وفكرة الحرية تقوم على فكرة الفردية أو العكس، وفكرة التوتر مصدرها أيضاً فكرة العدم، لأن التوتر لا يتحقق كها قلنا إلا من مزيج من الوجود واللاوجود أي العدم، وأخيراً نجد أن فكرة الإمكان مصدرها فكرة العدم، لأن الإمكان أصل الفعل، والفعل لا يتم إلا بطفرة الذات في الغير، وهي طفرة لا تقوم بها الذات إلا لأن ثبة عدما. ومن هنا نوى أن الأفكار الرئيسية الموجهة لنا في مذهبنا الوجودي، وهي الفردية والتوتر والإمكان، ترتبط كلها بالعدم أوثق ارتباط وكأنه إذن البؤرة التي يشع منها النور على المذهب كله.

وفي وسعنا بعد هذا أن نجيب عن هذا السؤال: لماذا كان ثمة وجود ولم يكن عدم ؟ قاتلين إنه سؤال لا معنى له بعد . إنما السؤال الجدير بالوضع بعد هو: ما العلة الفاعلية

لهذا الاتحاد بين الوجود والعدم من أجل تكوين الأنية ؟ . والجواب القاطع عندنا هو : إنها الزمان .

فلولا الزمان لما اتحد العدم بالوجود ، وبالتالي لم تكن الزمان التنكون ، أي الوجود العيني بوجه عام . لذا كان الزمان خالفاً . ولا آنية إذن إلا وهي متزمنة بالزمان . ومن هنا كان علينا أن نجد خواص الآنية في الزمان ، وهي خواص يمكن إجالها في ثلاث : المنفصل ، والتوتر ، والإمكان .

أما صفة المنفصل فتدعونا إلى وصف تركيب الزمانية بالانفصال ، بمعنى أن الزمان مكون من وحدات منفصلة عن بعضها البعض . ومن الخطأ كل الخطأ القول بالاتصال في الزمان .

والسر في هذا الخطأ اعتبارات نفسية وأخرى فيزيائية ، أما الفيزيائية ، فهي تصور الحركة تصويراً إمكانياً . ولما كان الزمان مقدار الحركة ، فلا بد أن يصور على غرارها ، وهي تقتضي التماس ، فلا بد أن يكون في الزمان اتصال . ومن العجب الذي يستنفد كل عجب أن يعرف الزمان مع هذا بأنه ه عدد ، الحركة ، مع أن العدد هو الكم المنفصل أي هو المنفصل بعينه . وفضلاً عن هذا فإن الفيزياء المعاصرة لم تعد تقول بالاتصال ، فلا يمكن أن تقوم فكرة الاتصال في الزمان إذن على اعتبارات فيزيائية .

أما الاعتبارات النفسائية فترجع إلى فكرة الذاكرة، إذ قال برجسون إن الذاكرة ملكة كلية قبلية تربط بين الافعال في الشعور بطريقة متصلة ، وفرق بين الذاكرة كعادة ، والذاكرة الحقيقية التي تصور تياراً متصلاً . غير أن هذا التصوير لوظيفة الذاكرة غير صحيح ، فقد أثبت بير جانيه أن الذاكرة ترجع إلى الفعل المؤجل ، ومعنى تأجيل الفعل حدوث انقطاع في تيار الشعور والذكرى الخالصة التي يقول بها برجسون لا أساس لما . والواقع أن نظرية برجسون في الذاكرة إنما تقوم على نظريته في المدة ولا تقوم على الوقائع النفسية ، وفي هذا دور ظاهر . فالاعتبارات النفسية هي الأخرى لا تسمح لناأيضاً بهذا التصوير للزمان على أنه متصل .

والسؤ ال الذي يجب علينا أن نضعه بعد ، هو : إذا كان الزمان على هذا النحو ، فكيف نفرق فيه بين ماض وحاضر ومستقبل ؟ والجواب عليه يرتد بنا إلى نظرية الوجود الماهوي وهو ينتقل إلى حال الأنية بواسطة دخول الزمان فيه . وهذه العملية تنضمن ثلاثة أدوار : الإمكان ، والفعل والتحقق

بالفعل ، أما الإمكان فمعناه أن الوجود الذاتي في حالة إضمار وتصميم لما يمكن أن يكون عليه ، وهو سابق على الواقع بالضرورة ، لا كيا يزعم برجسون ، والفعل يمثل دور جريان التحقيق للممكن ، أي يدل على شيء يجري حدوثه ، أي يدل على ألم المخضور المباشر ، أما بعد التنفيذ فإننا نكون بإزاء الفعل وقد تحقق ، أي بإزاه شيء قد كان . فهذه العملية تتضمن إذن: الفعل بوصفه عكناً و سيكون و والفعل بوصفه حادثاً يجري كاننا ، والفعل بوصفه شيئاً وقد كان و و وسيكون و معناها المستقبل ، و وكائن و معناها الحاضر و وبهذا المعنى نفرق بين ماض وحاضر ومستقبل، الحاضر و وبهذا المعنى نفرق بين ماض وحاضر ومستقبل، فأنات الزمان الثلاثة ذوات معان وجودية خالصة .

ولو عدنا الآن إلى لوحة المقولات لاستطعنا أن نفهم لماذا ارتبطت كل مقولة بحالة زمانية .

وما دام كل وجود فعلًا وما دام كل فعل يقتضي التزمن بالزمان ، فكل وجود متزمن بالزمان .

أما وضع السرمدية في مقابل الزمان فوهم لا مبرر له . إذ لا وجود إلا مع الفعل ، ولا فعل إلا مع الإمكان ، ولا إمكان إلا فعل ، ولا فعل إلا فعل ألى تحقيق شيء فعلا . والإمكان ، والفعل إبان التحقق ، والتحقق فعلا هي آنات الزمان . فلا وجود إذن إلا بالزمان . وكل وجود يتصور خارج الزمان هو وجود موهوم . ومصدر القول به محاولة الإنسان القضاء على الجزع من الزمان \_ وهي محاولة لا صلة لها بحقيقة الوجود الحي \_ وعلينا أن نتجنبها . فكل إحالة إلى وجود غير زماني ، إحالة إلى اللاشيء .

وجود أو لا وجود ، تلك هي المسألة هنا أيضاً .

فإن كان وجوداً، فلا بد من الزمان ، وأما من دون الزمان ، فليس ثمة وجود . ولا واسطة بينهها .

أما عن الأولية بين آنات الزمان ، فالرأي بإزائها قد انقسم كها هو طبيعي إلى ثلاثة مذاهب : مذهب يقول بفكرة الحاضر السرمدي . ولذا يجعل الأولية والأولوية معاً للحاضر ، ومذهب يجعلها للماضي وإليه ينسب المؤرخون وأصحاب النزعة التاريخية بوجه عام ، ومذهب يجعلها للمستقبل ويمثله أصحاب النزعة الدينية ، خصوصاً كيركجور وهيدجر .

أما نحن فلا نذهب الى القول بتفضيل آن على آن ، بل نؤكد وحدة الأنات الثلاثة وحدة نامة في تكوينها الزمانية الأصيلة الحقيقية . أما الزمانية الزائفة فهى تلك التى تتعلق عنه التجربة.

٤ - من المستحيل مناقضة البديبية فنزعم مثلا أن الكميتين المساويتين لكمية ثالثة ليستا متساويتين فيها بينهها. أما المصادرة فيمكن تعديلها والابتداء في البرهنة من هذه الصيغة المعدلة. فقد استبدل لوباتشفسكي بمصادرة التوازي مصادرة أخرى تقول: إن من الممكن رسم عدة مستقيمات موازية لمستقيم معلوم، وريمان استبدل بها مصادرة مضادة تقول أنه من نقطة لا يمكن رسم أي مواز لمستقيم معلوم. وابتداء من هذا التعديل أنشا كل منها هندسة أخرى مخالفة لهندسة أقليدس.

وقد عني الرياضيون في القرن العشرين بصياغة البديهيات الخاصة بكل علم من العلوم الرياضية في نسق شامل يحتوي كل بديهيات هذا العلم. فهلبرت Axiomatique صاغ نظام بديهيات الهندسة. وهذا هو ما يسمى بـ Axiomatique (نظام بديهيات) علم ما. وينبغي في نظام البديهيات:

أن يكون شاملا، بمعنى أنه يصوغ صراحة ودون
 إضمار كل البديهيات الموجودة في هذا العلم أو ذاك.

ب) ألا يوجد فيه قضايا متناقضة فيها بينها، أو على الأقل
 لا تتعارض مع بعضها البعض.

جـ) أن تكون البديهيات مستقلة بعضها عن بعض، فلا ترد واحدة منها إلى بديهية أخرى، لأن البديهية إذا كانت غير مستقلة، فإنها لا يحتاج اليها كبديهية، إذ من الممكن البرهنة عليها.

وبعض البديهيات هي مجرد تعريفات، أو نتائج مباشرة لتعريفات. فنحن مثلا لا نستطيع أن نعرف الكل والجزء دون ان نضمَن في التعريف أن الكل أكبر من الجزء.

وبعد نشأة علم البديهيات Axiomatique لم تعد الرياضيات ينظر إليها على أنها مجموعة من القضايا الضرورية اليقينية. إذ أصبح الوضع هو: إذا نحن وضعنا، اعتباطا، هذا المجموع من المبادى، فانها ينتج عنها صوريا هذه النتائج. ولم تعد الضرورة توجد إلا في الارتباط المنطقي الذي يوحد بين القضايا، لا في القضايا نفسها. وكها قال بيري Picri لقد صارت الرياضيات نظاما شرطيا استدلاليا -Système hypothé.

# مراجع

— A.N. Whitehead and B. Russell: Principia mathema-

بأحد هذه الآنات دون الأخرى. ذلك أن فكرة التوتر في الوجود تقضى علينا جذا .

ومن هذا البيان لطبيعة الزمان قد انتهينا إلى الكشف عن حقيقتين رئيسيتين: الأولى أن لا وجود إلا مع البزمان وبالزمان، وأن كل موجود لا بد متزمن بالزمان، وتلك هي ما نسميه تاريخية الوجود. والثانية أن كل أن من آنات الزمان مكيف بطابع إرادي عاطفي خاص، فالزمانية إذن كيفية. وهاتان الحقيقتان معاً هما ما نعبر عنه بقولنا إن الوجود ذو كيفية تاريخية.

تلك هي الخطوط العامة لمذهب في الوجود جديد سنجعل مهمتنا في الحياة تفصيل اجزائه، حتى نستطيع أن نحقق للإنسان هذه الغاية التي قلنا إنها غاية الموجود .

## بديهية

### Axiome

البديهية Axiome هي أحد المبادىء الثلاثة الخاصة بالرياضيات وهي: البديهيات، والمصادرات، والتعريفات.

والبديهية قضية بيّنة بنفسها، ولا تحتاج ولا يمكن أن يبرهن عليها.

وتتميز بالخصائص التالية، في مقابل المصادرة:

١ ـ البديهيات مشتركة في كل الرياضيات، مثال ذلك الكميتان المساويتان لكمية ثالثة متساويتان فيها بينهها، وفي المندسة: الشكلان الهندسيان المساويان لشكل هندسي ثالث متساويان فيها بينهها. أما المصادرات فخاصة بعلم معين من العلوم الرياضية، ومثالها في هندسة أقليدس: المتوازيان لا يلتقيان مها امتدا.

٢ ـ البديهيات تحليلية، أي أن المحمول فيها مستخلص بالتحليل من الموضوع تطبيقا لمدأ الهوية (أو الذاتية). أسا المصادرات فهي تركيبية، أي أن المحمول يضيف شيئا آخر إلى مفهوم الموضوع فعدم التلاقي لا يدخل في مفهوم التوازي، بل يضاف اليه.

٣ ـ بينة البديهات بينة عقلية، أما بينة المصادرات فهي
 بينة تجريبية، لأنها نظل صحيحة طالما لم تؤد إلى تساقض تكشف

- A.H. Basson and D.J. O Connor: Introduction to symbolic logic, London, 1957.
- I.M. Copi: Symbolic logic, chaps. 7 and 9. New York, 1967.
- R.Blanché: L'axiomatique. Paris, P.U.F., 1967.

## برادلي

### Francis Herbert Bradley

فيلسوف انجليزي من أتباع المثالية المطلقة .

ولد في سنة ١٨٤٦ في كلافم Clapham ، وتعلم في كلية المجامعة بجامعة أوكسفورد . وفي سنة ١٨٧٠ إنتخب زميلًا في كلية مرتون Merton بجامعة أوكسفورد لمدة لا تنتهي إلا بالزواج . ولما كان برادلي لم يتزوج ، وكانت الزمالة لا تفرض عليه أن يقوم بالتدريس ، فإن برادلي لم يقم بالتدريس وظل زميلًا بكلية مرتون مدى حياته ، متفرغاً للتأليف وحده .

وكان أول ما نشره رسالة بعنوان : و مفترضات التاريخ النقدي ه ( أوكسفوردسنة ۱۹۷٤ ) . وتلاه بكتاب و دراسات أخلاقية ه ( لندن ، سنة ۱۹۷۹ ) ، ثم و مبادىء المنطق ه ( لندن ، سنة ۱۹۸۹ ) ، ثم كتابه الرئيسي : و المظهر والواقع ه ( لندن سنة ۱۹۸۳ ) . كما أعاد نشر بعضها في كتاب بعنوان : و مقالات عن الحقيقة والواقع ه ( أوكسفورد ، سنة ۱۹۹۱ ) ونشر البعض الأخر في كتاب بعنوان : و مقالات مجموعة ، ( أكسفورد سنة ۱۹۳۵ ) .

### فلسفته

تنعت فلسفة برادلي بأنها و هيجلية جديدة ، ولكن هذا الوصف غير دقيق لوجود اختلاف بين مذهب هيجل وآراء برادلي بعامة . فهيجل عقلي توكيدي خالص ، بينها مذهب برادلي مزيج من الشك والإيمانية Fideism . وديالكتيك هيجل يكاد يكون مفقوداً في منطق برادلي . وربما كان الجامع بينها هو تحدث كلّ منها عن و المطلق ، The Absolute على تفاوت في فهم كل منها لهذا اللفظ .

# ١ ـ المظهر والحقيقة ، المطلق :

لقد سعى برادلي إلى النظر إلى العالم ككل . وفي سبيل ذلك بين أن النظر إلى العالم على أنه مؤلف من موضوعات

منفصلة هو نظر متناقض مع نفسه . ويقرر أن العالم واحد ، والواقع الحقيقي واحد ، والعالم ليس فيه موضوعات منفصلة عن بعضها البعض ، وكل ما يبدو في الظاهر من اختلافات مآله إلى الزوال .

وفي مقدمة كتابه و المظهر والواقع و مقدمة كتابه و المظهر والواقع و البحث عن المحتاب ردية لما المعتقد بالغريزة و لكن هذا لا يمنعه من الخوض أسباب رديئة لما نعتقده بالغريزة و لكن هذا لا يمنعه من الخوض في الميتافيزيقا وأن يكتب عنها هذا الكتاب الذي يقع في أكثر من ستمائة صفحة . ذلك أنه رأى أن هناك تجارب عن أشياء تتجاوز العالم المادي . فنحن في حاجة إلى الميتافيزيقا لفهم هذه التجارب بالقدر الذي يمكن به فهمها . إن الميتافيزيقا تنقذنا من المداية الغليظة ومن للتزمت القطعي في آن واحد معاً .

وكتاب و المظهر والواقع ، ينقسم إلى قسمين : الأول في المظهر ، والشاني في الواقع . وفي القسم الأول يدرس الموضوعات التقليدية في الميتافيزيقا ، مثل : الزمان ، المكان ، الإضافة ، الكيف ، العلية ، الذات . وينتهي من هذه الدراسة إلى تقرير أن الحلول التي قدمت للمشاكل التي تثيرها هذه الموضوعات ـ ليست حلولاً محدة ، ولو نظر إلى العالم من خلال هذه الحلول لبدا متناقضاً ، أي مظهراً Appearance .

ويتناول أول ما يتناول مشكلة الكيفية ، فيقول إن الذين يقسمون الكيفيات إلى أولية وثانوية يقصدون بالأولى الأحوال المكانية للأشياء المدركة بالحس ، وبالثانية سائر الصفات ، ويقررون أن الأولى ثابتة دائمة تتوقف على نفسها وواقعية ، بينها الثانية - مثل اللون والحرارة والبرودة والطعم - تتوقف على مدركها بالحس . لكن برادلي يرى أن كلا النوعين - الصفات الأولية والصفات الثانوية - على السواء ، نسبة الى المدرك وكلها مظاهر . لكن لها مع ذلك أصلاً من الموضوعية ، لأنه و المنصدة على يسار الكرسي ۽ ، فإن الإضافة : على يسار لا و المنصدة على يسار الكرسي ۽ ، فإن الإضافة : على يسار لا هذه النتيجة . وهي أن تقسيم الصفات إلى أولية وثانوية تقسيم خطأ ، وما هذا التقسيم إلا مظهر فحسب .

ويستمر برادلي على هذا المنوال ليبين أن الزمان والمكان والموضوعات والذوات هي عجرد مظاهر ، وليست وقائع .

والخاصية المنطقية للواقع هي أنه لا يناقض نفسه ، والخاصية المينافيزيقي للواقع هو أنه واحد ، والخاصية

الايستمولوجية للواقع هي أنه تجربة . ``

وهذا ما يشغل القسم الثاني من كتاب والمظهر الواقع ع. فنحن إذا تساءلنا : هذه كلها ومظاهر الأي والواقع ع. فنحن إذا تساءلنا : هذه كلها ومظاهر الأي شيء الكان الجواب أنها مظاهر لواقع هو والمطلق ه على المحكون المختلع تحقيق رؤية واضحة عنه . وإذ لفعل هذا سيكون علينا أن نكون التجربة الموحدة الشاملة التي تكون المطلق، وسيكون علينا أن نكون لدينا معرفة محدودة بالمطلق إذا تصورناه براعاة النظير مع التجربة الأساسية التي تقوم على أساسها التمييزات بين مع التجربة بكاساسية التي تقوم على أساسها التمييزات بين المذات والموضوع ، وبين مختلف الموضوعات . وبهذا المعنى فإن التجربة يمكن أن تكون معرفة غامضة بالواقع الذي هو افتراض الميتافيزيقي أن يدركه على مستوى الميتافيزيقا والذي يحاول الميتافيزيقي أن يدركه على مستوى الميتافيزيقا تفترض موضوعها مقدماً ، لكنه لا يعدّه اعترافاً ، الميضاحاً لطبيعة الميتافيزيقا .

وللواقع صفتان أساسيتان هما : الوجود ، والخصائص . Characteristics . و والحقيقة هي موضوع التفكير ، وهدف الحقيقة هو وصف الوجود فكرياً Ideally . . و والحقيقة حمل مضمون يكون متسقاً حين يحمل ، ويزيل عدم الاتساق inconsisting وبالتالي يزيل القلق » . لكن الحقيقة لا تكون أبداً كاملة التطابق Adequate . ذلك لأن المحمول فكري Ideal وليس واقعباً Real ولمذا فإن كل حقيقة هي حقيقة جزئية ويكن دائماً التوسع فيها والامتداد بها إلى ما هو أكثر حقيقة .

## ٢ \_ الأخلاق :

ويتناول برادلي موضوع الأخلاق في كتابه ، دراسات أخلاقية ، ( سنة ١٨٧٦ ) . وهو يرى أن وظيفة علم الأخلاق وليست أن تجعل المالم أخلاقياً ، بل أن تجعل من الأخلاق السارية في العالم نظرية ، ولهذا يبدأ برادلي بالبحث في هذه الإخلاق السارية في العالم.

ماذا يقصد الناس حين يقولون: فلان مسؤول المسؤول ؟ إن المسؤولية الأخلاقية معناها أن الشخص يتحمل النتائج المترتبة على كل أو معظم الأفعال التي يرتكبها وأنه مسؤول وقبل سلطة أخلاقية معينة . ويجب أن يكون هو نفس الشخص الذي ارتكب الفعل والذي يتحمّل نتائجه ، ويجب أن يكون على قدر من الذكاء ( العقل ) ، وأن يكون قادراً على تمييز

الأفعال قبيحها من حسنها . لكن الشخص لا يمكن أن يكون مسؤولاً عن كل فعل . فهو مثلاً ليس مسؤولاً عن فعل أجبر على اتيانه قسراً وقهراً دون إرادة منه ولا رغبة . إن الفعل الأخلاقي يجب أن يكون حراً ، أي أن صاحبه لم يكن مقسوراً على فعله .

وبالنسبة إلى الإنسان العادي لا يمكن أن يعد مسؤولاً أخلاقياً عن فعل ما، إلا إذا كان هو نفس الشخص الذي ارتكب الفعل . فإن كان هذا الفرض صحيحاً ، فإنه يستبعد ذلك الضرب من الجبرية القائم على علم النفس الترابطي ويقضي على كل هوية ذاتية دائمة . يقول برادلي : و بدون الهوية الشخصية تصبح المسؤولية هراء، وفي علم نفس أصحابنا القائلين بالجبرية فإن الهوية الشخصية (مع الهوية بوجه عام) تعود كلمة بدون أثر من معنى . (ودراسات أخلاقية عص

ومن ناحية أخرى ، فإن الإنسان العادي يعتقد أنه لا يمكن أن يعد مسؤولاً من الناحية الأخلاقية عن فعل ما إلا إذا كان هو الفاعل الحقيقي له ، وأن يصدر عنه كما يصدر المعلول عن العلة . لكن هذا الافتراض يستبعد نظرية اللاجرية اللاجرية الموات التي تقول إن الفعل الإنساني الحرليس معلولاً وتقضي على العلاقة بين فعل الإنسان وذاته أو أخلاقه ، لان الفاعل ، كما تصوره هذه النظرية ، هو شخص غير مسؤول ، هو أبله (إن كان شيئاً ما) (الكتاب نفسه ، ص ١٢) .

وما يهدف إليه برادلي من هذا كله ليس الاعتماد على ما يتصوره الرجل العادي . بل إثبات أن كلتا النظريتين : الحتمية واللاحتمية ، تتنافيان مع الضمير الأخلاقي . والنتيجة الإيجابية هي أن الضمير الأخلاقي للإنسان العادي يؤذن بعلاقة وثيقة بين الأفعال التي يمكن أن يكون المرء مسؤولاً عنها بحق ، وبين ذات الإنسان أي أخلاقه .

والغاية من الأخلاقية ، أي من الفعل الأخلاقي \_ عند برادلي \_ هي تحقيق الذات . لكن معنى هذا أيضاً أن الخير للإنسان لا يكن أن يكون هو ه الشعور بتحقيق الذات ه أو أي نوع من أنواع الشعور . لهذا يستبعد مذهب السعادة أما إذا أدخلنا عنصر الكيفية في الموازنة بين اللذات ، كما فعل جون استيورت مل J. S. Mill على ونحتاج إلى معيار آخر غير الشعور باللذة ، وبهذا نحن نتخل عن مذهب السعادة .

والواقع \_ فيها يرى برادلي ، هو أن مذهب السعادة بجعله اللذة هي الخير الوحيد ، قد صار نظرية منحازة إلى جانب واحد . ومن النظريات المنحازة إلى جانب واحد أيضاً نظرية كنت Kant في الواجب الأخلاقي الداعية إلى أداء الواجب للواجب نفسه . إن كنت يدعونا إلى أخلاق الإرادة الخيرة ، لكنه لا يخبرنا بشيء عن ماهية هذه الإرادة الخيّرة ، ويتركنا مع تجريد لا فاثلة منه . وبالجملة فإنه يأخذ على أخلاق كنتماأخذه عليها هيجل وهو كونها شكلية محضة . فها هو المضمون الذي يريد برادلي أن يعطيه للإرادة الخيرة ؟ يقول إن المضمون هو الإرادة الكلية ، إرادة الحيثة الاجتماعية ، بمعنى أن تتحدد واجبات الفرد من حيث كونه عضواً في مجتمع ، والأخلاق تكون تبعاً لذلك هي إرادة وضع الاجتماعي للإنسان والواجبات المنحدرة عن ذلك، إن الإرادة الكلية هي عنده إذن إرادة المجتمع . وإذا سألت برادلي : وما هي إرادة المجتمع ؟ لم يحر جواباً . لقد وقع في نفس الشكلية التي أخذها على كنت ، بل وأسوأ منها . والسبب في ذلك أنه سار في أثر هيجل ها هنا دون تبصّر . بل ان برادلي بهذا يدين نفسه بنفسه ، لأنه سيجعل بهذا الأخلاق نسبية إلى المجتمع الذي ينسب إليه الفرد. فأين إذن هذا والمطلق، الذي طالما تغني

## ٣ ـ المنطق :

ولبرادلي في المنطق كتاب جيد ، عنوانه : د مبادى، المنطق ، The Principles of Logic ( سنة ١٨٨٣ ) وفيه يؤكد ضرورة الفصل بين علم المنطق وعلم النفس بعد ما خلط بينهها جون ستيوارت مل ، لأننا لو خلطنا بينهها لوجدنا أنفسنا نعطي إجابات نفسية عن أسئلة منطقية بحت .

وهويبدا بالفحص عن طبيعة الأحكام في المنطق ، فيقرر أن و الحكم ليس مركباً من الأفكار ، بل هو إشارة مضمون فكري إلى الواقع » ( حـ ١ ص ٥٦ ) والموضوع النهائي لأي حكم هو الواقع : ومفاد الحكم هو وأن الواقع هو بحيث أن ع ( = الموضوع) هو ح ( المحمول ) ه ( حـ ٢ ص ٢٢٣ ) .

وإذا كان و الواقع و هو الموضوع النهائي لكل حكم ، فالنتيجة لهذا هي أنه كلما كان الحكم أكثر جزئية ، فإنه يكون أقل قدرة على وصف موضوع الحكم . وأنكر أن يكون تقدم المعرفة يتم من الجزئيات إلى الكليات ، أو من الجزئيات إلى الجزئيات كل فهمه مل .

ومن تبعه من واضعي المتون في المنطق. ذلك أن برادلي رأى أن خطأ التجريبية يقوم في دعواهم أن المعرفة يمكن أن تبدأ من الجزئيات المنفصلة المستقلة . والحجة التي يسوقها برادلي للتدليل عل رأيه هذا هي أن الاستنتاج عالتات لا يمكن أن يتم إلا على أساس الكليات ، لا الجزئيات ، وبالتالي لا يمكن أن يكون الاستنتاج انتقالاً من جزئيات إلى جزئيات أو من جزئيات إلى كلي . ذلك أن الاستنتاج يفترض قضايا والقضايا تفترض حدوداً كلية ، أي تفترض العموم والكلية . ومن أجل هذا قام برادلي بنقد مفصل عميق لقواعد المنهج عند مل ، واستعان في ذلك أيضاً بما كتبه هوول Whewell في كتابه و فلسفة الاكتشاف » .

### مؤلفاته

- The Presuppositions of Critical History. Oxford, 1874.
- Ethical Studies, London 1876.
- Principles of Logic . London, 1883.
- Appearance and Reality. London, 1893.
- Essays on Truth and Reality. Oxford, 1914.
- Collected Essays. Oxford, 1935.

## مراجع

- Richard Wallheim: F. H. Bradley, London, 1959.
- R. W. Church: Bradley's Dialectic. London, 1942.
- T.S. Eliot: Knowledge and Experience in the Philosophy of F. H. Bradley. London and New York, 1964.

### بر جسون

### Henri - Louis Bergson

فيلسوف فرنسي كبير. ولد في باريس في ١٨ أكتوبر سنة ١٨٥٩. وكان أبوه مؤلفاً موسيقياً وعازفاً على البيانو، ويتحدر من أصل بولندي. أما أمه فهي انكليزية. وكلاهما كان يهودياً. وصحب أبويه الى سويسرا في الفترة ما بين عام ١٨٦٣ و ١٨٦٦ تقريباً. لكنه أمضى بقية طفولته وشبابه في باريس، على الرغم من أن أبويه استقرا في لندن في سنة ١٨٧٠. وأمضى دراسته الثانوية في ليسبه بونابرت ثم في ليسبه فونتان Fontaines (التي سميت فيها بعد وحتى

اليوم باسم ليسيه كوندورسيه Condorcet) ، فأظهر نبوغاً فائقاً في الدراسات الكلاسيكية والرياضية معاً، واستطاع أن يكتشف بنفسه حل مسألة الدواثر الثلاث التي اقترحها بسكال. كذلك أثار اعجاب الاختصاصيين بالحل الذي اقترحه للمسألة الموضوعة في مسابقة ١٨٧٧، وقد نشر حله هذا في وحوليات الرياضيات، وكان قبل ذلك قد حاز على جوائز في مسابقات سنوات ١٨٧٥ ، ١٨٧٦. ودخل ومدرسة المعلمين العليا، الشهيرة (في شارع اولم Ulm في باريس، الحي الخامس) في سنة ١٨٧٨, ولما بلغ سن الرشد ١٨٨٠ اختار الجنسية الفرنسية. وفي سنة ١٨٨١ حصل على الليسانس في الرياضيات وفي الأداب معاً. ثم حصل على درجة الاجريجاسيون في الفلسفة في سنة ١٨٨١، وكان ترتيبه الثاني. وعين في اثر ذلك مدرساً في ليسيه انجه Angers (سنة ۱۸۸۱) ثم ليسيه كليرمون فراند (سنة ۱۸۸۳) ثم في باريس في ليسيه رولان Rollin (سنة ١٨٨٩) ثم في ليسيه هنري الرابع (سنة ١٨٩٠) وحصل على الدكتوراه في الفلسفة في سنة ١٨٨٩ برسالتين عنوان الكبرى منها: «بحث في المعطيات المباشرة للشعور»، والصغرى (باللاتينية) عنوانها: ١٠رأي أرسطو في المكانه. وتقدم مرتين للحصول على منصب في هيئة التدريس في السوربون، في عامي ١٨٩٤، وسنة ١٨٩٨ لكنه رفض طلبه في كلتا المرتين!! لكنه عين مدرساً في ومدرسة المعلمين العليا، في سنة ١٨٩٨ ثم عينٌ في الكوليج دي فرانس Collége de France (ويعد أعلى معهد علمي في فرنسا، لكن ليس فيه طلاب منتظمون، ولا امتحانات، ولا يمنح شهادات علمية) أولًا في كرسى تاريخ الفلسفة اليونانية واللاتينيـة في سنة ١٩٠٠ خلفًا لشارل لـوفك Levêque ثم في كرسي الفلسفة الحديثة سنة ١٩٠٤، خلفاً لجبريل تارد Tarde وهو الكرسى الذي سيخلفه فيه ابتداء من سنة ١٩١٤ تلميذه أدوار لوروا Eduard Le Roy ثم انتخب عضواً في الأكاديمية الفرنسية سنة ١٩١٤. وفي أثناء الحرب العالمية الأولى كلُّف بمهمات في أسبانيا (سنة ١٩١٦) ثم في الولايات المتحدة الاميركية (فبراير ـ مايو سنة ١٩١٧. ثم يونيو ـ سبتمبر سنة ١٩١٨). وعينًا عضواً في المجلس الأعلى للتعليم العالي في سنة ١٩١٩، ثم رئيساً للجنة التعاون الفكرى التابعة لعصبة الأمم من سنة ١٩٢٧ الى سنة١٩٢٥. واضطرته أحواله الصحية الى

الكف ابتداء من سنة ١٩٢٥، عن أي نشاط خارجي.

وقد حصل في سنة ١٩٢٨ على جائزة نوبل للأداب.

وفي أخريات عمره اقترب معنوياً فقط من الكنيسة الكاثوليكية. وقد اعلن في فقرة من وصيته التي كتبها في ٨ فبراير سنة ١٩٣٧، أنه كان سيتحول الى الكاثوليكية لولا أنه شعر بمقدم موجة عارمة من معاداة السامية، فأداه ذلك الى أن يقف الى جانب بني دينه اليهود، وحتى لا يساء فهم فعله ان تحول الى الكاثوليكية. ولما انتصرت المانيا على فرنسا في يونيو سنة ١٩٤٠ واحتلتها وفرضت قيوداً على اليهود في فرنسا، أرادت استئناء برجسون، ولكنه لم يقبل لنفسه هذا الاستثناء تضامناً مع برجسون، ولكنه لم يقبل لنفسه هذا الاستثناء تضامناً مع سنة أشهر وذلك في الرابع من شهر يناير سنة ١٩٤١، أهل من يتضع من هذا العرض أن حياته كانت كلها مكرسة بتضع من هذا العرض أن حياته كانت كلها مكرسة الأمور العامة خارج نطاق التدريس والفكر والتأليف، إلا ثلاث مرات:

الأولى حين كلّف، اثناء الحرب العالمية الأولى، عهمة قومية ولصالح الحلقاء فسافر الى الولايات المتحدة الاميركية واتصل بمستشاري السرئيس الاميركي ولسن وخصوصاً العقيد هاوس Wilson وخصوصاً العقيد هاوس Wilson وخصوصاً العقيد الولايات المتحدة على الاشتراك في الحرب إلى جانب الحلقاء. وقيل إنه كان لمساعيه هذه بعض الأثر في قوار أميركا الاشتراك في الحرب، وان كان الام مشكوكاً فيه تماماً. وقد كتب هو تقريراً عن هذه المهمة بعنوان Mes Missions نشر بعد وفاته في مجلة Hommes et يوليو سنة ١٩٤٧، وأعيد نشره في Ecrits الموجود عدد واليو سنة ١٩٤٧، وأعيد نشره في Andde التقرير عدا ١٩٤٧) وتاريخ هذا التقرير ١٩٤٢م ٢٤٠٠٠.

والمرة الثانية حين اشترك في عامي ١٩٣١، ١٩٣٢ في لجنة إصلاح التعليم العالي التي شكلها وزير المعارف آنذاك ليون برارد Léon Berard .

والمرة الثالثة حين رأس اللجنة الدولية للتعاون الفكري التابعة لعصبة الأمم، والتي كانت الصورة السابقة لليونسكو حالياً. وقد تركها كها قلنا في سنة ١٩٢٥ لاسباب صحية.

وقد حظي ابان حياته بشهرة منقطعة النظير لم تتوافر

لأي فيلسوف من قبل، حتى صارت فلسفته بدعاً واسعة الانتشار في فرنسا، تؤثر في دوائر مختلفة: فلسفية، ودينية، وأدبية. وفي مقابل ذلك حدث العكس تماما بعد وفاته اذ حدث انصراف تام أو شبه تام عن فلسفته حتى صارت تقبع في ظلال النسيان، ابتداء من نهاية الحرب العالمية الثانية حتى اليوم، خصوصاً وقد اكتسحتها الوجودية تماماً.

على أنه لا بد أن نذكر من أسباب هذه الشهرة الهائلة لبرجسون ومؤلفاته أثناء تلك الفترة، أسلوبه الرائع في الفرنسية، مما جعله يعد من كبار كتَّاب هذه اللغة. ومن أجل هذا الأسلوب خصوصاً منح جائزة نوبـل في الأداب. فأسلوبه يتسم بالطلاوة والموسيقي، وبتوافر الصور الشعرية والتشبيهات الموفقة، عما يجعل لقراءة كتبه متعة تعادل متعة الأعمال الأدبية العظمى، هذا مع الدقة في التعبير الفلسفي. وجال أسلوبه هذا كان من أهداف خصومه في هجومهم عليه: اذ اتهموه بعدم التحديد وضباب العبارة وعدم وضوح الفكرة. لكن برجسون دافع عن أسلوبه هذا باضطراره الى التعبير عن أمور جديدة كل الجدة لم تألف معانيها اللغة الموروثة، بالصور والتشبيهات وباعطاء الألفاظ الموروثة معاني جديدة غير مألوفة في اللغة الفلسفية والعلمية والتقليدية. ويرجع هذا أيضاً الى طبيعة مذهبه القائم على التغير الدائم والحركة المستمرة وعدم ثبات أي شيء ونفوذ المدة في كل موجود بحيث يصعب، بل يستحيل، ادخاله في الاطارات الثابتة للغة من طبيعتها التثبت والسكون.

كذلك يلاحظ أنه لم يلجأ أبداً الى اختراع كلمات جديدة، للتعبير عن أفكاره الجديدة هذه، لأنه كان يرى أن: والفلسفة، في اعلى تحليلاتها وتركيباتها، ملزمة بأن تتكلم اللغة التي يتكلم بها، كلل الناسه (وكتابات وكلمات، ج ٢ ص ٢٨٤).

والى جمال أسلوبه في الكتابة، كان محاضراً جذاباً من الطراز الأول، ولهذا كان يؤم محاضراته في «الكوليج دي فرانس» حشد هاذا المعهد مثيلاً له عند أي أستاذ، حشداً سحرته الكلمة اكثر مما جذبته الافكار، بل ربما كان ٩٩٪ من هذا الحشد لا يفهم شيئاً في الفلسفة بعامة.

### فلسفسته

# أ) تعريف الفلسفة وتطور برجسون الفلسفي:

يرى برجسون أن مذهب أي فيلسوف ليس مجرد تركيب من عدة أفكار بعضها سابق وبعضها جديد، بل فلسفة الفيلسوف تنبع من عيان (أو وجدان) فلسفي واحد une insuition philos. إلاّ شيئاً واحداً، مستقلاً عما قاله السابقون، وكان سيقول نفس الشيء لو وجد قبل ذلك بعدة قرون. (والفكر والمتحرك، ص ١١٧ - ١٣٧) لكن من أبل يقول حياته دون أن يفلح أبداً في أن يقوله على الوجه الصحيح (والفكر والمتحرك، ص ١١٧ و ١٤١). ومهما الصحيح (والفكر والمتحرك، ص ١٢٧ و ١٤١). ومهما تكن بساطة عيانه هذا فإن فيه من الخصوبة والثراء ما يجعله حافلاً بالمعاني والنتائج، بحيث لا يستكشفها إلا بعد عهد طويل يذله في المشاهدات والتجارب واجراء جهد طويل يذله في المشاهدات والتجارب واجراء العمليات المنطقية، وبهذا الجهد يخضع هذه الفكرة للامتحان الدقيق الذي بدونه لن تحظى فلسفته بأي أعتبار.

لكن ليس معنى هذا أنه لا أرتباط بين هذا العيان وبين المذاهب الأخرى. فهيهات، هيهات! يقول برجسون: ان الفكر الذي يأتي العالم بشيء جديد ملزم بأن يتجل من خلال الأفكار الجاهزة التي يجدها أمامه والتي يجرها في حركته (والفكر والمتحرك ص ١٤١). ومن هنا لا يمكن فهم التعبيرات التي يستخدمها هذا الفكر الجديد المبدع إلا يراعاة أمرين: الأول: السياق التاريخي الذي قيلت فيه، والثاني: بجموع الأراء التي يقول بها مؤلفها.

ولهذا فإن نشأة أية فلسفة جديدة تبدأ من انكار التيار أو التيارات السائدة . وفي هذا يقول برجسون: هأمام الأفكار المقرّ بها دائيًا، والمقالات التي تبدو بيئة، والتوكيدات، التي كانت تعدّ حتى ذلك الحين علمية فإن (هذا العيان الجديد) يهمس في أذن الفيلسوف بكلمة: مستحيل، أي على هذا الفيلسوف أن يقف موقف المعارضة من الفلسفات السائدة.

وهذا ما فعله برجسون: فقد عارض فلسفة كنت منحازاً إلى فلسفة هربوت اسبنسو، ثم عارض فلسفة اسبنسر وكل فلسفة تفسر الحياة تفسيراً ميكانيكياً باسم فلسفة الحياة الروحية، وعارض النزعة المادية في تفسير

الأحداث النفسية. وهو في الواقع لم يعارض فلسفة كنت كها وصفها كنت، بل كها أؤلها ـ بل وشوهها ـ رجال الكنية الجديدة في فرنسا وعلى راسهم استاذه بوترو، ثم خصوصاً رنوفييه، مما جعله يظن أن فلسفة كنت تنكر ما هو عيني واقعي Concret، وهو تفسير خاطىء لمذهب كنت.

أما معارضته للنزعة الألية في تفسير ظواهر الحياة فهو عصب فلسفة برجسون كلها، وهذا ما عبر عنه صراحة في مذكرة كتبها من أجل وليم جيمس في ٩ مايو سنة ١٩٠٨ ليستعين بها جيمس في القاء محاضرة في جامعة اكسفورد عن برجسون. يقول برجسون عن نفسه: ومن الناحية الذاتية لا أستطيع أن أمنع نفسى من أن أعزو أهمية كبيرة الى التغيير الذي حدث في طريقة تفكيري خلال العاميس التاليين لتخرجي في مدرسة المعلمين العليا، أعنى من سنة ١٨٨١ - الى ١٨٨٣، لقد بقيت حتى ذلك الحين مملوءاً بالنظريات الألية Mecanistiques التي انسقت في تيارها منذ وقت مبكر جداً تحت تأثير قراءة مؤلفات هربيرت اسبنسر، هذا الفيلسوف الذي انحزت اليه انحيازاً شبه تام وبدون تحفظ. وكان في عزمي آنذاك أن أكرَّس نفسي لما كان يسمى حينئذٍ وفلسفة العلوم، وفي سبيل هذا قمت - منذ تخرجي في مدرسة المعلمين العلياء بالفحص عن بعض المعاني العلمية الأساسية. وكان تحليلي لمعنى الزمان، كما يستعمل هذا المعنى في الميكانيكا أو في الفيزياء ، هو الذي تلبس كل أفكاري، فلشدة دهشتي أدركت أن الزمان العلمي لا يتصف بالمدة ne dure pas وأنه ما كان ليتعين شيء في معرفتنا العلمية بالأشياء لو أن مجموع الواقع قد نشر في لحظة، وأن العلم الوضعى يقوم جوهرياً في استبعاد المدة durée . وكانت هذه نقطة ابتداء لسلسلة من التأملات التي دعتني، درجة فدرجة، الى نبذ كل ما قبلته حتى الأن تقريباً، والى تغيير وجهة نــظري تمامــاً. وقد لخصت ـ في كتابي: والمعطيات المباشرة للشعور، (ص ٨٧ - ٩٠، ١٤٦- ١٤٩، الخ). هذه التأملات عن الزمان العلمي التي حددت اتجاهي الفلسفي، وبها ترتبط كـل التأملات التي استطعت القيام بها منذ ذلك الحين. (دکتابات وأقوال، ج ۲ ص ۲۹۶ ـ ۲۹۰).

ومن السهل تتبع تطور هذه التأملات البرجسونية. لأنها تتمثل في مؤلفاته الأربعة الأساسية وهي:

١- وبحث في المعطيات المباشرة للشعوره (سنة

برجسون في الوقت الذي كان فيه النزاع على أشده بين برجسون في الوقت الذي كان فيه النزاع على أشده بين الفائلين بالجبرية خصوصاً المتأثرين منهم بالنزعة العلمية، وبين الموافقين على حربة الانسان واختياره. وقد حاول برجسون أن يفند اعتراضات المعترضين على الجبرية، وفي الوقت نفسه أن يفند التعريفات التي اعطبت للحرية من جانب أنصارها. كذلك نقد فيه الفكرة الرياضية عن الزمان. ولهذا فإن الكتاب هو في الواقع بحث في الحرية المترجم الانكليزي لكتابه أن يجعله بعنوان : Time and والزمان وحرية الارادة) ، أما الطبعات الفرنسية التالية فقد حافظت على العنوان القديم.

٧ - والمادة والذاكرة، (سنة ١٩٩٦) وفيه يهاجم رأي علماء النفس آنذاك في مفهوم الذاكرة، اذ كانوا يلحقونها بالمادة ويجعلان مقرهما في الجسم، كما هاجم آراءهم في التحديدات المكانية في المخ للذاكرة. وانتهى الى التمييز بين نوعين من الذاكرة: ذاكرة عضة، هي من وظائف الروح، وذاكرة هي عادة وما هي إلا وسيلة للذاكرة المحض. وهاجم نظرية التوازي النفسي - الجسمي، التي بفرض آخر مفاده أن الجهاز العصبي هو جهاز احساس عبمرض آخر مفاده أن الجهاز العصبي هو جهاز احساس وحركة sensori - moteur وانتهى برجسون في هذا الكتاب - وباسمه حصل على وانتهى برجسون في هذا الكتاب - وباسمه حصل على جائزة نوبل في الأداب - الى نوع من الروحية الجديدة التي جمل من خلود النفس أمرأ محتملًا وان لم يكن ثابتاً بالبرهان العلمي الدقيق.

٣ ـ دالتطور الخالق؛ (سنة ١٩٠٧) وفيه يتخذ مذهب التطور أساساً لاتجاهه الفلسفي، لكنه على عكس التطوريين. اذ أوّل التطور تأويلاً روحياً، ببنها هؤلاء فسروا التطور تفسيراً ميكانيكياً آلياً مادياً كها هو ملاحظ عند اسبنسر ودارون وهيكل. ذلك انه زعم أن أصل التطور كان وسورة حيوية، Elan vital انبثقت عن شعور و بالأحرى عن فوق شعور super conscience حاول التغلب على العقبات التي وضعتها المادة لكي يجعل منها الماحرية. وأعاد وضع الانسان في السلسلة الحيوانية أداة للحرية. وأعاد وضع الانسان في السلسلة الحيوانية وجد مفتاح تركيبه العقل في جهازه العضوي الحيوي.

لكنه فرق بين الانسان والحيوان تفرقة جذرية، فاتحاً أمامه منظورات مصير روحي. وأقر بوجودقوة خلاقة أنشأت الكون وفعلت في تطوره، دون أن يصرح هل هذه القوة عليشة في الكون أو عالية عليه. وأمام نظرية في المعرفة أراد بها أن تنقذ الميتافيزيقا مما لحق بها من الاتهام وسوء الظن على يد أصحاب النزعة العلمية ، فزعم أن فوق العقل ـ الذي هو فقط أداة للفعل ويصنع أدوات تمكن من المعمل ـ ملكة أسمى هي الوجدان intuition ، وهذا الوجدان هو وحده القادر على فهم الحياة وادراك ما هو معتفير ومتحرك في المدة.

٤- اينبوعا الأخلاق والدين، (سنة ١٩٣٧) وفيه عرض رأيه في الدين وفي الأخلاق، في الحضارة الانسانية ومستقبل الانسان. والكتاب مزيج من التصوف والفلسفة الحلقية والتأملات السياسية ذات النزعة الانسانية الحالمة.

والى جانب هذه الكتب الأربعة الرئيسية أصدر برجسون كتابين صغيرين الأول بعنوان: «الضحك: بحث في الهزلي، (سنة ١٩٠٠)، والثاني هـو: «المـدة والمعية: بمناسبة نظرية إينشتين، (سنة ١٩٣٧).

كذلك جمع طائفة من مقالاته في كتاب بعنوان والفكر والمتحرك. ومن أهم مقالاته فيه: والمدخل إلى المتافيزيقاء، والعيان الفلسفي.

وبعد وفاته بدى، في جمع بعض مقالاته ومحاضراته و Ecrits et المتناثرة تحت عنوان: «كتابات وكلمات» paroles صدر منها حتى الأن ٣ أجزاء.

فلنأخذ الآن في عرض المعاني الرئيسية في فلسفة برجسون:

#### ب) عيان المدة

يقول برجسون في رسالة منه الى هارلد هوفدنج Harald Höffding في رأي ان كل تلخيص لنظراني سيشوّهها في مجموعها ويعرضها له بهذا للعديد من الاعتراضات، إذا لم يضع نفسه منذ اللحظة الأولى ولم يرجع باستمرار الى ما أعده مركز مذهبي ألا وهو : عيان المدة . . . ان نظرية العيان (الوجدان) التي أراك الححت على نظرية المدة ، لم تتجل بوضوح أمام عيني إلا بعد فترة طويلة من النظرية الأولى: انها

مستمدة منها ولا تفهم إلا بها، («كتابات وأقوال» ج ٣ ص

واذن في راي برجسون نفسه أن عيان المدة هو عصب مذهبه، والنقطة المركزية التي تشع منها فلسفته، أو على حد تعبيره مرة أخرى: «مركز القوة الذي ينطلق منه المدافع المذي يعطي الوثبة» («العيان الفلسفي» ص ١٥٤).

وقد تأدى الى عيان المدة عن طريق تأمله في حجج زينون الأيلي المشهورة ضد الحركة (راجع كتابنا: وربيع الفكر اليوناني). وقد تبين له أن المشكلة الكبرى في تاريخ الفكر الفلسفي هي التي تدور حول ادراك الحركة، وبالتالي التغير والصيرورة.

وقد خلص برجسون من تأملاته في الحركة والتغير الى النتائج الثلاث التالية:

١ ـ ان أهم صفة للحركة هي أنها غير قابلة للقسمة. فسواء كانت الحركة متصلة، أو على شكل وثبات، أو خطوات، أو مراحل، فإن كل واحدة منها تكون كلاً لا يقبل الانقسام. والحركة تتميز من مسارها بهذه الصفة: فالمسار قابل للقسمة لأنه امتداد مكانى، أما الحركة فلا تقبل أي انقسام. وهذه هي المغالطة التي أوقعنا فيها زينون. فقد أراد أن يوهمنا أن الحركة لا تنفصل عن مسارها أو هي هي عينها مسارها. ولما كان المسار قابلًا للقسمة، فيجب أن تكون الحركة كذلك. ولما كان قبول المسار (المكان) للقسمة هو الى غير نهاية، فلا بد أن تكون الحركة كذلك، ولا بد اذن أن نقطع المتحرك بماللانهاية له من النقط، ومن حيث أن اللامتناهي لا يمكن قطعه، فالحركة اذن مستحيلة. فالمغالطة في هذه الحجج تقوم في هذا الربط أو الهوية بين الحركة والمكان الذي يجري فيه، بينها هما امران في الواقع مختلفان طبيعة. والحق ـ هكذا يقول برجسون ـ ان الحركة كيفية، وليست كمية، وهي تحول كيفي وليست نقلة.

وقاده هذا التمييز الى حقيقة أخرى وهي أنه في التغير لا ينبغي افتراض موضوع ثابت يجري عليه التغير، وكان التغير عارض طرأ على جوهر ثابت، بل التغير هو المتغير نفسه. وهذا التغير المتغير، هو الواقع نفسه: انه حركة دائمة وتغير مستمر. وبالجملة: لا تـوجد أشياء

تتحرك، بل توجد حركات تتحرك، ان صح هذا التعبير. انه لا يوجد في الواقع غير اتصال غير منقسم للتغير.

ويقوده هذا أيضاً الى البحث في معنى الزمان. فينقد أولًا التصور الرياضي للزمان الذي يتصور الزمان على أنه خط متصل، ينقسم الى غير نهاية، وأقسامه متخارجة بعضها بالنسبة الى بعض. ولكن هذا التصور - هكذا يرى برجسون ـ ما هو إلا تشبيه رمزي لأنه يفترض أن العقل يدرك، بنظرة واحدة، اللحظات التي يميزها ويعاملها على أنها موجودة معاً، ثم يسقطها في المكان أو يستبدل بسيلانها خطأ مرسوماً في المكان مؤلفاً من مواضع يشغلها على التوالي متحرُّك. وهكذا يترجم التوالي الى معيَّة. ولكى تتم هذه الترجمة لا بد من شعور يمسك الماضي دون-أن يمكث فيه،أي يستطيل به الى الحاضر ابتغاء أن ينظمه معه، لأن لديه فكرة عن المدة Durée التي هي في جوهرها ربط بين الماضي والحاضر واستمرار لما لم يعد كاثناً في ما هو كائن، (والمدة والمعية) ص ٦٢). وهذه المدة تشبه الجملة الموسيقية التي تذوب نغماتها بعضها في بعض. ولادراك هذه المدة ينبغى أن غير من الكثرة العددية التي هي كثرة كمية مؤلفة من وحدات متجانسة مصفوفة في المكان ـ الكثرة الكيفية التي تقوم في التداخل المتبادل بين عناصر لا متجانسة. الكثرة الأولى هي حاصل جمع يشم بجمع وحدات متجانسة بعضها الى بعض، اما الكثرة الكيفية فهي شمول totalité سابقة على العناصر التي تتألف منها وأعلى منها مرتبة، ولا يستطيع التحليل استخراج هذه العناصر إلا بنوع من التصور الاجمالي النمطي Schémation .

وتلك هي الصفة الأساسية للمدة. وهناك صفتان أخريان تنضمان الى الأولى، هما: الاختراع invention **والتوتر** tension.

اما فكرة الاختراع فتناقض مبدا العلية، لأن العلية تقوم في تصور ظواهر أولية تتكرر ويمكن وضع مساويات أو تكافؤات فيها بينها. بينها نحن في الملدة لا نكون بازاء أشياء تبقى في هوية مع نفسها، تتألف أو تتحلل على نحو متفاوت وقابل للانتقال، بل نحن بازاء تقدم كلي شامل غير قابل للانقسام. ان الزمان الحقيقي هو واختراع، وإلا فلن يكون شيئاًه (والتطور الخالق، ص ٣٦٩). ان هذا الاختراع هو في الواقع خلق Création. ولهذا ينبغي أن ننعت المدة بأنها خالقة (أو خلاقة).

غير أن هذا الخلق يتضمن توتراً، وهذه هي الصفة الثالثة للمدة. والتوتر ذو درجات. ولهذا يمكن أن غيز في الواقع عدة مراتب بحسب درجة التوتر. والتوتر هو المعنى الذي يستخدمه برجسون لحل مشكلة التمييز بين المادة والروح، بين الجسم والنفس وكيفية الاتحاد بينها، ومشكلة دخول الحرية في الكون، كما يستخدمه لبيان الطريق المؤدى إلى الكشف عن مبدأ الحياة.

#### جه) الحرية:

الحياة العقلية تتميز من الواقع المادي بثلاث خصائص أساسية:

 أولاً بأنها مؤلفة من حالات لا متجانسة، وهذه الحالات ليست كميات قابلة للقياس ولا للزيادة أو النقصان.

٢ ـ ثانياً أنها لا تمزج هذه الحالات أو تحشدها أو تصفّها مثلها تحشد أو تمزج الأجسام بعضها مع بعض، بل هي تذيبها بعضها في بعض بحيث تتخذ كل واحدة منها معنى جديداً.

٣ ـ وثالثاً الأحوال العقلية (أو النفسية) لا يتلو بعضها بعضاً كها يتلو المعلول العلة، أي لا يعين بعضها بعضاً، مثل الحركات التي يقيسها الفيزيائيون، ببل كل واحدة منها تضيف الى السابقة شيئاً جديداً كل الجدة دمثل جدّة الثمرة بالنسبة الى الزهرة، (دالمادة والذاكرة، ص (٢٠٧) بيد أن الحياة الاجتماعية بما تفرضه علينا من وجود وهي لا تستطيع التعبير عن عواطفنا وأفكارنا إلا بتمييزها بعضها من بعض، يضطراننا الى تصور حياتنا الباطنة في بعضها من بعض، يضطراننا الى تصور حياتنا الباطنة في المكال مستمدة من العالم الخارجي، والصعوبات الموجودة في علم النفس جاءت من انخداعه بهذا التصوير للحياة الباطنية. ولهذا ينبغي على علم النفس أن يتخلص من الباحث بنا يشق الحجب التي وضعتها الحياة الموصول الى المعطيات المباشرة للشعور.

ويهاجم برجسون النزعة الترابطية في علم النفس لأنها ترى أن النفس تتحدد ويتمين فعلها بعاطفة أو كراهية ، بينها كل واحدة من هذه العواطف، اذا بلغت

درجة كافية من العمق، تعبر عن النفس بتمامها وان النزعة الترابطية associationisme ترد الأنا الى مجموعة من وقائع الشعور: إحساسات ، عواطف، أفكار . لكنها اذا لم تر في هذه الأحوال المختلفة شيئاً أكثر مما تعبّر عنه أسماؤها ، ولم تراع فيها إلا مظهرها اللاشخصي، فإن في استطاعتها أن تصفّها بعضها الى جوار بعض الى غير نهاية دون ان تحصل على شيء اللهم إلا على أنا شبحى (شبح أنا) هو ظل لأنا يسقط نفسه في المكان. لكنها لو أخذت هذه الأحوال النفسية وفقاً للتلوين الخاص الذي لها عند شخص معين، وهو تلوين يستمده كل انسان من سائرها، فلن تكون ثمة حاجة الى تجميع عدة وقائع شعورية من أجل تكوين الشخص، لأنه كله في واحدة منها بشرط أن نحسن اختيارها. والمظهر الخارجي لهذه الحالة الباطنة هو ما يسمى بالفعل الحرَّ، لأن الأنا يعد وحده فاعلها اذ هي تعبّر عن الأنا كله. وبهذا المعني فإن الحرية ليس لها ذلك الطابع المطلق الذي تخلعه عليها النزعة الروحية أحياناً، ذلك أن الحرية درجات... ان عن النفس كلها يصدر القرار الحر، والفعل سيكون حرًّأ بقدر ما يزداد ميل السلسلة الديناميكية التي ينتسب اليها ميلها الى التأحد مع الأنا الأساسي. s'identifier avec le moi. والأفعال الحرة، مفهومة بهذا المعنى، نادرة، حتى من جانب أولئك الذين لديهم أقوى شعور بأنهم يلاحظون ذواتهم ويتفكُّسرون فيها يفعلون». («بحث في المعطيبات المباشرة للشعورة ص ١٣٤ ـ ١٣٦، ص ١١١ ـ ١١٢، من دمجموع مؤلفاته، باريس سنة ١٩٦٣).

كذلك ياخذ على أصحاب النزعة الجبرية متور ميكانيكي للأنا. انها تصوّر ميكانيكي للأنا. انها تصوّر لنا هذا الأنا متردداً بين عاطفتين متضادتين، متنقلاً من هذه الى تلك، وغتاراً لاحداهما في النهاية. وهكذا فإن الأنا والعواطف (المشاعر) التي تضطرب فيه تشبه بأشياء عددة كل التحديد تبقى هي هي نفسها طوال بحرى العملية. لكن اذا كان هو نفس الأنا الذي يروّي، واذا كانت العاطفتان المتضادتان اللتان تؤثران فيه لا تتغيران، لسبب مبدأ العلية نفسه الذي يهيب به أصحاب النزعة الجبرية، فأن للأنا أن يقرر أبداً؟! والحق أن الأنا، بمجرد الثانية. ان الأنا، خلال كل لحظات التروّي، قد تغير، وكذلك تغيرت، تبعاً لذلك، العاطفتان اللتان تؤثران فيه.

وهكذا تتكون سلسلة ديناميكية من الأحوال التي تداخل بعضها في بعض، ويقوي بعضها البعض، وتفضيه إلى فعشل حرَّ عن طريق تـطور طبيعي، (دبحث في المعطيات...، ص ١٢٨ - ١٢٨=ص ١١٣ من دمجموع مؤلفاته).

وبالجملة فإن للحربة درجات، وهي لا تنحقق إلا بالقدر الذي به ينصهر مجموع ميولنا وعواطفنا وأفكارنا بعضها في بعض بحيث يعبّر الفعل الذي نقوم به عن شخصيتنا كلها.

وهذا التعريف للحرية هو الذي كان هدفاً لكثير من النقد، سواء من جانب علماء النفس مثل Pradines ومن جانب المقلين بعامة إذ أصبح معنى الحرية عند برجسون هو التلقائية spontanéité وتبعاً لذلك فإن درجة الحرية لا تقاس بمقدار الروية والتفكير قبل الاقدام على الفعل، بل بمقدار عنف الانفعالات وعمقها في الأنا.

#### د) الذاكرة:

تناول برجسون مسألة الذاكرة في كتابه والمادة والذاكرة، (سنة ١٩٩٦). فميّز بين نوعين من الذاكرة: الذاكرة ـ العادة habitude - العادة مقسم، وهمي مجسرد تسركيب الأولى يمكن أن تقيم في الجسم، وهمي مجسرد تسركيب لحركات. أما الذاكرة المحضة فهي وظيفة للروح (أو العقل) وهمي التي تمنحنا رؤية ارتدادية لماضينا. ويضرب مثلاً على الأولى: حفظ قصيدة، وعلى الثانية: استحضار الذهن لدرس سمعه. فنحن في الحالة الأولى بازاء عادة: لأن الحفظ يقوم في تكرار مجهود واحد هو ترديد القصيدة مق متلومة، أما في حالة استحضار درس سمعناه، فإن ذكراه قد سجلت مرة واحدة وكأنه حادث وقع لي. وانه مثل حادث في حياتي، وماهبته تقوم في أنه يحمل تاريخاً، وبالتالي لا يمكن أن يتكرره. (المادة والذاكرة؛ ص ١٩٤٤)

والشعور يكشف لنا عن اختلاف في الطبيعة بين هذين النوعين من الذاكرة. ذلك ان ذكرى درس سمعته هو امتثال وامتثال فحسب، استطيع أن أطيله أو أن أقضره وأستطيع أن ادركه بنظرة واحدة وكأنه لوحة. أما القصيدة المحفوظة فإن تذكرها يقتضى زمناً محدداً هو زمن انشادها

بيتاً بيتاً. انه ليس امتثالًا، بل هو فعل. والقصيدة بمجرد حفظها لا تحمل أية علامة تدل على منشئها وموضعها من الماضي إنما صارت جزءاً من حاضري، وعادة من عاداتي، مثل المشي.

وبالجملة فإن الذاكرة الأولى وتسجل، على هيشة صور \_ ذكريات images - souvenirs كل أحداث حياتنا اليومية كلما جرت ، ولا تغفل أية تفاصيل، وتترك لكل واقعة مكانتها وتاريخها دون أية نية للمنفعة أو التطبيق العمل فإنها تختزن الماضى بتأثير ضرورة طبيعية. وبفضلها يشير التعرّف الذكي، أو بالأحرى العقلي، على ادراك قمنا به من قبل، واليها نلجاً في كل مرة نصعد منحدر حياتنا الماضية بحثاً عن صورة من الصور. لكن كل أدراك يستطيل الى فعل ناشيء، وبقدر ما تثبت الصور، بعد إدراكها، وتصف في هذه الذاكرة، فإن الحركات التي تواصلها تعدَّل الجهاز العضوي، وتخلق في الجسم استعدادات جديدة للعقل. وعلى هذا النحو تتكون تجربة من نبوع خاص جديد يستقر في الجسم وسلسلة من الميكانسمات المركبة وردود فعل متزايدة العدد والأنواع ضد المهيّجات الخارجية، مع أجوبة حاضرة عن عدد متزايد باستمرار من استجوابات محكنة، ونحن نشعر بهذه الميكانسمات حين نأخذ في العمل، وهذا الشعور بماض من المجهودات المختزن في الحاضر هو أيضاً ذاكرة، لكنهـــاً ذاكرة غتلفة عن الأولى كل الاختلاف، متوجهة دائيًا الى الفعل وقاعدة في الحاضر ولا تنظر الى المستقبل. وهي (اي المذاكرة الثانية، أي المحضة لا تحتفظ من الماضي إلا بالحركات المنسقة تنسيقاً ذكياً، التي تمشل منها المجهود المكدِّس وهي لا تلغي هذه المجهودات الماضية في الصور ــ الذكريات التي تستعيدها ، بل النظام الدقيق والطابع المنظم اللذين بها تتم الحركات الحالية. والحق أنها لا تمثل لنا ماضياً، بل تلعب دوره، وإذا كانت لا تزال تستحق اسم وذاكرة، فليس ذلك لأنها تحتفظ بصور قديمة، بل لأنها تطيل أثرها المفيد حتى اللحظة الحاضرة، (والمأدة والذاكرة، ص ٨٧ - ٨٨ - ٢٢٧ من دمجموع مؤلفاته)).

ودراسة امراض الذاكرة، وخصوصاً الأفاسيا Aphasie (امتناع النطق) تدل على أن اصابة المخ لا تقضي على الذكرى، بل تقضي فقط على اعادة تحقيقها.

فالماضي لا يحتفظ به في المخ، بل يحتفظ به في ذاته، وتلك هي الذاكرة المحضدة، التي بواسطتها يمكن استعادة كل ما جرى في الشعور لو كان مفيداً.

والذاكرة ليست دملكة خاصة دورها هو الاحتفاظ بالماضي من أجل سكبه في الحاضرة (والفكر والمتحرك، ص ١٩٣٠). بل هي والشعور شيء واحد، وتوجد ذاكرة حيث يوجد مدة durée ذاكرة باطنة في التغير نفسه، هي استمرار لما قد كان فيها هو كائن الأن.

### ه ) الادراك المحض

الادراك المحض هو الادراك الذي لا يوجد منعزلاً في التجربة، بل يوجد ضمن مركب ولا بد من استخلاصه منه، لكن لا على سبيل التجريد كيا في المعاني المجردة، بل من أجل الحصول عليه لا بد من تخلية الادراك العيني من سائر العناصر الا العنصر الاساسي.

والمشكلة التي يتطرق البها بـرجسون هـا هنا، هي مشكلة الادراك الحسى التي اختلف فيها الرأي آنذاك بين الواقعيين والكنتيين. فنحن بإزاء مادة، مادة متكاثرة مؤلفة من أجزاء متفاوتة في الاستقلال، منتشرة في المكان، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أمام عقل ليس بينه وبين المادة أية نقطة للاتصال، اللهم إلا اذا قلنا مع الماديين ان الفكر (أو الادراك) هو مجرد ظاهرة ثانوية épiphénomène من ظواهر المادة. أما الكنتية فهي الأخرى ـ في ننظر برجسون ـ لا تحل المشكلة ولأنه لا يوجد مقياس مشترك بين الشيء في ذاته، أي الواقع، وبين التنوع الحسيّ الذي به نبني معرفتناه. والواقعية الساذجة مثلها مثل والواقعية ، الكنتية (وهذا هو تعبير برجسون، وهو خطأ في وصف مذهب كنت، بل كان عليه أن يقول «متعالية» كنت) تضعان المكان المتجانس فاصلًا بين العقل وبين الأشياء. فالواقعية الساذجة تجعل من هذا المكان وسطأ حقيقياً توجد فيه الأشياء معلَّقة، والواقعية الكنتية ترى فيهوسطاً مثالباً idéal تتناسق فيه كثرة الاحساسات. لكن بالنسبة الى كليها فإن هذا الوسط معطى أولًا، بوصفه شرطاً ضرورياً لكل ما يستقر فيه ويتعمق، هذا الفرض المشترك (بين كلا المذهبين) نجد أنه يقوم في أن تعزو الى المكان المتجانس دوراً نزيهاً، سواء بأن يؤدي الى الواقع المادي خدمة هي أن يسنده،أو تكون وظيفته \_ وهي لا تزال عقلية نظرية،

هي أن تردد الحواس بوسيلة تمكنها من التناسق فيها بينها. حتى ان غموض الواقعية وغموض المثالية كليهها ينشأ من كونها يوجهان ادراكنا الواعي واحوال (أو شروط) ادراكنا الواعي، نحو المعرفة المحضة، لا نحو الفعل؛ («المادة والذاكرة» ص ٢٦٠ = ٣٦٧ في «مجموع مؤلفاته»).

والحل عند برجسون هو أن نفترض أن الامتداد أسبق من المكان، وان المكان المتجانس يتعلق بفعلنا وحده، وأن المكان يشبه شبكة عديدة العبون الى غير نهية، شبكة نحن ننصبها فوق الاتصال المادي من أجل فكه لصالح أفعالنا وحاجاتنا. وبهذا الفرض نكسب عدة أمور: منها أن نتصل بالعلم الفقال في المادة، وأن نحل التناقضات الناشئة من كوننا لا نفصل بين وجهة نظر المعرفة.

والفكرة الاساسية التي يريد برجسون توكيدها في هذا كله هي أن الجسم أداة للفعل، وأداة للفعل فقط. وهو يستخلص النتيجة النهائية للفصول الثلاثة الأولى من كتاب والمادة والذاكرة، في العبارة التالية: والجسم، وهو موجه دائيًا نحو الفعل، وظيفته الجوهرية هي أن يحد من حياة الروح (المقل) من أجل الفعل، (ص ١٩٩ = ٣١٦ في وجموع مؤلفاته).

وهذا يقودنا الى مشكلة الصلة بين النفس والجسم.

و) الصلة بين النفس والجسم:

وهذه المشكلة تمثل عند برجسون على شكل حاد لأنه ـ كيا يقول ـ «يميز بين المادة والروح تمييز أعميقاً» (ص ٢٨ = ٣١٧ دمن مجموع مؤلفاته»)

وفي مشكلة العلاقة بين العقل (أو النفس) والمخ يرفض برجسون رأي القائلين بالتوازي النفسي الجسمي. ويقرر أن النشاط العقلي ونشاط المخ، وان كانا مرتبطين، فإن أحدهما لبس نسخة وازدواجاً للاخر. ان الجهاز العصبي ليس في مجموعه غير جهاز حسيّ ـ حركي، مهمته أن يستقبل الحركات وينقلها ويفجّرها. والفارق في هذا الصدد بين النخاع الشوكي وبين المخ ليس فارقاً في العليعة، بل في الدرجة أو بالأحرى في التعقيد. والتهيج الحسيّ لا يتحول إلى معرفة، انه ينحرف فقط انخرافاً الحسيّ لا يتحول إلى معرفة، انه ينحرف فقط انخرافاً عكنه من أن يتآلف مع غيره أو يتنسّق وتتنوع اتجاهاته،

فبدلًا من أن يترجم عن نفسه بحركة خارجية مباشرة متقولبة stereotype يؤدي إلى رد فعل جديد أو يقتصر على تخطيط عدة ردود أفعال تهمد أو تتواصل نتيجة تهيجات جديدة. وبالجملة فإن المخ عضو محاكاة pantomime ينوع الفعل ويفصل الفكر بفضل ميكانسمات صناعية ورمزية، مجموعها يؤلف اللغة. يقول برجسون: في محاضرته بعنوان: والنفس والجسم، (وقد نشرت بعد ذلك ضمن كتاب: والطاقة الروحية). وإن العلاقة بين المخ والفكر علاقة مركبة ودقيقة. ولو سألتمون أن أعبر عنها في صيغة بسيطة، ولكنها بالضرورة فجة غليظة، لقلت لكم ان المخ عضو محاكاة، ومحاكاة فحسب. ان دوره هو محاكاة حياة الروح (النفس)، ومحاكاة المواقف الخارجية التي يجب على الروح (العقل) أن تتكيّف وإياها. ونسبة النشاط المخي الى النشاط العقلي هي كنسبة حركات عصا قائد الأوركسترا الى السيمفونية. ان السيمفونية تتجاوز من كافة الجوانب الحركات التي توقّعها scandent ، وبالمشل فإن حياة الروح (العقل) تتجاوز حياة المخ. لكن المخ، بسبب أنه يستخرج من حياة العقل (الروح) كل ما يمكن أن يترجم الى حركة ويتحقق مادياً، ولأنه على هذا النحو، يكوَّن نقطة انغراز العقل في المادة، فإنه في كل لحظة يؤمَّن تكيّف العقل مع الظروف، ويجعل العقل على اتصال داثم بالوقائع. فالمخ ليس إذن بالتعبير الصحيح ، عضوا للفكر ، ولا للعاطفة ولا للشعور، بل هـو الذَّي يجعـل الشعور والعاطفة والفكر مشدودة على الحياة الواقعية وبالتالي قادرة على القيام بفعل فعّال. ولنقل، ان شتم، ان المخ هو عضو الانتباه الى الحياة attention à la vie (ص ٨٥٠ ــ ٨٥١ دمـن مجموع مؤلفاته). وينتهي برجسون في ختام محاضرته الى تناول مسألة: هل تبقى النفس بعد فناء البدن؟ بعد أن انتهى الى أن دحياة النفس (الروح) لا يمكن ان تكون هي حياة البدن، وأن الأمر يجري كم لو كان الجسم هو مجرد شيء تستخدمه النفس، ومن هنا لا يحق لنا أن نفترض أن الجسم والنفس لا ينفصل أحدهما عن الأخره. ويردف قائلًا: ولكن لا تظنوا أنني سأفصل الأن، خلال نصف الدقيقة الباقية، في أعوص مشكلة وضعتها الانسانية لنفسها. لكن مع ذلك لا أود تجب الخوض فيها. من أين جئنا؟ وماذا نفعل ها هنا في هذه الدنيا؟ والى أين نحن ذاهبون؟ اذا لم يكن عند الفلسفة جواب عن هذه الأسئلة الحيوية، أو اذا كانت عاجزة عن

توضيحها تدريجياً كها توضح مشكلة في علم البيولوجيا أو التاريخ، واذا كانت لا تستطيع ان تجعلها تستفيد من تجربة متزايدة في التعمق وفي رؤية للحقيقة أكثر نفوذاً. واذا كان عليها أن تقتصر على اثارة الشجار بين أولئك المذين يؤكدون خلود النفس، واولئك المذين ينكرونه لأسباب مستمدة من مأهية مفترضة للنفس أو للجسم، فإنه يكاد ينطبق على هذا الموقف قول بسكال ـ بعد تعديل معناه. ان الفلسفة كلها لا تستحق ساعة من العناء. صحيح أن الخلود نفسه لا يمكن اثباته عن طريق التجربة، لأن كل تجربة إنما تتعلق بمدة مجددة، وحين يتحدث الدين عن الخلود فإنه يهيب بالوحى. لكنه سيكون شيئاً، بل سيكون شيئاً كثيراً أن نستطيع أن نبرهن، في مهدان التجربة، على امكان أو على احتمال بقاء النفس بعد الموت لمدة من الزمان مقدارها س. ولندع خارج ميدان الفلسفة السؤال عها اذا كانت هذه المدة هي محدودة أو غير محدودة. فإذا نحن رددنا المشكلة الفلسفية لمصير النفس الى هذه الحدود المتواضعة، فإنها لا تبدو لي مستحيلة الحل. ها هو ذا مخ يعمل. وها هو ذا شعور يحسّ، ويفكر ويزيد،فإذا كان عمل المخ يناظر مجموع الشعور، واذا كان هناك تكافؤ بين ما هو نحى وما هو عقلى، لكـان من الممكن أن يتابع الشعور مصائر المخ وأن يكون الموت نهاية كل شيء ، وعلى الأقل لن تقول النجربة شيئاً بعكس هذا، وسيلجأ الفيلسوف الذي يؤكد بقاء النفس بعد الموت إلى أن يسند قوله بواسطة بناء مبتافيزيقي، وهو أمر غالباً ما يكون هشاً. لكن لو كانت الحياة العقلية كها حاولنا أن نثبت، تتجاوز الحياة المخية، واذا كان المخ يقتصر على أن يترجم الى حركات جزءاً صغيراً مما يجري في الشعور، هنالك يبلغ بقاء النفس بعد الموت درجة من الاحتمال من شأنها أن تجعل عبء الدليل يقع على من ينكره، أولى من أن يقع على من يؤكده ، لأن السبب الوحيد في اعتقاد أن الشعور يفني بعد موت البـدن، هو أننا نرى الجسم يتفكك عضوياً، وهذا السبب لن تكون له قيمة اذا كان استقلال كل الشعور تقريباً تجاه الجسم هو أيضاً واقعة مشاهدة. فاذا عالجنا مشكلة بقاء النفس على هذا النحو، بإنزالها من عليائها التي وضعتها فيها الميتافيزيقا التقليدية، وذلك بنقلها الى ميدان التجربة، فإننا نتخلى من غير شك عن اعطائها حلًا جذرياً. لكن ماذا تريدون؟ لا

بد من الاختيار، في الفلسفة، بين البرهنة المحضة التي

تهدف الى نتيجة نهائية لا يمكن تكميلها، لأنها يظن بها أنها كاملة، وبين ملاحظة صابرة لا تعطي إلا نتائج تقريبية، قابلة لأن تصحع وتكمّل الى غير نهاية. والطريقة الأولى، بسبب أنها تريد أن تأتينا فوراً باليقين، تلزمنا دائها بالبقاء في نطاق ما هو محتمل، أو بالأحرى ما هو ممكن محض امكان، لأن من النادر الا تفيد في اثبات الرأيين المتقابلين، على السواء، وأن كليها متماسك وكليها ممكن القبول في البدء إلا الوصول الى الاحتمال، لكن لما كانت تعمل في ميدان يمكن فيه أن يتزايد الاحتمال الى غير نهاية، فإنها في ميدان يمكن فيه أن يتزايد الاحتمال الى غير نهاية، فإنها من ناحيتي قد اخترت بين كلتا الطريقتين. وساكون سعيداً لو كنت قد استطعت أن أسهم ، ولو بأقل مقدار، في توجيه اختباركم أنتم، («الطاقة الروحية» ص ٥٨ م ٢٠ =

وواضح من هذا الكلام أن موقف بسرجسون من مسألة بقاء النفس بعد موت البدن يتسم بالميل الى تقرير احتمال هذا البقاء، على أساس أن حياة الشعور (أو العقل أو الروح) مستقلة عن حياة المخ (أو البدن)، وأن الأولى تتجاوز حدود الثانية، فلا مانع يمنع اذن من أن يبقى الواحد مع فناء الاخر، لكن الأمر كله احتمال في احتمال وقد يتزايد هذا الاحتمال، لكنه لن يبلغ أبداً مرتبة اليقين، لأن كل تجربة محدودة المدة.

# ز ) معنى الحياة:

أما وقد تبين أن النشاط العقلي يتجاوز النشاط المخي وأنه ليس ناتجا له بل على العكس من ذلك يحدّ منه، فهنا يثار السوق ال: لماذا اذن همامتشاركان معا؟ والجواب عن هذا السؤال يجرّ إلى البحث في معنى: الحياة.

وبرجسون يدرس معنى الحياة في اطار نظرية التطور كيا سيحدده هو، لا كيا حدده اسبنسر ودارون. وهذا هو موضوع كتابه الرئيسي بعنوان: «التطور الخالق» (سنة طول خط يتصاعد خلال الحيوانات الفقرية إلى الانسان، وأن ملكة الفهم وهي ملحقة بملكة الفعل، هي تكيف تزايد في الدقة والتركيب والمرونة لشعور الكائنات الحية مع ظروف الوجود المهياة لها. ومن هنا فان الذكاء (المغل)

وظيفته هي غمس الجسم في الوسط الذي يعيش فيه وامتثال الملاقات الخارجية بين الأشياء بعضها وبعض والتفكير في المادة. ووالذكاء (العقل) الانساني يشعر بأنه في داخل بيت طلما يترك بين موضوعات جمادية، وعلى الأخص بين الجوامد Solides حيث يجد فعلنا نقطة ارتكازه وتجد صناعتنا آلاتها المهيئة للعمل، وحيث تكونت تصوراتنا العقلية على صورة الجوامد، ولهذا السبب فإن ذكاءنا (عقلنا) ينتصر في (ميدان) الهندسة، وحيث تتجلى الفرابة بين الفكر المنطقي والمادة الجمادية وحيث ليس أمام الذكاء (العقل) إلا أن يتبع حركته الطبيعية بعد أخف انصال ممكن مع النجربة، ابتغاء أن يسير من اكتشاف إلى اكتشاف آخر، مع اليقين بأن التجربة تمشي وراءه وتعطيه الحق دائهًا (هقدمة كتاب والتطور الخالق، ص

ولهذا السبب فان عقلنا غير قادر على إدراك الطبيعة الحقيقية للحياة والمعنى العميق لحركة التطور. وأنى له أن يدرك الحياة، وما هو إلا جزء منبئق عن الحياة، خلقته الحياة في ظروف معينة؟ لو كان ذلك في مقدوره لكان معناه أن الجزء يساوي الكل، والمعلول يمكن أن يمتص علته، ولجاز أن يقال أن المحارة ترسم شكل الموجة التي حملتها إلى الشاطىء. والواقع أننا نشعر بأن كل مقولاتنا العقلية لا تنطبق على الحياة: من وحدة وكثرة، وعبثاً نحاول أن نولج ما هو حي وعلية آلية، وغائية ذكية، وعبثاً نحاول أن نولج ما هو حي فيها هذا الاطار أو ذاك، فإن كل الإطارات تنكسر، لانها ضيقة جدا، قاسية جدا خصوصا بالنسبة إلى ما نريد إدخاله فيها ه (الكتاب نفسه ص ٧١) = ٤٩٠٤).

لكن هل معنى هذا أنه ينبغي علينا أن نتخل عن إدراك الحياة، وأن نقتصر على التصور الميكانيكي الذي يزودنا به العقل؟ كان هذا سيكون هو الوضع، لو أن الحياة اقتصرت على اعداد مهندسين. ولكن خط التطور الذي يفضي إلى الانسان ليس هو الوحيد. بل ثمت أشكال أخرى من الشعور متفاوتة، لم تستطع التجرد من ألوان القسر الخارجية ولا أن تتغلب على نفسها، كيا فعل الذكاء (العقل) الانساني، لكنها برغم ذلك تعبّر هي الأخرى عن أمر باطن وجوهري في الحركة التطورية، (ص ١١١٧ = ١٩٤). هذه الأشكال الأخرى من الشعور، إلى جانب العقل، هي بمثابة قوى مكملة له، وهي قوى ليس لدينا عنها غير شعور غامض مشوش وحين نبقى منغلقين في داخل انفسنا، لكنها

ستتضع وتميز حين تبصر نفسها وهي تعمل في تطور الطبيعة. هنالك تدرك أي مجهود عليها أن تقوم به من أجل أن تنتشر في اتجاه والحياة، (ص ٢٩٢-٩).

ومعنى هذا أن نظرية المعرفة لا تنفصل عن نظرية الحياة. لأن اية نظرية في الحياة لا تكون مصحوبة بنظرية في المعرفة ستضطر إلى أن تقبل - على علاتها - التصورات التي يقدمها لها الذهن أي أن تحبس الوقائم، قهرا أو طواعية، في اطارات موجودة من قبل، تعدّها نهائية. لكن هذا يؤدي إلى رؤية رمزية ربما كانت مفيدة للعلم، لكنه لن يؤدي إلى رؤية مباشرة لموضوعها. ومن ناحية أخرى فان نظرية في المعرفة، لا تضع العقل في داخل التطور العام للحياة، لن تخبرنا كيف تكونت اطارات المعرفة وكيف نستطيع توسيعها أو كيف تكونت عن نظرية المعرفة عن نظرية المعرفة عن نظرية الحياة، ولا هذه عن تلك.

فإن بحثنا الآن في تطور الحياة لوجدنا أنه يكشف عن الخصائص التي تعرّفناها في المدة وهي: استمرار التغير، الاحتفاظ بالماضي في الحاضر، الخلق المستمر الأشكال جديدة. وتفسير التطور الحيوي لا يمكن أن يتم عن طريق الفرض الميكانيكي الذي تصوره اسبنسر. الآن الحياة ليست ممكنة إلا إذا كانت التغيرات التي بها تتحقق الحياة متناسقة فيها بينها، ومتوائمة مع الوسط المحيط بحيث لا يحدث خلل في نوازن الكائن ولا في أحوال تكيفه مع ظروف الوجود. كها أن التطور يكشف عن قوة اندفاع. لكن هذا الاندفاع لا تمكمه خطة غائية، الآن الانواع الحيوانية لا تنتج عن صناعة تركب مواد، بل تكشف عن عضوية Organisation يتم

وتطور الحياة لا يسير في مسار وحيد، كمسار قذيفة يطلقها مدفع Canon، بل هو شبيه بما يحدث لقنبلة يلقي بها انسان فتشتت أباديد في كل اتجاه على هيئة شذرات. والقنبلة حين تنفجر فان تشذّرها الخاص بها يفسّر بالقوة الانفجارية للبارود الذي تحتوي عليه وبالمقاومة التي يبديها المعدن معا. كذلك الحال في تشذّر الحياة إلى أفراد وأنواع. ومن رأينا أن هذا التشذّر يرجع الى سلسلتين من الأسباب: المقاومة التي تشعر بها الحياة من جانب المادة الغليظة، ثم القوة الانفجارية التي تحملها الحياة في داخلها، وهي ترجع الى توازن للمبول غير مستقر. وكان على الحياة أن تتغلب الى توازن للمبول غير مستقر. وكان على الحياة أن تتغلب

أولا على مقاومة المادة الغليظة. ويبدو أن الحياة أفلحت في هذا الأمر، بفضل تواضعها وتذللها، بأن تصاغرت جدا وتضرعت جدا متمسكنة للقوى الفيزيائية والكيميائية راضية بأن تقطع معها شطرا من الطريق مثل محوّل السكة الحديدية حين يتخذ، لبضم لحظات، اتجاه الخط الحديدي الذي يريد أن ينفصل عنه. ولا نستطيع أن نقول عن الظواهر الملاحظة في الأشكال الأولية جدا للحياة هل هي فيزيائية كيماوية، أو حيوية فعلا. وهكذا كان على الحياة أن تدخل في عادات المادة الغليظة كي تجرّ على طريق آخر وتدريجيا تلك المادة الممغطسة. فكانت الأشكال المتنفسة في البداية مفرطة البساطة. إنها كانت من غير شك قطعا صغيرة من البروتوبلاسمات الضئيلة التفاضل، الشبيهة في خارجها بالأمبات amibes التي نشاهدها اليوم، لكن مع قوة اندفاع باطنة هائلة مكنتها من الارتفاع إلى الأشكال العليا للحياة. أما أنه بقوة هذا الاندفاع سعت الكائنات العضوية الأولى الى النمو بأسرع ما يمكن، فهذا يبدو لنا محتملا، لكن للمادة العضوية حدا للاتساع تبلغه بسرعة. انها تزدوج أولى من أن تنمو إلى ما بعد نقطة معيّنة. وعا لا شك فيه أنه كان لا بد من قرون من الجهود وأعمال خارقة في الدقة، من أجل أن تتغلب الحياة على هذه العقبة الجديدة ولعدد متزايد من العناصر المستعدة للازدواج حصلت على أن تبقى هذه العناصر متحدة. وبتقسيم العمل عقدت بينها رابطة لا تنحل. لكن الأسباب الحقيقية العميقة للتقسيم كانت تلك التي حملتها الحياة في داخلها لأن الحياة مَيْل، وماهية الميل أن ينمو على شكل باقة، خالقة، من مجرد نموها، اتجاهات متباينة تتوزع فيها بينها سورتها. وهذا ما نلاحظه نحن (بني الانسان) على أنفسنا في تطور هذا الميل الخاص الذي نسمّيه الخلق. فكل واحد منا، إذا ألقى نظرة وراثية إلى تاريخ حياته، يشاهد أن شخصيته وهو طفل، على الرغم من أنها لا تقبل القسمة، فإنها تجمع في داخلها أشخاصا متفاوتين كان من الممكن ان يبقوا مصهورين معا لأنهم كانوا في حالة نشوء. وهذا التردد الحافل بالوعود هو أحد ألوان سحر الطفولة؛ («التطور الخالق، ص ٩٩ ـ ١٠١= ٣٧٨ ـ ٣٨٠ من دمجموع مؤلفاتهه)

ويستمر برجسون في بيان تطور الحياة، مستخدما صورا وتشبيهات شعرية، مما باعد بينه وبين اللغة العلمية الوثيقة التي استعملها البيولوجيون، وهو أمر جعله هدفا سهلا لسهام خصومه.

# ح) الغريزة والعقل:

وخلاصة رأيه إذن هو أن تطور الحياة يسبر على هيئة قنبلة تنفجر في كل اتجاه، أو طاقة (باقة) من الأفرع والاوراق العديدة الشديدة التفرع والتشعب، في اتجاهات متعددة متباينة لكنها متكاملة. لكن هذا التصور المتعدد المتشعب يمكن أن نتبين فيه تفرّعين أساسيين : الأول هو الذي يفصل عالم النبات عن عالم الحيوان، والثاني هو الذي يقسم عالم الحيوان إلى خطين أحدهما يفضى الى المنفصلات arthropodes، والثاني يفضى \_ من خلال الفريات \_ إلى الانسان. والنبات يستمد مباشرة من الهواء والماء والتراب العناصر الضرورية لبقاء حياته وهو ثابت في التربة ويبقى في غيبوبة عدم الشعور. أما الحيوان فيتغذى من المواد العضوية التي خبأها النبات، وهو يتحرك من أجل الحصول عليها، وهو ينمو وينظم حركته وهو يبلغ مرتبة الشعور. لكن الحيوان يسعى إلى حل مشكلة التكيُّف بطريقين مختلفين: الأول هو البناء واستخدام الألات العضوية، وهو طريق مباشر ومأمون، لكنه لهذا السبب عينه يحصر الحيوان في آلية تستبعد الوعى والتقدم. والطريق الأخر غير مباشر، ويمر بالصناعة والألات غير العضوية التي يحتاج بناؤها واستعمالها إلى مجهود وينطويان على مخاطرة. لكنه لما كان يحتاج إلى الاختراع، فإنه يقتضي في الانسان الفكر والحرية. والطريق الأول هو طريق الغريزة، والثاني هو طريق العقل. والغريزة والعقل متقابلان، لكنهما متكاملان. ولا ينبغي أن نقول أن أحدهما أسمى من الآخر، لأنها من نظامين مختلفين. وهما أيضا متداخلان، ولا يوجد أحدهما في حالة خالصة، بل في كليها شيء من الأخر، بسبب أصلها المشترك. وفلا يوجد عقل لا تعثر فيه على آثار الغريزة، كما لا توجد غريزة ليست محاطة بهذَّاب من العقل. وهذا الهذَّاب من العقل هو السبب في كثير من الأخطاء. فلكون الغريزة على نصيب متفاوت من الذكاء، استنتج البعض أن العقل والغريزة من طبيعة واحدة. ولا فارق بينهما إلا في درجة التعقيد أو الكمال. وأن أحدهما يمكن أن يعبّر عنه بمايعبر عن الآخر. والواقع أنها لا يتصاحبان إلا لأنها يتكاملان، وهما لا يتكاملان إلا لأنها مختلفان. فها في الغويزة من الغريزي يتعارض مع ما في العقل من العقلي. ولا يمكن تحديد الغريزة ولا العقل تحديدا دقيقا صلباً، لأنها مثيلان، وليسا شیئین مصنوعین، (ص ۱۳۸=۱۳۰).

ووالغريزة التامة ملكة استخدام وبناء آلات عضوية organisés، والعقل التام هو ملكة صنع واستعمال آلات غير عضوية Inorganisés، ص(١٤١-١١٤). ويقصد بكلمة وعضوية، هنا أي تصلح نفسها بنفسها، بينها غير العضوية لا بد أن يصلحها فاعل آخر غيرها. ولما كانت الغريزة تستعمل آلة معينة، فإن الغريزة بطبعها غصصة. أما العقل فيصنع العديد من الألات التي تؤدي وظائف شديدة الاختلاف والتباين.

اما من حيث الخلاف بين العقل والغريزة فيلاحظ برجسون أولاً، أن لكل منها نوعا من المعرفة مختلفا اختلافا جدريا عن نوع معرفة الآخر. فمن حيث المعرفة الفطرية في كليها يلاحظ أن هذه المعرفة في الغريزة تتعلق بأشياء، بينها في العقل تتعلق بشكل المعرفة ومضمونها، فان الغريزة تتعلق بالمادة، بينها العقل يتناول الشكل.

## ط) الوجدان:

والعقل هو الذي يكفل للانسان صناعة الأشياء التي يحتاج إليها لتأمين بقائه في الحياة. ولهذا كان موجها إلى الفعل، ومعالجة المادة. وتبعا لذلك فإنه غير قادر على فهم الحياة. وقصارى ما يستطيعه هو أن يقوم بتحليل العمليات الفيزيائية والكيميائية التي بها تتحقق الحياة، وأن يصنع آلات تمكنه من السيطرة عليها.

فلا بد إذن من ملكة أخرى يستطيع بها الانسان إدراك الحياة، ملكة أقرب إلى الغريزة منها إلى العقل. وهذه الملكة هي الوجدان intuition (أو العيان الميتافيزيقي).

وبرجسون يعرّف الوجدان ويقارنه بالتحليل في مقاله المشهور بعنوان: والمدخل الى الميتافيزيقاء الذي ظهر أولا في دمجلة الميتافيزيقا والأخلاق، RMM سنة ١٩٠٣، ثم أعاد نشره مع تعديلات طفيفة في كتابه والفكر والمتحرك، (ص ١٧٧ ـ ٧٧٧، وفي دمجموع مؤلفاته، يقع من ص ١٣٩٢).

يقول برجسون: «ان المطلق لا يمكن أن يعطي إلا في وجدان intuition، بينها كل الباقي يعتمد على التحليل. analyse. ونحن هنا نسمّي وجدانا intuition التعاطف الذي به ننتقل إلى باطن موضوع ما كي نتلاقى وcoincider مع ما له من أمر نسيج وحده وبالتالي لا يمكن التعبيرعنه،

وعلى العكس من ذلك فإن التحليل هو العملية التي نرد بها الموضوع إلى عناصر معروفة من قبل، أي مشتركة بين هذا الموضوع وغيره من الموضوعات. فالتحليل يقوم اذن في التعبير عن الشيء وفقا لما ليس هو إياه. فكل تحليل هو إذن ترجمة، وتنمية، بواسطة رموز، لامتثال مأخوذ من وجهات نظر متوالية منها نلاحظ مقدارا من الاتصالات بين الموضوع الجديد الذي ندرسه وبين موضوعات أخرى نعتقد أننا نعرفها من قبل. والتحليل، في رغبته التي لا تشبع أبدا للاحاطة بالموضوع الذي حتم عليه أن يدور حوله يُكثر من وجهات النظر إلى غير نهاية، ابتغاء تكميل الامتثال الذي يظل دائها ناقصا، وينوّع دون هوادة ـ في الرموز لاكمال الترجمة الناقصة أبدا. ولهذا يستمر إلى غير نهاية. أما الوجدان فإنه فعل بسيط إن كان ممكنا . فاذا تقور هذا، رأينا بغير عناء أن العلم الوضعى وظيفته المعتادة هي التحليل. أنه قبل كل شيء يعمل على رموز. وحتى أكثر علوم الطبيعة عينية، وهي علوم الحياة، تقتصر على الشكل المرثى للكائنات الحية، وأعضائها وعناصرها التشريحية، انها تقارن الأشكال بعضها ببعض، وترد الأعقد تركيبا الى الأبسط وتدرس عمل الحياة فيها هو رمزها المرثى، ان صح هذا التعبير. فإن وجدت وسيلة للاحاطة بالواقع احاطة مطلقة بدلا من معرفته معرفة نسبية، وللنفوذ في داخله بدلا من اتخاذ وجهات نظر اليه، ولوجـدانـه بدلا من تحليله، ولادراكه خارجا عن كل تميز عنه أو ترجمة له أو تمثيل رمزي، فان المتافيزيقا هي هذا نفسه. فالمتافيزيقا هي اذن العلم الذي يدعى الاستغناء عن الرموز، (والفكر والمتحرك، ص ۱۸۱ ـ ۱۸۲=۱۳۹۵ ـ ۱۳۹۳ من دمجموع مؤلفاته).

لكن هذا الوجدان ليس وليد الغريزة، بل هو وليد التفكير العقلي المتواصل، والتأمل الفكري المستمر وحشد الوقائع العلمية السليمة ومقارنتها بعضها ببعض، والعقل هو الذي يحقق الوجدان ويجمله محددا، وينميه في قول منطقي. وقد أبرز هذا المعنى ليون هيسون L. Husson وسالته الصغرى للدكتوراه بعنوان: ووالنزعة العقلية عند برجسونه (الفصل الثاني، باريس) وان كان تأويله لأراء برجسون في هذا الباب لا يخلو من التعسف.

### ي) نظرية الضحك:

وعلى أساس التقابل بين الحي والجماد، بين الروحي والألي، يضع برجسون نظريته في الضحك، التي شرحها في

ثلاث مقالات نشرها في دمجلة باريس، Revuc de Paris (أول ومنتصف فبراير، وأول مارس سنة ١٨٩٩) ثم جمها بعد ذلك في كتاب صغير بعنوان: «الضحك: بحث في معنى الهزلي».

وهو يلاحظ أولا أنه لا هزلي خارج ما هو انساني فالمنظر الطبيعي يمكن أن يكون رائعا، ساميا، أو قبيحا، لكنه لن يكون أبدا هزليا أو مضحكا، وإذا ضحكنا من حيوان، فذلك لا يحدث إلا إذا شاهدنا فيه لمحة انسانية أو تعبيرا انسانيا. وقد نضحك من قبعة، لكن ما يضحكنا فيها هو الشكل الذي أعطاه لها ناش. وعلى هذا فإنه اذا أثار حيوان أو جماد الضحك فذلك اما لوجود تشابه فيه مع الإنسان، واما لملامة طبعها فيه الانسان، أو للاستعمال الذي استعمله به انسان.

وملاحظة ثانية هي أن الضحك يستلزم عدم الانفعال. ويبدو أن الهزلي لا يحدث أثره إلا في نفس خالية من الانفعال. ووفي مجتمع من العقول المحضة، فربما لا نبكي، ولكن ربما نضحك، أما النفوس الحساسة باستمرار، المتجاوبة مع نغمات الحياة والتي فيها كل حادث يستطيل إلى رئين عاطفي، فانها لا تعرف الضحك ولا تفهمه ورئين عاطفي، هانها لا تعرف الضحك ولا تفهمه (والضحك، ص ٣ - ١٩٣٤ من ومجموع مؤلفاته).

فها الذي يجمع بين هذه المشاهدات الثلاث؟ ويبدو أن الحزلي (المضحك) يتولد حين يوجه جماعة محترمة من الناس انتباههم إلى واحد من بينهم، مسكتين حساسيتهم وممارسين عقلهم وحده. ، (ص٣٩٠-٣٩) فها هي النقطة الخاصة التي اليها يتوجه انتباههم؟ لنذكر أمثلة حتى يتجلى الأمر:

إنسان، وهو يعدو في الشارع، يتعثر ويسقط، فيضحك منه المارة. فماذا جعلهم يضحكون عليه؟ لو كان قد خطر بباله أن يجلس على الأرض، وعرفوا هم ذلك، لما ضحكوا عليه. وإنما هم ضحكوا من كونه جلس على الأرض رغها عنه ويغير إرادته. فليس اذن التغير المفاجىء في وضعه هو الذي أضحكهم، بل ما في هذا التغير من أمر غير ارادي، أي كونه قد حدث عن غفلة وعدم مهارة ومرونة.

فلربما عثر بحجر في الطريق وكان عليه أن يتلافاه أو يسترد توازنه الذي اختل من اصطدامه به. لقد استمرت عضلاته تؤدي نفس حركاتها، بينها كانت الظروف تقضي بتعديلها. لقد تصلّب حيث كان ينبغي أن يكون مرنا.

ومثل آخر: شخص مدقق في أعماله وحركاته على نحو آلي. وقد دخل مكتبه ليستأنف عمله اليومي. لكن أحد العابثين أفسد ترتيب أوضاع المكتب. وها هو ذلك الشخص الدقيق يغمس قلمه في المحبرة التي ملأها العابث طينا بدلا من الحبر. ويجلس على كرسيه المعتاد، والذي استبدل به العابث كرسيا بلا مقعد، فها هوذا يسقط على البلاط. إن هذا الرجل قد جعلت منه العادة شبه آلة. وكان عليه أن يتكيف ويعدّل من تصرفاته، لكنه اندفع مع العادة، فكانت حاله مثل حال الشخص المذكور في المثال الأول.

والمضحك في الحالتين راجع إلى أمر عارض خارجي بالنسبة الى الشخص الذي يضحك منه.

إن الحياة والمجتمع يقتضيان من كل انسان انتباها يقظا باستمرار، يميز ملامح الموقف المائل أمامه، ويقتضيان أيضا مرونة في الجسم والنفس يمكناننا من التكيف مع الموقف. ولهذا فان كل تصلّب في الخلق أو في العقل أو في الجسم سيكون مهها في نظر المجتمع، لأنه علامة ممكنة على نشاط ينام، وأيضا على نشاط يعزل نفسه وينحو نحو الابتعاد عن المركز المشترك الذي من حوله تدور الجماعة، وبالجملة هو علامة على شذوذ.

ومع ذلك فإن المجتمع لا يستطيع أن يتدخل ها هنا بواسطة فهر مادي، لأنه لم يتضرر ماديا. إنه بازاء أمر يقلقه لكن على شكل عرض مرضي symptômc فحسب، يكاد أن يكون عجرد تهديد أو بادرة على أكثر تقرير. وهو لهذا إنما يبادرة فقط أيضا. والضحك هو لا محالة شيء من هذا النوع. انه نوع من البادرة الاجتماعية geste social يثير من خوف \_ يردع أنواع الشذوذ، ويوقظ \_ ويوصل ما بين أنواع من النشاط الثانوي التي كانت في خطر أن تعزل وأن تنام، ويشيع المرونة في كل ما يتجلى من تصلب آلي على سطح الهيئة الاجتماعية. فالضحك لا ينتسب فقط إلى علم المحال المحض، لأنه يسعى (لا شعوريا، في كثير من الأحوال الحاصة لا أخلاقيا ايضا) الى غرض نافع في الإصلاح العام والتكميل، وفيه مع ذلك شيء ينتسب إلى

علم الجمال، لأن المضحك (الهزلي) يتولد في اللحظة التي فيها المجتمع والشخص-وقد تخلصا من هم المحافظة عل الذات- يبدآن في معاملة نفسيها بوصفههاأعمالاً فنية.

du وبالجملة دفالهزلي هو الألي المصبوب على الحي، du الحيه cmécanique plaqué sur le vivant أي أن ما يثبر الضحك هو أن يتحول ما هو حمّ إلى ما يشبه الألة.

فالأحدب يثير الضحك لأنه يبدو غير متماسك: إن ظهره اتخذ وضعا سيئا واستمر عليه فتصلّب على هذا النحو.

وتعبر الوجه المثير للضحك هو ذلك الذي يجعل الخاطر يفكر في شيء متصلب جامد في الحركة المنظمة لقسمات الوجه:: مثل تقطيبة متصلبة أو لازمة متحجرة، كما يحدث حين تبدو الأصداغ وكأن صاحبها ينفخ في بوق باستمرار.

وفن الكاريكاتير يقوم في إدراك التمردات العميقة للمادة، تحت الانسجامات السطحية للشكل: فهو يبالغ في إبراز ألوان التشويهات وعدم الانسجام في الشخص موضوع السخرية: بأن يطيل في الانف في الاتجاه الذي استطال به في الطبعة.

والنفس تشكل المادة، وبهب الجسم شيئا من الخفة المجنّحة: وهذا هو اللطف أو الرشاقة Grâce. لكن المادة تقاوم في عناء وتودّ لو تحوّل النشاط الدائم اليقظة إلى آلية automatisme انها تريد أن تغرس في المادية الآلية الشخص الحي الذي ينبغي عليه أن يتجدد لدى كل لقاء بمثل أعلى حيّ: وهذا بتضاد مع الرشاقة واللطف: وهذا هو ما يثير الضحك. ولهذا وفان المضحك تصلبا أولى منه قبحا ودمامة.

كذلك كل ما يلفت انتباهنا إلى الجانب الجسماني الملدي في الشخص هو أمر يثير فينا الضحك حين يتعلق الامر بالجانب المدوي. فنحن نضحك من خطيب يعطس في أوج حماسته الانفعالية في الخطابة. كذلك نضحك من هذه العبارة التي قبلت في تأبين شخص: ولقد كان فاضلا ومستديرا كله».

ومواقف الجسم الانساني وبوادره وحركاته تكون مضحكة بالقدر الذي به يجعلنا نفكر في شيء آلي فقط،

وحيث يبدو الانسان مجرد العوبة: فالأنف المحمر يبدو مضحكا لأننا تتخيله مغطى بطبقة من القرمز، والملابس كثيرا ما تثير فينا الضحك اذا اثارت فينا معنى الآلية فيمن يلبسها. والطبيعة اذا تصوّرت على هيئة آلية، أثارت الضحك. فأحد الشخصيات في كوميديا حين علم بوجود بركان خامد صاح: ولقد كان عندهم بركان، لكنهم تركوه غيمده.

والمراسم التي تقتضيها الحياة الاجتماعية فيها دائيا جانب يثير الضحك الخفي: فحفلة توزيع جوائز، أو منظر انعقاد عكمة يبدو ان لنا مضحكين اذا أغفلنا الغرض منها ولم نفكر إلا في المراسم المصاحبة لها، ان دكليها مسخرة اجتماعية، تتعارض مع المرونة الباطنة للحياة. والتنظيم الألي للمجتمع بجعلنا نضحك، مثال ذلك: غرق ركاب سفينة في الميناء، فألقى موظفو الجمارك بأنفسهم في الماء بشجاعة وانقذوهم. ولما انقذوهم سألوهم: «هل معكم أشياء تستحق عليها جارك؟ ولهذا فإن الحياة العسكرية، بما فيها من تصلب وآلية، هي مصدر خصب للنكت المضحكة، كما هو مشاهد في أفلام فرناندل، ومسرحيات جورج كورتلين.

وفيها يتصل بهزلي البوادر والحركات يقول برجسون: وإن المواقف والبوادر والحركات التي يقوم بها الجسم الانساني تكون مضحكة بالقدر الدقيق الذي به هذا الجسم يجعلنا نفكر في آلة بحته، (دالضحك، ص ٣٠). كذلك المحاكاة تضحك لأن دمحاكاة شخص هي تخليص جانب الألبة الذي تركه يندس في شخصه من (الكتاب نفسه ص ٣١). فهناك حيث يوجد تكرار تشنم الألية. ويقول: همزلي كل حادث يلفت انتباهنا إلى ما هو جسماني في الشخص، بينها المعنوى هو موضوع النظر، ومن هنا نضحك من خطيب يعطس في اللحظة المؤثرة جدا من خطبته. ونفس المبادي، تنطبق على هزل الموقف وهزلي الكلمات. وفهزلي كل ترتيب للأفعال والأحداث يعطينا، بإيلاجها بعضها في بعض، وهم الحياة والاحساس الواضح بترتيب آلي، (والضحك، ص ٧٠). مثال ذلك: العفريت ذو اللولب. وفيها يتصل بهزلي الكلمات فإننا وإذا تركز انتباهنا على ماديّة مجاز، فإن الفكرة المعبر عنها تصير هزلية، مثل: كل الفنون اخوة، (والضحك، ص(۱۱۷).

#### (يا) ـ فلسفة الحياة:

فلسفة الحياة عند برجسون فيها التطبيق الاكثر منطقية وتنظيها لعيانه للمدة الخالقة. ويتساءل برجسون عن معنى الحياة فيقول: وبالنسبة إلى الوجود الواعي: أن يوجد هو أن يتغير، وأن يتغير هو أن ينضج، وأن ينضج هو أن يخلق نفسه باستمراره (والتطور الخالق، ص٨). إن الكول يعاني الملدة. والملدة معناها الاختراع وخلق الأشكال، والصنع المستمر لما هو جديد على وجه الاطلاق. والمدة غلقه وهو المستمر من الماضي الذي يعرض المستقبل وينتفخ وهو يتقلم. ووأينها حي شيء، فثم يوجد، في مكان ما، سجل يسجل فيه الزمان، (والتطور الخالق، ص ١٧). وإن استمرار التغير، والاحتفاظ بالماضي في الحاضر، والمدة الحقة: هذه الصفات مشتركة بين الشعور وبين الكائن الحي، وص ٢٤). وإن الحي، ومن عن طريق كائن عضوي متطوره (ص ٢٩).

ومن الأفكار الأكثر أصالة في فلسفة الحياة عند برجسون، فكرة السورة الحيوية L'elan vital ومفادها أن والحياة منذ نشأتها، هي استمرار لسورة واحدة توزعت بين خطوط مختلفة للتطور. لقد نما شيء، وتطور بسلسلة من الاضافات التي كانت ألوانا من الخلق. وهذا النموّ نفسه هو الذي أدّى إلى انفصال الميول التي لم تكن تقدر على النمو بعد نقطة معلومة دون أن تصير غير متوافقة فيها بينها. وبكد، لا شيء يمنع من تخيل فرد وحيد فيه، بسلسلة من التحولات المتوزعة على ألاف الفرون، يتم تطور الحياة. أو إذا انعدم وجود فرد وحيد، يمكن أن نفترض كثرة من الأفراد يتوالون في سلسلة على خط واحد، في كلتا الحالتين لن يكون للتطور غير بعد واحد. لكن التطور تم في الواقع بواسطة ملايين من الأفراد على خطوط مختلفة، كل منها أفضى إلى تقاطع، منه تفرعت طرق جديدة، وهكذا باستمرار الى غير نهاية... وعبثا حدثت تقاطعات، فإن حركة الأجزاء استمرت بفضل السورة الأولى للكل. فشيء من الكل بجب إذن أن يبقى في الأجزاء. وهذا العنصر المشترك يمكن أن يكون محسوسا للعيون على نحو معين، ربما بحضور أعضاء واحدة في أجهزة عضوية مختلفة كل الاختلاف: (والتطور الخالق: ص ٥٧ ـ ٥٨).

ويرى برجسون أن الحياة في سيرها لا ترسم مسارا وحيدا، يمكن مقارنته بمسار قذيفة مملوءة أطلقت من مدفع،

بل نحن هنا بالأحرى بازاء قنبلة abus انفجرت فورا على هيئة شظايا يقدّر لها أن تنفجر أيضا، وهكذا باستمرار طوال وقت طويل جدا، (دالتطور الخالق، ص ١٠٧). وتقطع الحياة إلى أفراد وأنواع يرجع إلى سلسلتين من الأسباب: المفاومة التي تشعر بها الحياة من جانب المادة الغليظة، وقوة الانفجار التي تحملها الحياة في داخلها. وهو يشبه تطور الحياة بوجه عام بتطور أخلاق الفرد منا. يقول: «كل منا، وهو يلقى نظرة إلى الوراء على تاريخه، يشاهد أن شخصيته وهو طفل، وإن كانت لا تنقسم، فإنها كانت تضم في داخلها أشخاصا عديدين كان يمكن أن يبقوا مندمجين معا لأنهم كانوا في حال تولُّد وهذا التردد الحافل بالوعود هو واحد من أكثر ألوان سحر الطفولة. لكن الشخصيات التي تداخل بعضها في بعض، تصير غير متوافقة بالنمو. ولما كان كل واحد منا لا بعيش غير حياة واحدة، فإنه مضطر إلى الاختيار. ونحن في الواقع نختار باستمرار، وباستمرار أيضا نتخلُّ عن كثير من الأشياء. والطريق الذي نسلكه في الزمان تناثرت فيه أشلاء من كل ما بدأنا نكونه، ومن كل ما كان يمكن أن نصيره. لكن الطبيعة، وهي تتصرُّف في عدد لا يحصى من الحيوات، ليست مرغمة على مثل هذه التضحيات. إنها تحفظ هذه الميول المختلفة التي تفرّعت وهي تنمو، وتخلق معها ـ سلاسل متباينة من الأنواع التي تتطور على انفصال، (والتطور الخالق؛ ص ١٠٩).

ومع اقرار برجسون بأن التكيّف مع الوسط، شرط ضروري للتطور، فإنه وشيء أن نقر بأن الظروف الخارجة هي قوى ينبغي على التطور أن يحسب حسابها، وشيء آخر أن نقول انها العلل الموجهة للتطور، وهذا القول الأخير هو قول الميكانيكية. انه يستبعد تماما فرض السّورة الأصلية، (دالتطور الخالق، ص ١١١).

أما فيها يخص العلاقة بين الانسان وسائر أنواع الحيوان، فإن الفارق هو في النسب والاختلاف بينها هو في طريقة الغذاء. فالحيوان متحرك بينها الخلية النباتية محاطة بغشاء من السيليلوز يضطرها إلى عدم الحركة. وبين الحركة والشعور توجدرابطة واضحة والنبات لاواع أما الحيوانات فلانها مضطرة إلى السعي بحثا عن غذائها، فقد دلفت في اتجاء النشاط الحركي المكاني، وبالتالي في اتجاه شعور متزايد في السعة والوضوح (ص ١٢٢).

والعقل هوملكة، تصنع الأشياء الصناعية، وخصوصا

الآلات التي تستخدم في صنع آلات أخرى، وتنويع صنعها إلى غير نهاية. ولهذا ينبغي أن نقول وعن الانسان انه صانع homo faber بقدر ما هو ـ أو بالأحرى أكثر مما هو ـ عاقل (ص ١٥١). والغريزة عبارة عن ملكة طبيعية لاستخدام آلية فطرية فارق جوهري بين العقل والغريزة. ووالغريزة التامة هي ملكة استخدام بل وبناء آلات منظمة، والعقل التام هو ملكة صنع واستخدام آلات غير منظمة، والعقل التام هو ملكة صنع واستخدام آلات غير منظمة، (ص ١٥٢).

## (بب)الأخلاق:

وهنا نصل إلى الأخلاق عند برجسون، وكان الناس ينتظرون آراءه الأخلاقية منذ زمان طويل، لأنهم رأوا أن فلسفته لا بد أن تكمل بمذهب في الأخلاق. فأصدر في سنة المولات كتابه المنتظر في الأخلاق وفي الدين بعنوان: هينبوعا الأخلاق والدين، وقد جمع بين الأخلاق والدين، لأنه يرى أن لكليها ينبوعين هما: الانفتاح، والانغلاق. فالأخلاق أخلاقان: أخلاق مفتوحة، وأخلاق مغلقة (أو منغلقة)، والدين دينان: دين مفتوح، ودين مغلق. فلنبدأ بالكلام عن مذهبه في الأخلاق.

وكما ينبغي أن تقوم عليه كل أخلاق، وهو الحرية، يقيم برجسون مذهبه في الأخلاق على أساس توكيد معنى الحرية الانسانية. وفي هذا يقول: وان كل جدّية الحياة تأتيها من حريتنا. فما يصدر عنا، وما هو لنا، ذلك هو ما يهب الحياة مسيرتها الدرامية أحيانا والجادة عامة. لكن وإذا كنا أحرارا في كل مرة نريد أن ندخل في داخل أنفسنا، فإن من النادر أن يحدث لنا أن نريد ذلك، ووالفعل الارادي يؤثر في من يريده، ويعبر بقدر ما في أخلاق الشخص الذي يصدر عنه هذا الفعل. ويحقق، بنوع من المعجزة، هذا الابداع للذات بواسطة الذات، الذي يبدو أنه الغرض من الحياة الانسانية، وعلينا ألا نجعل جهودنا تسيطر عليها العادة، التي هي لون من الألية . وعلى الانسان أن يصارع سيطرة الآلية الناشئة عن العادة، حتى نظل الحرية موفورة نشيطة فعالة.

ولقد قلنا ان من رأي برجسون أن للأخلاق\_ كها للدين ـ ينبوعين : الانفتاح والانغلاق.

أما الأخلاق المغلقة فهي أخلاق المجتمعات المنغلقة، الشبيهة من بعض النواحي مبخلية النحل أو بيت

النمل. . وكان برجسون في والتطور الخالق، قد بين أن تطور المملكة الحيوانية قد تم على خطين متباينين: أحدهما، لدى الحشرات، أدّى إلى الغريزة، والثاني، لدى الانسان، أدى الى العقل: «وبفضل هذا الأصل المشترك، يشارك الانسان في نفس التضامن بين الجزء والكل كها نجده، في عالم الحشرات، بين نحل خلية، أو بين نمل بيت نمل، مع هذا الفارق وهو أن ما يتم في الجماعات الحيوانية غريزياً، أي بالضرورة، ندين به للعادة في الجماعة الانسانية، حتى ان نسبة الالتزام الى الضرورة، كنسبة العادة إلى الطبيعة، وينبوعاً الأخلاق والدين، ص ٧). ونحن في الأوقات العادية غتثل الالتزامات أولى من أن نفكر فيها. وإذ العادة تكفي. وفي الغالب لا يكون علينا الاّ أن نرسل أنفسنا على سجيتها كى نعطى المجتمع ما ينتظره مناه (الكتاب نفسه ص ١٢) والواجب، مفهومًا على هذا النحو، يتم آليا دائها تقريبًا. والالزام الاخلاقي ليس إلا الضغط الذي يمارسه المجتمع على الفرد بواسطة العادة، وما هي الا محاكاة للغريزة.

ويؤكد برجسون الفارق العميق بين والمجتمع المغلق، ووالمجتمع المفتوح،، بين والنفس المغلقة، ووالنفس المفتوحة، بين والأخلاق المغلقة، ووالأخلاق المفتوحة،

وما عير المجتمع المغلق، وهو المقدر لنا بالطبيعة، هو أنه في كل خطة يشمل عددا معينا من الأفراد، ويستبعد الآخرين، (ص ٢٥) والفريزة الاجتماعية، وهي أساس الالتزام الاجتماعي، تستهدف دائها مجتمعا مغلقا، مهها يكن اتساعه: الأمة، الوطن، الخ. ولا تستهدف لبدا الانسائية في مجموعها. وذلك أنه بين الأمة، مهها تكن كبيرة، وبين الانسائية، هناك كل المسافة التي تفصل بين المتناهي وبين اللاعدود، بين المغلق وبين المفتوح،

والفارق بين المغلق والمفتوح فارق في الطبعة، وليس في الدرجة، ولاينتقل الانسان من التعلق بالوطن إلى حب الانسانية. وومن ذا الذي لا يرى أن التماسك الاجتماعي يرجع، إلى حد كبير، إلى الضرورة التي تشعر بها الجماعة للدفاع عن نفسها ضد الآخرين، وأنه أولا ضد سائر الناس يحبّ المرء الناس الذين يعيش معهم؟» إننا نحب بالطبع ومباشرة ـ أهلنا ومواطنينا، بينها حبنا للانسانية هو حب مكتسب وغير مباشر، ويمثل نوعا آخر من الاخلاق يختلف عاما عن حبنا للأهل والوطن. إنه يمثل نوعا آخر من الاخلاق المجتمع اللتزام يوضع فوق الضغط الاجتماعي. وأخلاق المجتمع

المغلق تكون أصغر وأكمل كليا رجعت إلى صيغ لا شخصية، أما الأخلاق الكاملة فينغي أن تتجسد في شخصية ممتازة تصير قدوة تحتذى. ومن خلال الله، وفي الله، يدعو الدين الانسان إلى حب الجنس البشري. وفي كل زمان ظهر أناس استثنائيون تجسدت فيهم الأخلاق الكاملة. فقبل القديسين المسيحيين عرفت الانسانية حكها يونان، وأنبياء إسرائيل، ورهبان البوذية، وغيرهم. والقديسون ليسوا في حاحة إلى الوعظ، بل يكفيهم أن يوجدوا، ذلك أن وجودهم نداء ودعوة.

وبينها الالتزام الطبيعي ضغط أو دفع، يوجد في الأخلاق الكاملة نداء: نداء البطل، تفان، بذل الذات، روح التضحية، المحبة، وتلك هي القسمات المميزة للأخلاق الانسانية.

في المجتمع المغلق تدور النفس في دائسرة، انها مغلقة، وعلى عكس هذا تماماً موقف النفس المفتوحة، ولو قلنا انها تشمل الانسانية كلها لما بالغنا كثيراً، بل لما قلنا ما فيه الكفاية، لأن حبها ينتظم كل الحيوانات والنباتات، والطبيعة بأسرها.

والأخلاق تشمل جزاين متميزين: أحدهما له سبب وجوده في التركيب الأصلي للجماعة الانسانية، والآخر يجد تفسيره في البدأ الفسر لهذا التركيب. في الأول يمثل الالتزام الضغط الذي تمارسه عناصر المجتمع بعضها على بعض، وفي الثاني: الالتزام هو قوة طموح أو سورة. وكبار الذين اقتادوا الانسانية، واقتحموا حواجز المدينة، يبدو أنهم بهذا قد وضعوا أنفسهم في اتجاه السورة الحيوية. ونحن في سيرنا من التضامن الاجتماعي الى الأخوة الانسانية، نقطع الصلة مع طبيعة معينة، لا مع كل طبيعة. ونحن الما الطبيعة المطبوعة ابتغاء العودة الى الطبيعة الطابعة.

والضمير، الذي يضع الواجبات نحو المجتمع ونحو اعضائه ، هو ناتج المجتمع، أي ناتج الطبيعة التي خلقت هذا المجتمع. وهو يأمر بالتكافل الاجتماعي وضبط النفس والنضال ضد الاجنبي. واذا شعر المراجاجة الى تجاوز نطاق مجتمعه، فهذا نوع من ومقاومة المقاومة والواجبات في الاخلاق المغلقة تبدو غير شخصية واذا بحثنا في جدورها ، وجدناها تمتد في المقتضيات التي

يقتضيها المجتمع. انه هو الذي ألزم اعضاءه بها. وهذا الالزام يشبه الرابطة الجامعة بين أفراد خلية نحل.

والفرد الذي أدى كل الواجبات التي يقتضيها منه المجتمع المغلق «يشعر» بالراحة bien-être الفردية والاجتماعية المشابهة لتلك التي تصحب الممارسة العادية للحياة».

أما في الأخلاق المفتوحة فثمة شعور بانفعال جديد، هو الينبوع لكل الابتكارات العظمى، في الفن، والعلم، والحضارة الانسانية وهذا الانفعال بهر كيان النفس هزأ عيفاً لكنه على نوعين: فاما أن يحدث اهتزازاً سطحياً، واما أن يكون «تحريكاً للأعماق». وهذا النوع الثاني هو الذي يستشعره الإبطال والقديسون وكبار الصوفية. و وال الصوفية، الحقيقيين ينفتحون ببساطة على الموجة التي تجتاحهم، والحاجة الى أن ينشروا حولهم ما تلقوه هم يستشعرونها كسورة محبة: عبة يطبع عليها كل واحد منهم خاتم شخصيته، عجة هي في كل واحد منهم انفعال جديد تمامً، قادر على نقل الحياة الانسانية الى نغمة أخرى مختلفة أعاماً، عبة تجعل كل واحد منهم عبوباً لذاته، وبه ومن أجله أناس أخرون يدعون نفوسهم تنفتح على عبة الانسانية».

وعلى هذا النحو نشأت الأخلاق الداعية الى عبة الجنس البشري كله، والتي وضعت واجبات الانسان الفرد نحو الانسانية جمعاء.وهي واجبات ليست غير شخصية مثل تلك التي فرضتها الأخلاق المتعلقة ، بــل في الأخلاق المفتوحة نداء: ونداء البطولة».

### يج) ـ الدين:

في الفصلين الثاني والثالث من كتاب «ينبوعا الأخلاق والدين» يدرس برجسون حقيقة الدين. وكها قلنا يقسّمه -كسها قسّم الأخسلاق - الى دين مفسوح ودين مغلق، ويسميهها: الدين الديناميكي، والدين الاستاتيكي.

أما الدين الاستاتيكي فليس من نتاج العقل، بل يدين بنشأته اللوظيفة المخترعة للاساطيره التي تفسر بقايا الغريزة المحيطة بالعقل كالهداب. ولما كان العقل يميل الى فصل الفرد عن المجتمع ويهدد بقطع التماسك الاجتماعي في بعض النقاط، فإن الطبيعة تفعل ضدهذه القوة المحللة المى للعقل: وبهذا نفسر الوظيفة المخترعة للاساطير، والني

تنتج الخرافات والامتثالات الخيالية والطّبرة superstition والاعتقاد الديني. والدين البدائي هو أولًا احتياط ضــد الخطر الذي يتعرض له المرء متى ما فكر في ذاته ولم يفكر إلا في ذاته. وهذا رد فعل دفاعي من الطبيعة ضد العقل. وثانياً: «الدين رد فعل دفاعي للطبيعة، بواسطة العقل، ضد تصور حتمية الموت. (١٠٠٠ ينبوعا.... ص ١٣٧٤). وضد فكرة الموت، يضع الدين ـ كترياق مضاد ـ فكرة البقاء بعد الموت، ابتغاء اعادة التوازن لصالح الطبيعة. والجماعة تهتم برد الفعل هذا، كما يهتم الفرد. فمن المهم اذن أن يبقى الموق حاضرين. وبعد ذلك تنشأ عبادة الاجداد. هنالك بقرّب بين الموتى والألهة. وعملي هذا فإن فكرة بقاء الانسان على هيئة ظل أو شبح ـ فكرة طبيعية. والتصور البدائي للبقاء بعد الموت هو اذن ظل فعَّال، نشيط، قادر على التأثير في الأحداث الانسانية. ولما كانت الدفعة الحيوية متفائلة، فإن كل التصورات الدينية الصادرة مباشرة عنها هي ردود فعل دفاعية من جانب الطبيعة ضد تصور العقل. وتصور برجسون للصلاة والتضحية تصور مضاد للنزعة العقلية، انه يعزو إليهها دوراً اجتماعياً، فالصلاة في أدني درجاتها كانت تستهدف، ان لم يكن ارغام ارادة الألهة وخصوصاً الأرواح، فعلى الأقل الى اجتلاب رضاها ومعونتها. اما التضحية ـ أي تقديم القرابين \_ فلا شك أنها كانت في البدء قرباناً يقصد به الى شراء رضا الاله أو الى توقى غضبه. وبالجملة. ، فإن الدين الطبيعي هو درد فعل من جانب الطبيعة ضد ما عسى أن يكون هناك من مضايقات للفرد، ومفكّكات للمجتمع، تأتي من ممارسة العقل، (ص ٢١٥).

لكن الدين الاستاتيكي ليس هو كل الدين، اذ لا بد من الانتقال من الدين الاستاتيكي الخارجي، الى الدين الديناميكي الباطن؛ وكلاهما لا ينبق من العقل. وبينها الاستاتيكي تحت عقلي، فإن الديناميكي فوق عقلي. كما أن الدين الاستاتيكي يدين بأصله وللوظيفة المخترعة للأساطيره، أعني لهذه البقية من الغريزة التي تحيط بالعقل كأنها هالة، كذلك القوة المولدة للدين الديناميكي هي ذلك الهداب من الوجدان المحيط بالعقل. وبعبارة أخرى: والدين الحياة، مع السورة الحيوية أو التطور الخالق. الحالق للحياة، مع السورة الحيوية أو التطور الخالق. ومعنى هذا أن الدين الديناميكي يستمد أصوله من التصوف الذي يؤمن للنفس، على شكل ممتاز، الطمأنينة التصوف الذي يؤمن للنفس، على شكل ممتاز، الطمأنية

والسجو اللذين مهمة الدين الاستاتيكي توفيرهما. وهذا الجهد الخلاق يأتي من الله. انه هو الله نفسه (دينبوعا... ص ۲۲۷). وبالقدر الذي به التصوف استمرار للفعل الألهى، فإنه خلق وحب. لكن هذا لا يصدق إلا على التصوف الكامل، كما نجده في المسيحية، لا على التصوف اليوناني، الذي هو عقلي النزعة كثيراً، ولا على التصوف الشرقي (البوذية) الذي هو متشائم جداً. ان تياراً هائلًا من الحياة قد غمر كبار الصوفية النصاري دومن حيويتهم المتزايدة انطلقت طاقة، وجسارة ، وقوة تصور وتحقيق هائلة. ويمكن أن نتذكر ما قام به، في ميدان العمل، رجل مثل القديس بولس أو القديسة تريزا الأبلية، والقديسة كترينا السبيناوية، والقديس فرنشسكو، وجان دارك وكثيرون غيرهم، («ينبوعا.... ص ٢٤٣٠). والحب الذي يستهلك الصوفي الكبير ليس مجرد حب انسان لله. بل هو حب الله لجميع الناس. ومن خلال الله، وبالله، يحب الانسانية كلها حبأ إلهيأ، (ص ٢٤٩).

وفي الفصل الأخير من كتاب وينبوعا الأخلاق والدين، وعنوانه: والآلية والتصوف، يتناول برجسون مشكلة العصر الحاضر، وهي مشكلة الصراع بين طغيان الآلية وتضاؤ ل نصب الروح. وفيه ينعى على العصر الحالي بينا بقيت نفس الانسانية وطغيان الآلية على نحو مفرط جداً، بينا بقيت نفس الانسانية على حالها. ومن هنا ذلك الفراغ بين الجسم والنفس. ومن هنا المشاكل الرهبية الاجتماعية والسياسية والدولية. ان هذه الآلية المفرطة في حاجة الى ما يوازنها من الصوفية. والآلية لن تجد وجهتها الصحيحة إلا افاصلت الانسانية بواسطتها، بعد أن حنتها الى الأرض أكثر فأكثر، النهوض والنظر الى السياء. ويكفي أن تظهر عبقرية صوفية كي تجر وراءها انسانية تضخم جسمها بدرجة هائلة، وتقتادها الى النفس المتجلية بفضلها.

ويتناول برجسون بعض الأفكار السياسية الرئيسية. فنراه يشيد بالديمقراطية لأنها، من بين كل النظم السياسية، هي التي تعلو في مقاصدها على الأقل على ظروف المجتمع المغلق. وان الديمقراطية النظرية تنادي بالحرية، وتطالب بالماواة، وتوفق بين هاتين الاختين المتعاديتين بأن تذكرهما بأنها أختان، واضعة الاخاء فوق كل شيء ... ان الاخاء هو الأمر الجوهري. وهذا ما يجوّل لنا أن نقول ان الديمقراطية انجيلية في جوهرها،

- S. CARAMELLA, B., Milano 1926.
- V. JANKÉLÉVITCH, H. B., Paris 1931.
- 2ª cd. 1959.
- A. METZ, B. et le bergsonisme, ivi 1933.
- L. HUSSON, L'intellectualisme de B., ivi 1947.
- H. SUNDIN, La théorie bergsonienne de la religion, ivi 1948.
- L. GIUSSO, B., Milano 1949.
- R. GALEFFI, La filosofia di B., Roma 1949.

1951. (La philos. religieuse de B., ivi 1946).

- F. LION, Cartesio, Rousseau e B., tr. it., Milano 1949.
- L. ADOLPHE, La dialectique des images chez B., Paris
- A. MARIETTI, Les formes du mouvement chez B., Paris 1953.
- N. CIUSA, Inchiesta sul bergsonismo, Sassari 1953.
- J. DELHOMME, Vie et conscience de la vie. Essai sur B., Paris 1954.
- V. MATHIEU, B.: «Il profondo e la sua espressione», Torino 1954.
- A. CRESSON, B., Paris 1955.
- R. M. MOSSÉ-BASTIDE, B. éducateur, ivi 1955 (con bibl. gener.).
- G. PFLUG, H. B. Quellen und Konsequenzen einer induktiven Metaphysik, Berlin 1959.
- J. CHEVALIER, Entretiens avec B., Paris 1959 (et: in Les grands courants. Portraits, pp. 123-52).
- autori vari, Pour le centengire de B., Paris 1959.
- Hommage à H. B., Bruxelles 1959.
- Omaggio a H. B., Brescia 1959.
- B. et nous, «Actes X Congr. Soc. philos. de langue fr.» (Congr. B.), 2 voll., Paris 1959-60 (in I: L. TATAR-KIEWICZ, L'esthétique de B. et l'art de son temps).
- J. GUITTON, La vocation de B., ivi 1960.
- Hommage solennel à H. B., ivi 1960.
- F. HEIDSIECK, H. B. et la notion d'espace, ivi 1961.
- H. GOUHIER, B. et le Christ des Evangiles, ivi 1961.
- The Bergsonian Heritage, ed. T. HANNA, New York 1962.

ودافعها هو المحبة؛ (ص ٢٠٤).

ويرى برجسون أن السلام محاولة لتجاوز حالة الطبيعة الموجودة في المجتمع المغلق، اذ الأصل في الحروب هو الملكية، سواء أكانت فردية أم جماعية. فاذا أريد الغاء الحروب فيجب قدر المستطاع التخلص من التحامل ضد الاجنبي، وتجنب تضخم السكان وذلك بالتحكم العقلي في النسل، والعودة الى الحياة البسيطة.

ويشيد، ها هنا، بقيام «عصبة الامم» ، لكنه يرى أن منظمة دولية تهدف الى القضاء على الحروب يجب أن تعمل على القضاء على الأسباب المؤدية الى الحروب، تلك الأسباب هي تضخم السكان، وعدم توزيع المواد الأولية توزيعاً المدول. فذا يجب أن تعمل هذه المؤسسة الدولية على عدالة توزيع المواد الأولية، وعلى تنظيم تداول المنتجات. كذلك ينبغي عدم التمسك بسيادة الدولة المطلقة، يقول برجسون: «انه لخطأ خطير الاعتقاد أن منظمة دولية يمكن أن تحصل على السلام النهائي دون أن تتدخل بالقوة في تشريعات الدول المختلفة وربما أيضاً في ادارتهاه.

## مسراجسع

بنروبي: «مصادر وتيارات الفلسفة المعاصرة في فرنسا» ، ج٢، ص ١٧٥ ـ ٢٤٩ ، ترجمة عبد الرحمن بدوى، القاهرة سنة ١٩٦٧.

- J. BENDA, Le bergsonisme, 1912.
- ID., Sur le succès du bergsonisme, ivi 1914.
- E. LE ROY, Une philosophie nouvelle. H. B., ivi 1912.
- J. MARITAIN, La philosophie bergsonienne, ivi 1913.
- 2º ed 930.
- ID., De B. à Thomas d'Aq., New York 1944.
- --- tr. it., Milano 1947.
- -- Ch. PEGUY, Note sur B., ivi 1914; n. ed. 1935.
- F. OLGIATI, La filosofia di E. B., Torino 1914.
- 2ª ed. 1922.
- A. THIBAUDET, Le bergsonisme, 2 voll., Paris 1924.
- J. CHEVALIER, B., ivi 1926.
- n. ed. 1948.
- tr. it., 2º ed., Brescia 1947.

— G. MOURÉLOS, B. et les niveaux de réalité, Paris 1964. In it. cfr. anche: J. COLLINS, Studi sulla filos. moderna, tr. it., Torino 1959, pp. 598-627.

- R. CAVADI, L'apprendimento genuino del tempo nella metafisica di H. B., in «Teor.», 1966, pp. 45-96.

— M. FABRIS, La filos. sociale di H. B., Bari 1966. V. aussi «Les études bergsoniennes» (Paris, 1948).

برديائف

#### Nicolas Berdiaev

فيلسوف ديني روسي .

ولد في ١٩ مارس سنة ١٨٧٤ في مدينة كيف (روسيا) من أسرة نبيلة. وقد بدأ تطوره الفكري بأن كان اشتراكياً، وحاول التوفيق بين ماركس وكنت. لكنه ابتداء من سنة ١٩٠١ وتحت تأثير نبشه خصوصاً، تخل عن الماركسية. وعاش من سنة ١٩٠١ الى سنة ١٩٠٨ في بطرسبرغ (لينينجراد حالياً) وشارك في حركة والتجديد الروسي، وهي حركة دينية النزعة. وفي سنة ١٩٠٩ أقام الروسية، في فبراير سنة ١٩٠٧ حاول أن يلعب دور الاعتدال ، وانتخب نائباً في وعملس الجمهورية، الذي لم الاعتدال ، وانتخب نائباً في وعملس الجمهورية، الذي لم يعش طويلاً. وفي سنة ١٩١٨ صار أستاذاً في جامعة بعش موسكو، حيث ألقى محاضرات نشر بعضها في سنة ١٩٢٣ في برلين تحت عنوان: ومعنى التاريخ ، وبعضها الأخر بعنوان دروح دوستويفسكي».

ولكنه طرد من روسيا في سنة ١٩٢٧ باعتباره وعدواً ايديولوجياً للشيوعية. فلجأ الى برلين حيث عاش فيها من سنة ١٩٢٧ الى سنة ١٩٧٤. ومن ثم انتقل الى باريس في سنة ١٩٧٤ حيث عاش في ضاحية كلامار Clamart حتى وفاته في ٢٧ مارس سنة ١٩٤٨.

فليفته

في الحاضر ماض يصرخ في طلب الحياة على لسان نفر خارق يشتف من الينبوع الأصيل، وإن استقى من

تراب الواقع الحي، فتراه يتطاول بروحه إلى الأعصار الأولى حتى يعيش في إيمان الوحى العنصري، ويخيل إليك أن الطبيعة نفسها قد مالأته على هذا التوجيه فأفاضت عليه من القسمات البدنية ما يلس على الناس تجسده لتلك القيم الأولية. ولكيلا يرد العصر عنه فلا يصبح متوحداً أو ظاهرة غريبة أدعى إلى حب الاستطلاع المشدوه منه إلى التقدير المشارك والاتباع السخى، تشاهده يشارك في التيارات الفكرية البارزة العصرية فيحيص بدقائقها ويغوص على حقائقها. وقد يمعن في التمويه حتى ليخيل إلى الناظر العابر، بل والناظر المتفطن، أنه من أهلها، والواقع أنه ما تظاهر بالمشاركة فيها إلا ليبدو أقدر على الانقضاض عليها والانتقاص من أطرافها. لكن انزع الطلاء ومزق الحجب، تتكشف لك حقيقة عارية بذهل من هولها المفتونون، بيد أن البراعة كل البراعة في نزع الطلاء وتمزيق الحجب، لأنها من الدقة واللباقة بحيث لا تنقاد إلا للبد الصَّناع. وهيهات أن تظفر بها إلا بعد صراحة جارحة وقحة فيها استعلاء نبيل

وتلك «الأولية» تلبس رداءين: صفاء الدين، وأصالة الحكمة. وكان أصحبابها يعبرون مباشرة عن الظاهرة « الأولية » بالمعنى الذي لهذا التعبير عند جيته، وإن كانوا في الواقع لا يتعلقون إلا بجانب منها محدود، يصورون مشاكل الواقع وفقاً له، ويلونون نظراتهم في الأحياء والأشياء والمذاهب بألوانه. وتظاهرهم بالتسليم ببعض النواحي في المذاهب المعارضة، إنما هو احتيال لينطلي عليك إغراؤهم المحسول بالرضى الزائف.

ولعل أبرز من يمثلون هذا الاتجاه في هذا العصر شخصيتان ممتازتان لهما كبير الأثر في التوجيه الروحي المعاصر، أولاهما: هرمن كيزرلنج، الحكيم الشمالي صاحب مدرسة الحكمة، والمارد الأشقر الذي انطوى على القوى الأرضية في حكمة ارتوت من أمواج الكنج المقدسة، وطوفت على الأرض في نزعة عالمية تمتد أصولها إلى غوامض الأسرار الكونية، وقد توفي في نيسان سنة ١٩٤٦، أما الآخر ـ وهو موضوع حديثنا الآن ـ فهو نقولا برديائف، العارف الروسي الأكبر.

عريض الجبهة، مبسوط المحيّا، في نظراته رقة، وفيها مكر أليف، وفي قسماته قوة، وإن اتسمت خطوطها بالصفاء المتفتح على الأفاق الفسيحة، ورأس جميل يشع

منه نور النبوة في تشابه غريب ورؤ وس الأنبياء في الرسم الجداري الذي صنعه مايكل انجلو في القبة السكستية ، وقد أحاط به شعر جفال زاد من مهابته وروعة طلعته.

ولد في سنة ١٨٧٤ عدينة كييف من أسرة نبيلة نضرب أعراقها في التقاليد الحربية الروسية الأثيلة، بيد أن جدته كانت فرنسية كاثوليكية هاجرت إلى روسيا، ثم أرسل-شأن لدانه \_ إلى المدرسة الحربية في كييف فلم يطب له بها مقام، فالتحق بالجامعة حيث درس العلوم الطبيعية والقانون. وفي كييف ذلك البلد العتيق الـذي كـان العاصمة الروحية زمناً طويلًا، فأبدعت الأساطير الرائعة التي تدور حول الأمير فلاديمبر (سنة ١٠٠٠ ميلادية) ومنضدته المستديرة، عرف شخصيتين ممتارتين سيكون مصيرهما معه في المنفى بباريس هما سرج بولجاكوف الاستاذ بالمعهد الأرثودكسى بباريس، وليون شستوف صاحب الأبحاث العميقة عن كيركجور وتولستوي ودوستويفسكي المتوفي منذ عهد قليل. وشارك في حركات الطلاب الاشتراكية الديمقراطية فنفى إلى فولونطا بشمال روسيا، وكان من رفقاته في النفى سافنكوف الإرهاب الشهير، ولونتشرسكي الذي صار له في دولة السوفييت مكانة ظاهرة فأصبح مندوب الشعب في التعليم العام.

ولكن كانت روسيا في ذلك الحين تجعل قبلتها الروحية الأولى المانيا، فكان للفكر الالماني ممثلًا في مختلف رجاله، أخطر الأثر في التكوين الروحي للطبقة المعروفة باسم والانتلجنسيا،، وهي طبقة لا تعني بالضرورة رجال الفكر، بل تعنى كل المشاركين بحماسة في الشؤون السياسية سواء أكانوا من أهل الفكر والثقافة أم لم يكونوا. وكان لهيجل \_ على وجه التخصيص \_ بالغ النفوذ هو وأتباعه، خصوصاً أصحاب الميسرة من مدرسته وعلى رأسهم فويرباخ واشتروس وماركس. ولعل هؤلاء الشباب البروس لم يمجدوا مباركس أنذاك إلا ببوصف هيجليباً فحسب، وما حماستهم للماركسية إلا حماسة للهيجلية كها فهمها ماركس، أو بالأحرى كها أفسد فهمها ماركس، هذا كنت ترى الصفوة المثقفة من الروس ظمأى إلى الثقافة الألمانية العميقة، ولا ترى لها كعبة روحية تقصدها غير برلين أو هيدلبرج أو غيرهما من مدن الجامعات في المانيا، فلا تكاد تسنح لها فرصة الذهاب حتى تبادر باغتنامها، لدرجة أنك لا تكاد تذكر شخصية روسية على جانب من

التفوق العقلي لم تدرس في المانيا أو تزرها فتطيل الزيارة تزوداً من ثقافتها الرفيعة.

لهذا فإن نقولا برديائف لم يكد يطلق سراحه من منفاه في فولونطا حتى ارتحل إلى ألمانيا للدراسة في جامعاتها سنة ١٩٠٣، وبخاصة في هيدلبرج ذات العراقة الموغلة في تقاليد الحكمة والمعرفة الإنسانية. وهنا في أحضان الغابة السوداء بما فيها من أسرار موحية وكوامن روحية، راح يستعيـد نفسـه ويلتمس سبيله الحقـة. وسبيله الحقة أن يكتشف ذاته الأولية، ذاته الروسية بما تنطوى عليه من خوارق وغموض وتصوف ونزعات لامعقولة ، ونزوات فيها خليط من الأفكار الشاذة حتى المرض، المتناقضة حتى القلق، روح الاستبس المستسلم لغوامض الأسرار الكونية، هذه الروح المريضة وفي مرضها سر شفائها. لقد كــان خاضعاً إبان مقامه في كبيف لتأثير كارل ماركس وفريدرش نيتشه وكنت وإبسن. ولكن هؤلاء ما كانوا في الواقع إلا بضاعة مزجاة الى روسيا في غير انسجام واضح مع روحها الحقيقية التي اتينا على وصفها، لهذا تأثر بهم من تأثر لا بروحه، بل بعقله، فها أبعد الفارق بـين روح هؤلاء، الروح الشمالية المتوثبة إلى اللانهائي، وبين روحها هي ، روح السهل المذعن لقوة غامضة!

أجل، كان الإعجاب شاملًا كاملًا بهؤلاء في روسيا، ولكن من جانب ذوي النزعة الغربية، لا من جانب المثلين الحقيقيين للروح السروسية، فهؤلاء الاخيرون نبذوهم على خلاف، وانطووا على ذواتهم يفتشون في أتاويهها \_ التي وانت عليها ألوان الطلاء الزائف الذي فرضه بطرس الاكبر على روسيا فرضاً \_ عن روحهم الأصيلة.

هناك نأى برديائف جانباً عن أولئك الهداة القدماء: ماركس ونبتشه وكنت. وكان عليه أن ينشد هداة جديدين، وكان عليه كن ينشد هداة جديدين، وكان عليه كذلك أن يبحث عنهم بين الألمان \_ أليست الثقافة الألمانية هي التي لا معدل عنها عند كل روسي مثقف؟ ووجد أولئك الهداة في أشخاص يمكن أن يكون بينهم وبين النزعة الصوفية الروسية أصرة رحم، وعلى رأسهم: يعقوب بيمه، الصوفي الألماني المتلفع بالرموز الكونية ، والسر الأكبره؛ \_ ثم شلنج، الفيلسوف الرومنتيكي الضارب في فيافي الصوفية العقلية.

وانتهت حياة الطلب وبدأت حياة الكتابة، وهو كان قبد نشر من قبل في سنة ١٩٠٠ دراسة عن الانجه والفلسفة النقدية في صلتها بالاشتراكية ا فنقد الأنجه صاحب تاريخ المادية، على أساس مذهب المثالية. ثم نشر في السنة التالية كتاب الأول عن «الذاتية والفردية في الفلسفة الجمعانية، محاولًا فيه أن يجد مركباً من الماركسية والمثالية الكانتية ضد مذهب الوضعية. وكتب دراسة في كتاب توفر عليه عديدون سنة ١٩٠٤ بعنوان «مشاكل المثالية» وعنوان هذه الدراسة: «من وجهة نظر سرمدية»، تتبدى فيها لأول مرة نوازعه الجديدة، إذعرض فيها تطور المادية التاريخية نحو مثالية مسيحية . وكان أصحاب هذا الكتاب يرمون من وراثه إلى الثورة على فريق لينين والثوريين الماركسيين، مستهدفين مع ذلك إلى إقامة العدل الاجتاعي والديمقراطية الصحيحة في ثورة على القيصرية، وهاجموا مرة أخرى أولئك وهؤلاء في كتاب ظهر سنة ١٩٠٩ بعنوان: ومراحل، معنيين خصوصاً بالهجوم على النزعة الإلحادية المتغلغلة في طبقة «الانتلجنسيا».

فصار برديائف كاتباً حراً يدعو إلى العدل الاجتماعي الممزوج بالروح المسيحية. فكتب والوعي الديني الجديد والمجتمع، و والأزمة الروحية في طبقة الانتلجنسياه. وفي اثناء مقامه بإيطاليا سنة ١٩١١ ألف كتابا بعنوان «معنى الفعل الخالق، وقد نشر في موسكو سنة ١٩١٦. لكن على الرغم من نزعته الدينية هذه فقد وقع في عراك مع والمجمع المقدس، فهاجمه في مقال بعنوان وخانق الروح، وهو يقصد به المجمع المقدس، الذي سرعان ما رفع أمر برديائف للقضاء، لكن الحرب الكبرى الأولى والثورة التي تلتها أطاحتا بهذه القضية.

وفي سنة ١٩١٧ قامت الثورة البلشفية الكبرى في روسيا، فالتزم خلالها موقفاً حراً. فلا هو إلى فريق الثوار لانه كان يعلم ما تنتهي إليه هذه الثورة من مصادرة لكل حرية ولا الى فريق الروس البيض لأن هؤلاء كانوا قد أفسدوا الأمور في روسيا من قبل إلى ابعد حد فاستعبدوا الأحياء والأشباء. ثم عين في سنة ١٩٢٠ أستاذاً في كلية الفيلولوجيا والتاريخ بموسكو، وهنالك ألف عدة كتب: عن وليونتيف، الحياة والوجود، لكنه لم يستطع نشرها إلا في الخارج خصوصاً في ألمانيا.

لحن أنى له أن يعيش في العهد الجديد! ضاق بالعهد الجديد وضاق به هذا العهد الجديد فاعتقله في السجن مرتين ثم نفاه أخيراً سنة ١٩٢٧ عن روسيا نهائياً، فغادرها إلى برلين حيث نظم أكاديميته الدينية بمعاونة جمعة الشبان المسبحية الأميركية، وبقي بها ثلاث سنوات نشر في خلالها كتابه المعروف «عصور وسطى جديدة». ثم غادر برلين إلى باريس سنة ١٩٢٥ فأنشاً فيها مجلة روسية بعنوان الحرة (سنة ١٩٢٧)، «مصير الإنسان» (سنة ١٩٣١)، «مصير الإنسان» (سنة ١٩٣١)، «الميام المعاصر» (سنة ١٩٣٩)، «المروح والواقع» (سنة العالم المعاصر» (سنة ١٩٣٤)، «المروح والواقع» (سنة العالم)، وظل يحيا في باريس مشاركاً في بعض المؤتمرات الفكرية العالمية، مرموقاً في الوسط الفكري بفرنسا، ومنها في سائر العالم حتى توفي سنة ١٩٤٨).

وبرديائف قد استأنف الحركة القوية التي بدأت في روسيا في النصف الثاني من القرن الماضي وكان من رجالها تشادائف Tchaadaeff وإيفان كرئيفسكي Tchaadaeff وألكسيس خومياكوف Alexis Khomiakoff، ثم على وجه التخصيص فلاديمير سولوفيف. وكان سعى هؤلاء متجهأ إلى تجديد النزعة الدينية في روسيا لما أن رأوا الفارق بين خصب الكنيسة الكاثوليكية وفقر الكنيسة الشرقية من حيث التطور الروحي، فهذه الأخيرة لا تكاد تملك منه إلا الليتورجيا وعبادة الايقونات، فكلتاهما تميز الأرثوذكسية الروسية من الكاثوليكية الالتينية. ولا ينزال لتلك الليتورجيا (المراسم والطقوس والأناشيد الخ) كل جمالها، لكن هذا لا ينهض على قدميه إذا قورن بالتطور الفكرى الكبر الذي مرت به الكنيسة الغربية، خصوصاً في العصور الوسطى حيث تكونت العقيدة في صورتها العقلية المكتملة، وشيدت كاتدراثيات فكرية لا تقل في سموقها ودقتها عن الكاتدرائيات القوطية الفنية. فتنبه أولئك النفر إلى واجبهم ف سبيل تجديد الحياة الروحية الدينية في تلك الكنيسة الشرقية، ورأوا أنها كانت الأجدر بالسبق في هذا المضمار ولأن الشمس تشرق في الشرق، ومن الشرق يشع كل نور ديني. فالشرق بلد الوحي، والغرب بلد الحضارة. الشرق أقرب إلى ينابيع نشوء كل حياة، إنه ملكوت المتكويس، (برديانف: «الفكرة الدينية الروسية» في «الروح الروسية» ص٩).

والشرق الذي يقصده هؤلاء هنا هو الشرق بالنسبة إلى اوروبا، أي روسيا، فتصوروا أن لها رسالة دينية خاصة هي كلمتها الأخيرة التي ستكون فيها النجاة لأوروبا، ولن تكون دينية إلا في روحها، أما في انطباقها فتشمل كل مرافق الحياة وبخاصة الاجتماعية. ومن ثم تبلورت الخصومة بين المستغربين والمتشرقين: من يتجهون إلى أوروبا الغربية، ومن ينطوون على نفوسهم في أسرار أوروبا الشرقية، أعني الروسية. واستعرت بكل قواها بين الشرقين على النحو الذي أوضحناه في موضع آخر (راجع كتابنا: واشبنجلره) على نحو لا نحتاج بعده هنا إلى فضل بيان. إنما نشير إلى بعض المعاني العامة التي انطوى تحت لوائها عمل هؤلاء.

وأولها فكرة الحكمة التي أخذها سولوفيف عن المذاهب المستورة في القبالة، ووفقاً لتمجيدها في سفر الحكمة أو سفر يشوغ بن شيراخ في دالعهد القديم، من الكتاب المقدس. ولكنه يجيلها إلى المسيحية بقوله إن الحكمة هي السيدة العذراء والحكمة هي الوحدة في الله، وهي أيضاً تجليه المثالي وطبيعته السرمدية.

ثم فكرة الإنسان الإله، أي أن الغاية التي يجب أن يسعى إليها الإنسان هي التشبه بالإله، على أساس الكلمة المشهورة التي قالها اثناسيوس: «صار الله إنساناً كيها يصير الإنسان إلهاه. وهم في هذا الاتجاه يشبهون إلى حد بعيد بعض الصوفية المسلمين، خصوصاً ابن عربي ومدرسته.

ثم لعبت الأفكار الأخروبة دوراً خطيراً في توجيههم، وكمقدمة لها عنوا بفكرة المصير في الدنيا. ومن بين من أولوا هذه الناحية جل اهتمامهم نقولا فيودورف Feodoroff. الذي رأى أن المهمة الكبرى الملقاة على عاتق المجتمع الإنساني هي الكفاح ضد الموت، لأن الموت علم المعلل وشر الشرور، والبعث هو الانتصار النهائي على الموت بفضل اللطف الإلهي والجهد الإنساني معاً. ثم حمل على النزعة الآلية في هذا العصر، فرأى الآلة رمزاً على سلب الإنسان إنسانيته. كذلك عني بالاتجاه نفسه روزانوف (Rosanoff (1918)، لكنه وجهه في والأسرة في اتجاه ينزع إلى تقديس الجانب الحسي، الى قضاء شهر العسل في الكنيسة أيضا!

في اثر هؤلاء جاء برديائف مزوداً بكل ثقافةالعصر، فجنح ناحية الفكر الفلسفي، متأثراً خصوصاً بتيارين في الفكر الالمان المعاصر: فلسفة الحضارة ثم المذهب الوجودي. لكنه صبغ كليها بروحه الدينية الروسية الصوفية. ففي فلسفة الحضارة رأى أن التاريخ الحديث هو تاريخ عظمة الأوهام ذات النزعة الإنسانية وانحلالها، بمعنى أن مأساة هذا العصر الحديث تنحصر في أن الإنسان قد شاء أن يستقل بجانبه الإنساني في المركب الإنساني الإلهى الذي هو صيفة الإنسان، وذلك بتوكيد حربته بإزاء الله وبإزاء الكون معاً. فأنكر الإنسان صورة الله التي في نفسه، وذلك في عهد النهضة. ثم جاء عهد الإصلاح الديني فأنكر الحرية الإنسانية مسلمًا القياد كله للطف الإلمى المباشر، وإن أكد الحرية الدينية للإنسان بإزاء الكنيسة. وواكب هذا كله اتساع سلطان الألة والنزعة الألية في تكبيف حياة الناس، فقضى على الحياة العضوية التي سلك سبيلها العصر الوسيط. وجاءت الديمقراطية والنزعة الفردية فزادت من فوضى الإنسان ، بأن جعلت مقياس والحقيقة في والاغلبية». وهذا كله من شأنه أن يزيد في نزع الإنسانية عن الإنسان.

لكن برديائف لا يريد أن يستنتج من هذا ما انتهى إليه اشبنجلر، من أن هذه الأمور من أشراط ساعة الحضارة الغربية. بل يرى التاريخ يشق مجراه قدماً في غير توقف أو عود. إنما رأى فيها ظلمات قد أناخت بكـلاكلها عـلى العالم، كما حدث قبل نهضة العصور الوسطى ولن تلبث هذه الظلمات أن تتبدد. فتشرق «عصور وسطى جديدة» هي التي يتنبأ برديائف بأننا بسبيل انبثاقها عن عهاء هذا العصر الحديث. فسيكون ثمة عود إلى الينبوع الأصيل، إلى أعماق الوجود الأولي، وهنالك يبزغ العالم الجديــد برفرف عليه لواء وثبة مسيحية كبرى، من ذلك النوع الذي نشاهد إرهاصاته لدي رجال النهضة الدينية الروسية الذين تحدثنا عنهم، فتعود إلى الدين قـوته الأوليـة، ويستحيل المجتمع إلى «مشاركة عضوية حافلة» تكون تجسداً لمعني تناول القربان في الطقوس الدينية! ولروسيا دور خاص في هذا التحول، لأنها تمتاز من بقية أوروبًا بأنها انتقلت مباشرة من العصور الوسطى القديمة (إن صح أنه كانت لها عصور وسطى قديمة بالمعنى الذي يفهم به هذا اللفظ بالنسبة إلى أوروبا الغربية) إلى العصور الوسطى الجديدة

المقبلة. وما البلشفية الروسية إلا المرحلة الأولى من مراحل هذا التطور! لكنها مرحلة يجب القضاء عليها في نظر برديائف، لأن الماركسية وإن ردت إلى الإنسان كرامته في جعلها الإنسان سيد عمله وتحريمها استغلال الإنسان لأخيه الإنسان، فإنها مع ذلك قصرت لأنها تعوزها فكرة الشخصية الإنسانية، ورأت في الإنسان كائناً تحدده العوامل الاجتماعية والاقتصادية وحدها، فقضت على الفرد لحساب المجتمع، وبزوال هذه الثنائية بين الانسان الفرد والجماعة، زال المعنى الحقيقي للإنسان، للشخصية. نعم إنه لا صلاح للعالم إلا إذا حلت المشاكل الأولية للحياة الإنسانية، مشاكل الخبز والاقتصاد، لكن الاقتصار على هذا هو بعينه الفساد كل الفساد. فليست آفة العصر في النظرة البورجوازية إلى العلاقات الاقتصادية بين الناس في المجتمع وحدها، بل خصوصاً في النظرة البورجوازية إلى الحياة الروحية. غير أن برديائف يرى أن القضاء على هذه النظرة الأخيرة لن يأتي إلا عن طريق والتسليم بسر الصليب، («المسيحية والواقع الاجتماعي»، ص ١٦٩)، ويرى أن هذا التوجيه لا يتفق مع الشيوعية لأنها نظرة شمولية في الحياة بكل مرافقها، وإنما يتفق مع الاشتراكية لأنها يمكن أن تفتصر على تسطيم الحياة الاجتماعية والاقتصادية دون أن تتجاوزها الى ميدان الحياة الروحية، بل تدع هذه من اختصاص الدين، الذي يأبي أن يستغل فردٌ فردا أو طبقة أخرى، والمدنية الرأسمالية هي التي قضت على فكرة الله.

وهكذا يحاول برديائف أن يوفق بين السدين والاشتراكية كها حاول التوفيق بين الدين والوجودية، شأنه شأن جبريل مارسيل Gabriel Marcel المفكر الفرنسي الوجودي الكاثوليكي المعاصر. لكنه من أجل هذا يضطر إلى الوان من التأويل لكلا الطرفين المتباعدين حتى تتم المساومة، وفي هذا التأويل من المغالاة والبعد عن الفهم المستقيم ما يخشى معه تشويه الجانبين، على الرغم عما يحتال به هنا من إيغال في التمييز ووضع الفروق الدقيقة nuances عن يلبس عليك الأمر فترافته على مبتغاه. ومن هنا كان ثمة ما يدعو إلى التحصن من مكره الخفي في كثير من الأحيان، خصوصاً وله مهارة فائقة في العرض من الأحيان، خصوصاً وله مهارة فائقة في العرض من الأحيان، خصوصاً وله مهارة فائقة في العرض من الأحيان بحيث يغري بك \_ إن لم تكن متنهاً إلى أن تسايره حتى النهاية فتمالته على نتائجه.

وأياً ما كان الأمر، فنقولا برديائف شخصية خليقة بالعناية، وإن اتسمت آراؤه بالرجعية المعسولة بإغراء الواقع الحي المموه.

#### مؤلفاته ( ترجمة عربية للعنوانات الروسية الأصلية )

- د الحلم والواقع ، رهو ترجمة ذاتية ، باريس سنة ١٩٤٩
   دمعني التاريخ ، ، برلين سنة ١٩٢٣
  - ـ و مصير الإنسان ، ، باريس سنة ١٩٣١
  - ـ و الوحدة والمجتمع ۽ باريس سنة ١٩٣٤
  - ـ و البداية والنهاية ، باريس سنة ١٩٤٧
  - ـ و عصر وسيط جديد ، ، برلين سنة ١٩٢٣

# مراجع

- O. F. Clarke: Introduction to Berdyaev. London, 1950.
- George Seaver: Nicolas Berdyaev. London, 1950
- Mathew Spinka: N. Berdyaev, Captive of Freedom.
   Philadelphia, 1950.
- E. L. Allen: Freedom in God: a Guide to the Thought of N. Berdyaev. London, 1950.

## برقلس

πρόκλος

ويرد اسمه في الكتب العربية أحياناً : فرقلس ، أو فرقليس ، أو أبرقلس ( راجع كتابنا : « الأفلاطونية المحدثة عند العرب ، الفاهرة سنة ١٩٥٥ ) .

فيلسوف أفلاطوني عدث. ولد في القسطنطينية ، ويحتمل أن يكون ذلك في سنة ٤٨٥ ميلادية وتوفي سنة ٤٨٥ ميلادية وتوفي سنة ١٩٥٠ ميلادية (راجع في ذلك : « تاريخ ميلاد برقلس الأفلاطوني المحدث ، في مجلة L'antiquité Classique بقلم ٢٩٦٠ (ص ١٩٦٠) .

درس أولاً في الاسكندرية على يدي المفيودورس الشيح ثيم في مدرسة فلوطرخس وسوريانوس. وصار رئيساً لمدرسة الاكاديمية الأفلاطونية في أثينا خلفاً لدومنينوس Domninos، ولقب بلقب و ديادوخس و أي و عقيب و أفلاطون على رئاسة الاكاديمية. وقد كتب سيرته تلميذه مارينوس Marinos ( نشرة

بواسوناد في ليبتسك سنة Boissonade 1A18 وأعيد نشرها في المستردام سنة 1973، وترجمها إلى الانجليزية روزان Rosan في كتابه (Philosophy of Proclus). وفيها أفاض في ذكر نزعته الدينية واهتمامه بمراسم وطقوس العبادات القائمة على الأسرار Mystéres واحتفاله بطقوس والأم الكبرى، وقال عنه إنه كان يصوم اليوم الاخبر من كل شهر.

وعلى الرغم من تنوع إنتاجه وانساع ميادين اهتمامه الفكري ، فإن مركز اهتماماته كان أفلاطون ، لانه رأى أن أفلاطون كيا قال في مقدمة كتابه و اللاهوت الأفلاطوني و هو والمؤشف عن الظواهر المستورة الثابتة التي ينبغي أن يشارك فيها كل من قدر له أن يحيا السعادة على النحو الصحيح و ومن هنا كان اهتمامه بشرح مؤلفات أفلاطون و وهذا بيان ما شرح منها :

١ ـ ١ شرح على طيماوس ١ ، نشره E. Diehe في ليبتسك سنة ١٩٠٦ . وقد ترجمه إلى الانجليزية Thomas (لندن سنة ١٨٧١)

 ۲ - دشرح على برمنیذس ، نشره فکتور کوزان ضمن نشره لمؤلفات برقلس Opera inedita (ط ۱ باریس ط ۲ باریس سنة ۱۸۲۶) ، ترجمه إلى الفرنسیة A. Chaignet (باریس سنة ۱۹۰۳)

 ٣ ـ وشرح على القبيادش الأول ، نشره كوزان في نشرته المذكورة لمؤلفات برقلس غير المنشورة .

٤ ـ ٠ شرح على اقراطليوس ، ، نشره G. Pasquali في
 ليبتسك سنة ١٩٠٨ .

٥ ـ ا تلخيص ما في محاورة طيماوس من النظريات الرياضية وأصله اليوناني مفقود .

٦ - «شرح عل محاورة السياسة لأفلاطون» وقد نشره . W
 اليتسك سنة ١٨٩٩ وما يتلوها . وليس شرحاً مرسلاً على المحاورة «السياسة»، بل فصول مختلفة تتناول الموضوعات المذكورة في تلك المحاورة .

٧ ـ و شرح على فيلابوس ، ـ فقد أصله اليوناني .

٨ ـ ١ شرح على فيدرس ٥ ـ مفقود أيضاً .

٩ ـ و شرح على فيدون ٤ ـ مفقود أيضاً ـ

١٠ ﴿ شرح على تيثيتاتوس ﴾ \_ مفقود أيضاً .

١١ ـ د شرح على جورجياس ،، مفقودأيضاً.

١٢ ـ ١ شرح على خطبة ديوتيها ١ ، في محاورة ١ المادية ١ ـ مفقود أيضاً .

١٣ ـ ، شرح على السفسطائي ، ـ مفقود أيضاً .

كذلك شرح أفلوطين ، وهذا الشرح مفقود أيضاً .

وعدا هذه الشروح ، فإنه ألَّف الكتب التالية :

Στοιχειωσις θεολογιχής الثاؤ ولوجيا a=1.8

Proclus: The Elements of Theology, a revised text with introduction and commenary by E. R. Dodds. Oxford, 1938.

Στοιχειωσις φυσιχη ، عناصر الطبيعة ، 10 Instiuto, éd. et interpr. A. Ritzenfeld : ونشر هكذا Leipzig, 1912

١٦ ـ ﴿ فِي اللَّاهُوتِ الْأَفْلَاطُونِ ﴾

توجد له طبعة قديمة مع ترجمة لاتينية قام بها في هامبورج سنة ١٦١٨، ونشره حديثاً مع ترجمة فرنسية H. D. Saffrey .

1V ـ و في الشكوك العشرة حول العناية » . فقد أصله اليوناني لكن توجد له ترجمة إلى اللاتينية قام بها فلهلم فون ميربا ونشرها فكتور كوزان في نشرته المذكورة (ط ١، ص ١٧٦ De decem dubitationibus circa : providentiam

١٨ ـ . و في العناية والقدر وما فينا و فقد أصله اليوناني ويوجد في ترجمة لاتينية نشرها كوزان في النشرة المذكورة ( ط ٢ ص ١٤ إلخ. ) وعنوان الترجمة : de providentia et fatu et eo .

٢٠ ـ ١ الحجج الثماني عشرة في أبدية العالم ٤ . وقد فقد أصله اليوناني ، لكن نصه اليوناني ـ باستثناء الحجة الأولى ـ موجود في رد يحيى النحوي عليه في كتابه ١ في قدم العالم ضد برقلس ٤ .

وقد عثرنا نحن على الترجمة العربية للحجج التسع الأولى ، بما في ذلك ترجمة نص الحجم الأولى ، ونشرنا ذلك في كتابنا : و الأفلاطونية المحدثة عند العرب » ( القاهرة ط ١ سنة ( ١٩٥٥ ) . وكتاب يجيى النحوي قد نشره رابه Raabe في ليتسك .

٢١ ـ و في المكان ، مفقود .
 كذلك له مؤلفات رياضية نذكر منها :

۱۳۲ ـ د شرح على المقالة الأولى من كتاب العناصر Procli Diaduchi in Prim. : لاقليدس ، وقد نشر هكذا : Eucl. elem. lib. comm. Ed. Q. Friedlein. Leipzig,

وله عدة كتب صغيرة في الطقوس والسحر ، كها كان له أناشيد نشرها A. Ludivich في ليبتسك سنة ١٨٩٧ .

مذهبه

ذلك أن برقلس بمؤلفاته قدم دائرة معارف علوم القرن الخامس الميلادي في شكل تنظيمي متكامل متوقف بعضه على بعض . كذلك يمثل برقلس حلقة اتصال مهمة جداً بين نهاية الفلسفة اليونانية وبداية فلسفة العصور الوسطى الأوربية والفلسفة الإسلامية .كذلك جمع بين التفكير الرياضي والتفكير الفلسفي الميتافيزيقي ، وبين النزعة الدينية الموغلة في الطقوس والغيبيات . وميزته ليس فيها أتى به من جديد في نطاق الأفلاطونية المحدثة ، بل في قدرته على إدماج أراء الأخرين في داخل إطار الأفلاطونية المحدثة . كما يتجلى فضله في الصياغة المنظمة للفلسفة الأفلاطونية المحدثة في صيغ وعبارات قصيرة تركَّز جماع المذهب . لقد كان برقلس مفكراً تحليلياً ومنهجياً قادراً قدرة فاثقة على تصنيف المعاني والتصورات العقلية . وكان يجمع في أن واحد بين النزعة العقلية الدقيقة ،وبين الاعتقاد في الخوارق والسحر والطقوس السرية . لهذا جمع في مذهبه بين المعقول واللامعقول ، بين العقل والدين ، بين الديالكتيك والأساطير . وقد مهد له الطريق لهذا الاتجاه استاذاه : ايامبليخوس وسوريانوس . فاتساع آفاق

ايامبليخوس وتقبله لأراء الأخرين ومعتقداتهم الدينيسة والأسطورية ، نجدهما عند برقلس . وعن سوريانوس أخذ طريقة شرح مؤلفات أفلاطون .

فلنلخص الملامح الرئيسية في فلسفة برقلس:

#### **١ ـ الوجود** :

لم يخرج برقلس في نظريته في الوجود عن الروح العامة لمذهب أفلوطين . ومنهجه ثلاثي مشل منهجه ، بمعنى أنه يتصور التغير على مراحل ثلاث: اثنتان متقابلتان والثالثة تأليف بينهها ، مما يشبه ما سيقول به هيجل في ديالكتيك فيها بعد ذلك بأربعة عشر قرناً .

يقول برقلس إن الوجود ثلاث ، أعني أنه يتجلى في ثلاث لحظات :

أ) الوجود الباقي في ذاته μονη دون أن يفقد شيئاً
 من كماله .

ب) الوجود الفعّال ، ولكي يفعل لا بد أن يخرج عن ذاته πρὸ ὀδυς ، وإلا لكان المكوّن هو المتكون .

ج) الوجود بوصفه غاية ، وإليه كل متكوّن يعود وبهذا فإن كل معلول له علاقة مثلثة بعلته : فيه يبقى بما له من تشابه وإياه ، ومنه يصدر ( يخرج ) ، وإليه ينحل ويعود ، (Inst. Theolog. . 35) .

والوجود الأصلي ، الذي هو ينبوع كل وجود ، هو مبدأ لا يمكن الإحاطة به ، ولا وصفه . وهو الذي يوجد الأحادات الإلهية . فوق 620 وهي مثله ذات ماهية فوق الماهية ومعقولية فوق المعقولية ، وليست بعد الموجود المتكثر ، بل هي مبادى، وحدة تكثر الموجودات وتعددها ، بيد أنها تعد أول ه كثرة » . وهي تتداخل فيها بينها بعضها وبعض وتجتمع في ه المواحد » . ويقول بوقلس إن هذه الأحادات الأولى هي آلهة الموانية .

والموجود المتكون هو المعقول: وبوصفه واحداً هو الماهية وبوصفه صادراً (خارجاً) عن الوجود هو الحياة، وبوصفه غاية هو العقل. وكل واحدة من هذه الدرجات الثلاث تغترض ثلاثة عناصر: المتناهي ، واللامتناهي وما يصدر عنه . ومن ثم يوجد ثلاثة ثلاثات، على رأسها ثلاث سلاسل على التناظر: سلسلة الألمة المعقولة νορτοι ، وسلسلة الألمة العقلية المعقولة νοεροι υσετοι وسلسلة الألمة العقلية المعقولة.

يمكن نعتها بالخير ، لأنها نقص وعوز . وهي ضرورية لكمال . الكون .

وقد خلف برقلس تلاميذ عديدين نخص بالذكر منهم :

- ١ ـ مارينوس ، الذي كتب سيرة حياته.
  - ۲ ـ ايسودورس.
  - ٣ ـ أجابيوس.
  - ٤ ـ أمدينوس هرميو.
    - ٥ \_ هجياس.

وكان له تأثير هائل على الفكر الفلسفي في العصر الوسيط الأوروبي وفي الفلسفة الإسلامية .

#### مراجع

- Zeller: Die philosophie der Griechen, III, 2, S. 784 ff.
- Ueberweg: Praechter, 12. Aufl. S. 625 ff.
- A. Berger: Proclus, exposition de sa doctrine. Paris 1840
- Whittacker: The New- Platonists, with a supl. on the comm. of Proclus. Cambridge, 1928
- L. J. Rosain: The Philosophy of Proclus. New York, 1949
- G. Marieno: L'uomo e Dio in Proclo Napoli, 1953.
- A. Badawi: La transmission de la philosophie grecque au monde arabe. Paris, 1968.

### برنار (کلود)

#### Claude Bernard

عالم فسيولوجي فرنسي أسهم في وضع قواعد البحث العلمي والمنهج التجريبي.

ولد في ١٣ يوليوسنة ١٨١٣ في سان جوليان بالقرب من فيلفرانش على نهر السين Villefranche-sur Seine من أسرة مزارعي كروم.

وتلقى تعليمه الأول في مدارس فيلفرانش وتواسيه .Lyon ثم اشتغل لدى صيدلى في ضواحي ليون Lyon ولكنه لم يكن حتى ذلك الحين مهتها بفن العلاج، وإنما

وإدخال هذه الأحادات كان التغير الأساسي الذي أتت به المرحلة المتأخرة من الأفلاطونية المحدثة، على مذهب مؤسسها أفلوطين. وكان الهدف من ذلك هو تقريب الهوات بين المبادىء الإلمية الثلاثة التي قال بها أفلوطين وهي : الواحد ، العقل ، النفس . لكن الملاحظ هو أنها لا توضع الأمر فيها يتعلق بجماع المذهب : فلا هي في طبقة الواحد ، ولا هي أقنوم بين الواحد على والكون المعقول νοητός κόσμς .

#### ٢ ـ النفس :

أما النفس التي أوجدها الموجود ( الأول ) فهي الوحدة الأصلية لكل النفوس الفردية ، وهذه بدورها تنفسم إلى ثلاث طوائف : الأولى طائفة النفوس الإلمية وتنفسم بدورها إلى ثلاثة أنواع : نفوس مسيطرة εγεμονιχοί ونفوس محررة والطائفة الثانية هي طائفة النفوس الجنية وتنفسم بدورها إلى : ملائكة ، وجن ( وهذه يمكن أن تسكن الأبدان وتعذبها ) ، وأبطال . والطائفة الثالثة هي طائفة النفوس الإنسانية ، وهي و نفوس جزئية ، لكن كل واحدة منها هي عالم صغير ، وبهذه المثابة هي الشخصية الرئيسية في دراما الكون .

ويمكن النفس أن ترجع إلى « الواحد » بما تنطوي عليه من أمر إلهي: فبفضل الحب ترتفع إلى مشاهدة مثال الجمال، وبفضل «الحقيقة» تكتسب الحكمة، وبفضل الصدق πίστις تستمتع بالخير. ولكن برقلس يرى أن هناك وسائل أنجع من هذه في الوصول إلى تحقيق الاتحاد بالواحد «وهي الصلاة، والسحر، والطقوس، والأسرار الدينية، والتنبوء بالغيب.

### ٣ ـ الهيولى ( المادة ) :

ويختلف برقلس في تصوره للهيولى ( المادة ) عن أفلوطين الذي رأى أن الهيولى هي ضعف ينتاب العقل . إذ يرى برقلس أن المادة مستمدة مباشرة من « الواحد » ( راجع شرحه على « طيماوس » جـ ١ ص ٨٨٤ سطر ١٤ وما يليه ) . ويحدد الهيولى بأنها القابلية لقبول الصفات والكيفيات . وهي ليست الشر ، وإلا لكانت مبدأ ثانياً مقابلًا لمبدأ الخير . ومع ذلك لا

بالأداب. وفي سنة ١٨٣٤ سافر إلى باريس والتحق بكلية الطب وقرب انتهاء دراساته الاكليانيكية اكتشف طريقه الحقيقي وهو يدرس عند العالم الشهير ماجندي فرانس، ألا وهو التجريب الفسيولوجي. فعند ماجندي تعلم كيف أن التشريح للأحياء هو السبيل المؤدي إلى نتائج علمية خصبة في ميدان وظائف الاعضاء.

وقام كلود برنار بعدة تجارب ما بين سنة ١٨٤٣ وسنة ١٨٦٠ ذاعت بها شهرته في عالم الطب والفسيولوجيا بخاصة . ونتيجة لهذا أنشأت له الحكومة كرسيا للفسيولوجيا في كلية العلوم بجامعة باريس. وبدأ درسه الافتتاحي في مايو سنة ١٨٥٥، وفي يونيو من نفس السنة انتخب عضوا في أكاديمية العلوم، وفي ديسمبر سنة ١٩٥٥ أستاذا في الكولج دي فرانس. وفي سنة ١٨٦١ اختير عضوا في أكاديمية الطب (معهد فرنسا).

وتوفي في باريس في ١٠ فبراير سنة ١٨٧٨.

وأبحاثه تناولت في ميدان الفسيولوجيا والطب: العصارة الهضمية، وتأثير الجهاز العصبي على الهضم والتنفس والدورة الدموية، وكذلك درس دور البنكرياس، وتكوين السكر في الكبد. والكتاب الذي عرض فيه كلود برنار آراءه في مناهج البحث العلمي هو كتاب والمدخل الى دراسة الطب التجريبي، الذي نشر سنة 1870.

## ١ ـ الملاقة بين الفلسفة والعلم:

على الرغم من أن كلود برنار كان من أتباع المذهب الوضعي، فانه أقر للفلسفة بمكانتها المستقلة تجاه العلم. وأكد ضرورة الفلسفة للعلم. يقول: وإن الفلسفة تمثل، من الناحية العلمية، الطموح الأبدي للعقبل الانساني نحو معرفة المجهول. ومن هنا فإن الفلاسفة يتشبثون دائياً بالمسائل المثيرة للجدال وبالمناطق القليلة التي هي الحدود العليا للعلوم. وهم بهذا يشيعون في الفكر العلمي حركة تحييه وتببه النبالة. إنهم يقوون العقل بتنميته بواسطة رياضة عقلية عامة، وفي نفس الوقت يوجهونه دائياً إلى حلّ المشاكل الكبرى الذي لا ينفذ. وبهذا يجددون نوعا من التعطش إلى المجهول ويضيئون نار البحث المقدسة. وكلاهما ينبغي ألا ينطفى، أبدا في نفس العالم البحث المقدسة. وكلاهما ينبغي ألا ينطفى، أبدا في نفس العالم («المدخل إلى دراسة الطب التجريبي» ص ٣٨٧ وما يليها).

ومن رأيه أنه لا يحق للفلسفة أن تضع على العلم قيودا، كما لا يحق للعلم أن يضع على الفلسفة قيودا. ذلك أن العلم

يبحث دائها، ولا يقضي على شيء. ولهذا لا يحق للعذم أن يسيطرعلى الفلسفة، كها لا يحق للفلسفة أن تسيطر على العلم. وعليهها أن يتعاونا، فبهذا التعاون يتسع مجال العلم، وتطامن الفلسفة من دعاواها المبالغ فيها.

#### ٢ ـ النزعة التجريبة:

يدعو كلود برنار إلى التجريب الحقيقي، لأن العالم الحق 
هو من يستخدم طرائق البحث، السيطة أو الممكنة، ليغير أو 
يعدّل، بقصد ما، الظواهر الطبيعية ويظهرها في أحوال أو 
ظروف لا تقدمها الطبيعة، (الكتاب نفسه ص ٢٩). فلا ينبغي 
للعالم أن يقتصر على المشاهدة، بل عليه كليا استطاع أن يستثير 
التجارب، ولأن الواقعة الغليظة ليست علمية، (ص ٣١٣). 
وبدلا من أن يقبل سلبيا ما يعطى له من خارج، عليه أن يخلق 
الوقائع العلمية، بل والوقائع الغليظة. إن الطب كان يقوم 
خصوصا على الملاحظة، وكان هذا مصدر عقم للأبحاث 
الطية.

ويلح كلود برنار في توكيد الدور المهم الذي يقوم به الفرض في البحث العلمي. يقول: وينبغي بالضرورة أن نقوم بالتجريب، مع وجود فكرة متكونة من قبل. ان عقل صاحب التجريب ينبغي أن يكون فعالا، أعني أنه ينبغي عليه أن يستجوب الطبيعة ويوجه إليها الأسئلة في كل اتجاه، وفقا لمختلف الفروض التي تمر بذهنه، ولا غنى عن الفروض، إذ هي التي تقودنا إلى خارج الواقعة، وتدفع بالعلم إلى الأمام. وليست غايتها أن تدعونا إلى إجراء تجارب جديدة فحسب، بل هي أيضا تجملنا نكتشف مرارا كثيرة وقائع جديدة ما كنا لنتبه إليها بدونها.

ولكي يحدد كلودبرنار دور العقل ودور الحواس في التجريب العلمي ، يذكر مثالاً هو مسلك فرانسوا هوبير. يقول عنه: وإن هذا العالم الطبيعي العظيم ، على الرغم من أنه كان أعمى ، فإنه ترك كا تجارب رائعة كان يتصورها ، ثم يطلب من خادمه أن يجربها . ولم تكن عند خادمه هذا أية فكرة علمية . فكان هوبير إذن العقل الموجّه الذي يقيم التجربة ، لكنه كان مضطرا إلى استعارة حواس غيره ، وكان الخادم يمثل الحواس السلبية التي تطيع العقل لتحقيق التجربة المقامة من أجل فكرة سبق تكوينها ، (ص 27 - 28).

ويمضي كلود برنار إلى حد القول بأنه وينبغي أن نطلق العنان للخيال، فالفكرة هي مبدأ كل برهنة وكل اختراع وإليها

#### مراجع

- G. Canguilhem: L'idée de médecine éxperimentale selon Claude Bernard. Paris, 1965.
- P. Lamy: Claude Bernard et le matérialisme. Paris, 1939.
- P. Mauriac: Claude Bernard. Paris, 1954.
- R. Millet: Claude Bernard ou l'aventure scientifique.
   Paris, 1945.
- J.M.Det E.H. Olmsted: Philosophie et méthodologie scientifique chez Claude Bernard, Paris, 1967.

### برنتانو (فرانتس)

#### Franz Brentano

فيلسوف الماني. ولد في مارينبرج Maricnberg bei وبروسيا الراينية) في ١٦ يناير سنة ١٨٣٨. وتوفي في زيورخ (سويسرة) في ١٩١٧/٣/١٧.

وقد صار قسيسا في سنة ١٨٦٤، وحصل على دكتوراه التأهيل لتدريس الفلسفة من جامعة فورتسبورج في سنة ١٨٦٦، وعين أستاذا في تلك الجامعة في سنة ١٨٧٧ لكنه توك ألكاثوليكية والتدريس في سنة ١٨٧٧ وفي السنة التالية سافر إلى فيينا للتدريس في جامعتها، لكن وضعه بوصفه قسيسا سابقا، ومتزوجا، أحدث له عدة مشاكل، مما اضطره إلى توك التدريس في سنة ١٨٨٠. وفي سنة ١٨٩٥ إنصرف عن كل نشاط في التدريس نهائيا، وأقام معظم الوقت في فيرنتسه (إيطاليا). ولما قامت الحرب العالمية الأولى في سنة ١٩٩٤ إضطر إلى ترك إيطاليا والاقامة في سويسرة حيث توفي.

وكانت باكورة إنتاجه الفلسفي كتابه: وعلم النفس من وجهة النظر التجريبية، (ط١، فيينا، سنة ١٨٧٤، ط٢ مع زيادة فصل مهم بعنوان: وتصنيف الظواهر النفسية، ليبتسك سنة ١٩١١، ط٣ باشراف O. Kraus في مجلدين، ليبتسك 1٩٢١ \_ 1٩٢٥، وقد اعيد طبعها بالأوفست في هامبورج سنة ١٩٥٥ \_ منة ١٩٥٥ ، وأصدر له كراوس جزءا ثالثا بعنوان:

ترجع كل مبادرة، (ص ٤٣).

ووالفكرة التجربية تنشأ عن نوع من الشعور السابق للعقل الذي يحكم على الأمور، وينبغي أن يحدث على نحو معين. ويمكن القول في هذا الصدد أن لدينا في العقل عيانا أو شعورا بقوانين الطبيعة، ولكننا لا نعرف شكلها. والتجربة وحدها هي التي تعلمنا ذلك. (ص ٦١)

ويطامن كلود برنار من دعاوى رجال العلم، فيقول: «إذا تصور العالم أن براهينه لها نفس القيمة التي لبراهين الرياضي فإنه سيكون على خطأ فاحش جدا، (ص ٦٥).

ويشيد بدور الاستدلال (الاستنباط) والقياس في تشييد العلم، إلى جانب الاستقراء في جميع العلوم.

ويرفض كلود برنار كل عاولة لارجاع الظواهر البيولوجية إلى ظواهر فيزيائية كيميائية. يقول في هذا الصدد: وينبغي على علم الحياة أن يستمير من العلوم الفيزيائية الكيميائية المنهج التجريبي وأن يحتفظ مع ذلك بالظواهر الخاصة به وبقوانينه، (ص 11۸).

ولكنه في مقابل ذلك يقر أن ظواهر الأجسام الحية، مثلها مثل الاجسام الجامدة، تسودها حتمية ضرورية تربطها بظروف من النوع الفيزيائي الكيميائي، حيث ينبغي على الفيزيائي والكيميائي أن يرفض كل فكرة عن الغاية في الوقائع التي يلاحظانها. وبالرغم من ذلك فإنه اضطر إلى الاقرار بغائبة انسجامية مقررة من قبل في الجسم العضوي الذي فيه كل الأفعال الجزئية متضامنة يولد بعضها بعضا. ويقول بوجود فكرة موجهة للتطور الحيوي. ولهذا فان برجسون وصف كلود برنار بأنه رائد النزعة الحيوية. قال برجسون: «إن كلود برنار هاجم مرارا الفرض القائل بـ • مبدأ حيوي • . لكنه أينها فعل ذلك فإنه يقصد النزعة الحيوية لدى الأطباء والعلماء الفسيولوجيين الذين يؤكدون وجود قوة، في الكائن الحي، قادرة على الصراع ضد القوى الفيزيائية وتعويق فعلها. . لكن حينها يتعلق الأمر بالفكرة المنظمة والخالقة فإن كلود برنار يهاجم أولئك الذين يرفضون أن يروا في الفسيولوجيا علم خاصا متميزا من الفيزياء والكيمياء . . إنه ليس عالما بالفسيولوجيا من ليس لديه إحساس بالتنظيم، أعنى بذلك التناسق الخاص بين الأجزاء وبين الكل الذي يميز الظاهرة الحيوية. إن الأمور تجرى في الكائن الحي كيا لو تدخلت فكرة معينة تفسر النظام الذي تترتب عليه العناصر، (من خطبة ألقاها برجسون بمناسبة الذكرى المتوية لميلاد كلود

«الشعور الحسي والمعرفي»، ليبتسك ١٩٢٨). وفي هذا الكتاب هاجم برنتانو مفهوم علم النفس أنذاك وهو أنه علم «النفس» فهذا يصادر مقدماً على أن هناك جوهراً قائلًا برأسه يسمى النفس، وطالب برنتانو بدلا من ذلك بأن يسمى «علم الظواهر النفسية» في مقابل «علم الظواهر الفيزيائية» أعني الفيزياء.

وما يميز مبدان الظواهر النفسية هو والقصدية المسالة Intentionalität المخاه نحو موضوع وربما لم يكن واقعيا لكنه معطى في باطن الشعور» المسالة المسالة وجده عند أرسطو، كها وجده عند الاسكلائيين في العصور الوسطى. وسيكون لهذه الفكرة دور أساسي في تكوين هسرل لمذهب الظاهريات. (كان هسرل من تلاميذه في فينا من سنة ١٨٨٤). إن الشعور (الوعي) هو شعور بشيء ما.

والظواهر النفسية، فيها يتعلق بالعلاقة القصدية، ليست متساوية فيها بينها. ولهذا يميز برنتانو بين ثلاثة أصناف منها أساسية بحسب: الأفكار، والأحكام، الارادات أو الانفعالات. أما الأفكار فهي الامتثالات، سواء أكانت تمثل عيانات حسّية مثل تلك التي تقدمها الحواس، أم لا. وفيها يتصل بالأحكام ينبغي تمييزها من الامتثالات. لأنها تضيف إلى هذه الأخيرة علاقة قصدية نائية مباشرة من الاقرار، أو الرفض. فتصورنا لله شيء، وقولنا أنه موجود شيء آخر. والارادات أو الانفعالات هي الحركات العاطفية، والعواطف، والشهوات. وبدلا من الاقرار والرفض نجد في صنف الارادات: التقابل القطبي بين الحب والكراهية أو اللذة والألم. ويلاحظ أن التقابل القطبي موجود في الصنفين الثاني والثالث، وغير موجود في الصنف الأول. إذ في الثاني نجد التقابل بين الاقرار والرفض، وفي الثالث التقابل بين الحب والكراهية، أما في الأول (الأفكار) فلا نجد تقابلا. ولهذا فان امكانية الخطأ بمعنى أن أحد الطرفين صحيح والأخر باطل، يوجد في النوعين الثاني والثالث دون الأول. إذ لا يمكن التحدث عن صحيح أو باطل بالنسبة إلى الامتثال.

وهذا التصنيف الثلاثي حل محل التصنيف الثلاثي الأخر الذي كان سائدا منذ كنت وهو: فكر، عاطفة، إرادة.

ويدرج برنتانو هذه الأقوال فيها يسميه علم النفس الوصفي، الذي يرى أنه علم بالمعنى المعروف، أي يستطيع أن يضع قوانين حتمية وكلية.

وعل أساس هذه الأفكار في علم النفس أقام برنتانو مذهبا في الأخلاق، عرضه في كتابه: وفي أصل المعرفة الأخلاقية، (ليبتسك سنة ١٩٨٩)، (وقد طبعه أوسكار كراوس طبعة ثالثة في سنة ١٩٣٤). وفي كتابه: وتأسيس الأخلاق وبناؤ ها، (طبعه ماير هلبرند في برن Bern سنة ١٩٥٧). وقد أقام مذهبه الأخلاقي على أساس أن طرفي التقابل، في الصنف الثالث، وهي الحب والكراهية يمكن أن ينطبق عليها ما ينطبق على الأحكام من حيث الوصف بالصحة والبطلان، فقولناعن شيء أنه خير معناه أن من المستحيل أن نحب هذا الشيء حبأ باطلا. ومعناه أن نرفض من يجبون هذا الشيء حبا باطلا. وكذلك إذا قلنا عن شيء انه شرّ فمعناه أن نرفض من يكرهونه كرها باطلا.

#### وفيها يتعلق بالمقولات يرى برنتانو:

١ ـ انه لا يوجد أشياء غبر الأشياء الضرورية المعنية.
 ٢ ـ كل حكم هو اما الاقرار بشيء جزئي عيني أو رفضه ووالعيني، هو المقابل وللمجرد،، وهو فيزيائي. والروح الانسانية والله كلاهما ـ في نظر برنتانو ـ عيني . لكنه ليس فزيائيا.

#### مراجع

- O. KRAUS, F. B. Zur Kenntnis seines Lebens u. seiner Lehre, Monaco 1919 il Kraus, in Die Werttheorien, Geschichte und Kritik, Brünn 1938, ha sviluppato un'interpretazione di tutta la storia della filosofia morale dal punto di vista brentaniano).
- G. ROSSI, Giudizio e raziocinio. Studio sulla logica dei Brensaniani, Milano 1926.
- H. WINDISCHER, F. B. und die Scholastik, Innsbruck 1936.
- autori vari, Naturwissenschaft u. Metaphysik, I, Brünn 1938 (scritti per il centenario).
- A. KASTIL, Die philosophie F. B.s. Eine Einfükrung in seine Lehre, n. ed., Berna 1951 (completo).
- P. F. LINKE, Die Philos. F. B.s, in «Zeitschr. philos. Forsch.», 1953, pp. 89-99.
- ID., s. v. in «Neue dt. Biogr.», II, pp. 593-95.
- M. CRUZ HERNÁNDEZ, El problema de Dios en la

جامعة كمبردج من سنة ۱۹۳۳ إلى سنة ۱۹۵۳. وتوفي في سنة ۱۹۷۱.

آراؤه

ليست لبرود فلسفة، إنما هو كاتب واضح في عرضه لمشاكل فلسفة العلوم. ونجمل فيها يلي بعض آرائه.

١ - عير برود بين الفلسفة النقدية ، والفلسفة النظرية .speculative .speculative .di النقدية هي التي على غرار فلسفة ج. ١. مور وبرترند رسل. وموضوعها - في نظر برود - هو اتحليله المفهومات الأساسية في العلم وفي الحياة اليومية ، مثل: العلمة ، الكيف ، الوضع ، وأن يقارن بين القضايا العامة التي يقول بها الرجل العادي ، مثل: وككل حدادث سبب ، أو «الطبيعة مطردة النظام». وبرود يجنح إلى الفلسفة التحليلية .

وفي الفصل الأخير من كتابه والعقل ومكانته في الطبيعة. (سنة ١٩٢٥) يستعرض برود سبع عشرة نظرية ممكنة في بيان العلاقة بين العقل والمادة، ويتولى تحليلها وفقا لمنهجه التحليلي هذا الذي أخذ به.

لكنه مع ذلك ياخذ على الفلسفة التحليلية أنها تؤدي إلى نظرة ضيفة جدا، كما أنها جدية وحاسمة. ومن ثم نراه يجد المثالية لانها توفر على الأقل نظرة واحدة شاملة تجمع بين نتائج الفن ، والعلم، والدين والنظرية الاجتماعية. ولهذا فانه إنما يهاجم أنماطا معينة فقط من الفلسفة النظرية، لا كل فلسفة نظرية فنراه يأخذ على هذه الأنماط من الفلسفة النظرية أنها لا يمكن أن تصل في براهينها إلى الاحكام واليقين. كها أنه يأخذ على بعضها ضراوة اصطلاحاتها وصعوبة فهمها وغموض تصوراتها، بينها هو يزعم أن دكل ما يمكن أن يقال - أيا ما كان يمكن أن يقال بعبارة بسبطة واضحة بأية لغة متمدينة أو أن يعبر عنه بنظام من الرموز مناسبه. ولهذا ينتهي إلى القول بأن كل فلسفة نظرية سليمة يجب أن تقوم على أساس فلسفة نقدية ، بالمعنى الذي بيناه لهذا اللفظ عنده ، ذلك لأن الفلسفة النظرية بالمعنى الذي بيناه لهذا اللفظ عنده ، ذلك لأن الفلسفة النظرية النقرية تأخذ بامور دون نقد لها (أي تحليل) هي خيال.

 ليه ليس هو أن يستبدل بالفلسفة النظرية فلسفة نقدية، بل أن يجهد الطريق لايجاد فلسفة نظرية. وكتابه والفكر العلمي، هو محاولة لتوضيح بعض المفهومات المستعملة في العلوم الطبيعية. وكتابه والعقل ومكانته في الطبيعة، هو محاولة filos. de B., in «Rev. Filos.», 1953, pp. 345-58.

- L. GILSON, Méthode et métaphysique selon F. B., Paris 1955.
- ID., La psychologie descriptive selon F. B., ivi 1956.
- A. KASTIL, B. und der Psychologismus, in «Zeitschr. philos. Forsch.», 1958, pp. 351-59.
- F. MAYER-HILLEBRAND, F. B.s Ursprüngliche und spätere Seinslehre und ihre Beziehungen zu Husserls Phänomenologie, ibid., 1959, pp. 316-39.
- D. KUBÁT, F. B.'s Axiology: a Revised Conception, in «Rev. of Metaph.», 1958-59, pp. 133-41.
- J. R. BARCLAY, Themes of B.'s Psychological Thought a. Philosophical Overtones, in «N. Schol.», 1959, pp. 300-318.
- V. FAGONE, Tempo e intenzionalità. B.-Husserl-Heidegger, in «Arch. Filos.», 1960, fasc. 1, pp. 105-31.
- A. SATUÉ ÁLVAREZ, La doctrina de la intencionalidad de F. B., Barcellona 1961.
- Y. T. J. SRZEDNICKI, Remarks concerning the Interpretation of the Philosophy of F. B., in «Philos. phenomenol. Res.», 1961-62, pp. 308-16.
- F. COSTA, La théorie du temps chez B., in «Rev. Métaph. Mor.», 1962, pp. 450-74.
- F. MAYER-HILLEBRAND, Rückblick auf die bisherigen Bestrebungen zur Erhaltung und Verbreitung von F. B. philosophischen Lehren und kurze Darstellung dieser Lehren, in «Zeitschr. Philos. Forsch.», 1963, pp. 146-69.
- J. SRZESNICKI, F. B.s Analysis of Truth, L'Aja 1965.
- G. BERGMANN, Realism. A Critique of B. and Meinong, Madison 1966.

برود (شارلز دنبر)

#### **Charles Dunbar Broad**

باحث في فلسفة العلوم وفي الأخلاق والفلسفة النظرية ولد في لندن سنة ١٨٨٧. وصار أستاذاً للفلسفة الاخلاقية في

لتحليل المفهومات المستعملة في علم النفس، لكنه في عاولة بيان مكانة العقل في الطبيعة، يخوض في الفلسفة النظرية. وقد أخذ البعض على هذا الكتاب أنه أوسع المجال للقول في الإبحاث المتعلقة بتحضير الأرواح، عما لا يليق في رأيهم بغيلسوف أستاذ في جامعة كمبردج. وقد دافع عن نفسه ببحث بعنوان: «البحث في (تحضير) الأرواح والفلسفة»، فيه هاجم دعاوي الادراك المشترك (العام) Common sense، مؤكدا أنه ليس للادراك العام حقوق ضد الأبحاث الروحية، كما لا يحق لميتافيزيقا قبلية أن تنبذ الأشباح والأرواح مقدما وبدون نقد وتحليل. وعلينا حكذا يقول أن ندع الأبحاث الروحية تتحدث عن نفسها بنفسها، مع اخضاعها لرقابة الفلسفة النقدية.

٣ ويعجب برود باتجرت Mctaggart من بين المتافيزيقا المتافيزيقين لأنه حاول المستحيل، وأعني به: تشييد مبتافيزيقا استنباطية. ولذلك كرس لدراسته مؤلفا ضخها من ثلاثة علدات بعنوان والفحص عن فلسفة ماتجرت، (١٩٣٣- ١٩٣٨). وقد أعجبه في ماتجرت أمران: بروده، ووضوحه. فهو يضع المقدمات بعبارة واضحة، ويستخلص النسائج المحددة منها ببراهين يستطيع كل انسان متابعتها وفهمها، وهو أما أن يقبلها أو يرفضها.

#### مؤلفاته

- Mind and its place in nature, 1925
- Scientific Thought, 1923.
- Examination of McTaggart's Philosophy, 3 volumes, 1933-38.
- Five Types of Ethical Theory, 1930.

#### مراجع

- The «Philosophy of C.D. Broad, edited by F. A. Schilpp, 1939.
- R.M. Blake: «Mr Broad's Theory of Time», in **Mind** (1925).

# برييه (اميل) Emile Bréhier

مؤرخ للفلسفة فرنسي. كان أستاذا في جامعات رن

وبوردو والسوربون والقاهرة. ولد في بارلودوك Bar-le- Duc في ۱۲ أبريل ۱۸۷٦ وتوفي في باريس في ۳ فبراير سنة ۱۹۵۲.

أشهر مؤلفاته: تاريخ الفلسفة، وقد شمل من الفلسفة اليونانية حتى العصر الحاضر في أوروبا، وصدر ما بين سنة ١٩٢٦ وسنة ١٩٣٨. واكتمل بكراستين: احداهما تأليف ماسون أورسل (سنة ١٩٣٨) عن والفلسفة في الشرق، والثانية عن والفلسفة في بيزنطة، تأليف ب. تاتاكس B. (سنة ١٩٤٨).

لكننا نلاحظ على كتابه في تاريخ الفلسفة هذا، عدم العمق، وتفاهة العرض، وعدم الوضوح بسبب عدم تحكه من فهم مختلف المذاهب التي يعرضها، وقلة اطلاعه على الأبحاث التي كتبت عن الفلاسفة الذين يعرض مذاهبهم. ولعل السبب في رواجه، مع ذلك، هو عدم وجود تواريخ عامة للفلسفة باللغة الفرنسية غيره.

وأفضل منه بكثير رسالتاه للدكتوراه: الكبرى بعنوان «الأفكار الفلسفية والدينية عند فيلـون السكندري» (سنة (١٩٠٧)، والصغرى بعنوان: «نظرية اللاجسميات في الرواقية القديمة» (سنة ١٩٠٧). وله إلى جانب ذلك:

١ ـ دخروسفوس والرواقية القديمة، (ط٢ سنة ١٩٥١).

۲ ـ «فلسفة أفلوطين» باريس سنة ۱۹۲۸.

٣- وفلسفة العصور الوسطى، باريس سنة ١٩٣٧.

٤ ـ والفلسفة وماضيها، باريس سنة ١٩٤٠.

كها أنه ترجم وتساعات، أفلوطين في ٦ ـ مجلدات (سنة ١٩٣٤ ـ عند الناشر Les Belles - lettres (الترجمة وفي مقابلها النص اليوناني).

# پسكال (بليز)

#### Blaise Pascal

رياضي وفيزيائي ومفكر فرنسي. ولد في ١٩ يونيو سنة ١٦٢٣، في مدينة كليرمون فران Clermont-Ferrandفي اقليم الاوفرن بقلب فرنسا. وتوفي في ١٩ أغسطس سنة ١٦٦٧.

وكان أبوه رئيسا لمحكمة الضرائب cour des aides في كليرمون. تلقى يسكال العلم أولا على يدي أبيه هذا الذي

انتقل إلى باريس في سنة ١٦٣١، ومنذ نعومة أظفاره كشف عن عبقرية مبكرة جداحتى قبل أنه اكتشف الهندسة وهو صبي قبل أن يقرأ كتابا في الهندسة! وعلّمه أبوه اليونانية واللاتينية، وأظهر اهتمامه خاصة بالرياضيات والفيزياء منذ صباه، وفي سنة ١٦٣٩، ألّف رسالة عن القطاعات المخروطية طبعت في سنة يساعد أباه في عمليات جع الفيرائب حين كان يشغل وظيفة في يساعد أباه في عمليات جع الفيرائب حين كان يشغل وظيفة في عكمة الفيرائب في روان Rouen، ويعدذلك قام باجراء عدة تجارب مشهورة على قمة جبل يوي دي دوم للبحث عن صحة نظرية توريشي في الضغط الجوي والخلاء، وأدت هذه التجارب إلى اكتشافه لعدة نظريات في علم الهيدروستاتيكا (توازن السوائل). وواصل اكتشافاته الرياضية، فاكتشف حساب الاحتمالات، وفي سنة ١٦٥٤ حدثت له أزمة روحية عبيقة سجلها فيها يسعى باسم «المذكرة» Memorial بداها

درب ابراهيم واسحق ويعقوب لا رب الفلاسفة لا رب الفلاسفة يقين، يقين، شعور، سرور، سلام إله يسوع المسيح وإلمك سيكون إلهي، والحك سيكون إلهي، نسيان العالم ونسيان كل شيء إلا الله إلى يوجد إلا بالطرق التي دل عليها الانجيل. أيها الإله العادل، إن العالم لم يعرفك، لكني عرفتك. سرور، سرور، سرور، دموع سرور لفصلت عنه ويا إلهي! هل تتخلى عني؟ ويا إلهي! هل تتخلى عني؟

لقد أفضت به هذه المحنة الروحية إلى الانقطاع إلى الله والارتماء في أحضان المسيح والامتلاء بالمشاعر الدينية العميقة.

وكانت أخته جاكلين قد صارت راهبة في جماعة بورويال (بالقرب من فرساي) التي كانت ترئسها الام أنجليك Angélique . وبعد محنة سنة ١٦٥٤ عقد يسكال علاقات وثيقة مع جماعة بورويال الذين كانوا من أنصار جنسنيوس Jansenius أسقف أبير Yprcs ومؤلف كتاب Augustinus ، وقد أدان الديوان المقدس (البابا) في مايو سنة ١٦٥٣ بعض المبارات الواردة في هذا الكتاب باعتبارها نحافة للعقيدة الكاثوليكية. وأدى ذلك إلى نزاع سافر بين البابا وجماعة بور

رويال وعلى رأسها أرنولد Arnauld، ولعب اليسوعيون بدسائسهم المعهودة وخبثهم دورأ شيطانيأ في إثارة الباب والملك لويس الرابع عشر ضد هذه الجماعة المتينة الإيمان، إلى أن أنتهى الأمر بلويس الرابع عشر أن أمر بتدمير ديرهم وتشتيت جماعتهم! وشارك يسكال في هذه المعركة بكتاب ضخم بعنوان Les Provingiales فيه كشف عن خبث البسوعيين، ودافع عن أصحابه من جماعة بــورويال، وفضح خصوصا فسادالأخلاق التي يدعو إليها البسوعيون، خصوصاً في باب والفتاوي، Casuistique الذي يكشف فيه اليسوعيون عن انحلال في مبادى، الأخلاق، وانتهازية في تطبيق مبادى، الأخلاق الدينية، ومداراة ومغالطة في تبرير الذنوب، استرضاء لأهواء ذوى الجاه والسلطان ممّن يعمل المعرفون اليسوعيون في خدمتهم، كيها يحققون لديهم وبواسطتهم مآربهم الدنيوية في السيطرة على النفوس وابتزاز الأموال وتقلد المناصب الرفيعة. ولو استعرنا عنوان كتاب الغزالي في الرد على الباطنية، لكان لنا أن نعنون كتاب يسكال بعنوان: «فضائح اليسوعيين».

ومنذ أن نحوّل بسكال إلى التقوى الدينية، فكر في وضع كتاب للدفاع عن المسيحية والدعوة إليها، ابتغاء تحويل المفكرين الأحرار إلى الدين واليقين. لكن هذا المشروع لم ينجز، وإنما بقيت منه صفحات عديدة تحتوي على «أفكار» هي مخطط هذا الكتاب. وقد وجدت بعد وفاته وجمعت تحت عنوان Pensécs .

وسنعرض فيها يلي أهم آراء پسكال الداخلـة في نطاق الفلسفة:

١ ـ منهج العقل الهندسي، والعقل اللطيف.

یسخر پسکال من دیکارت وینعته بانه الا فائدة منه، وهو غیر متیقن Descartes inutile et incertain (نشرة برنشفج ص ۳٦۱، باریس ۱۹۱۶). ذلك لأنه رأی آن منهج دیكارت هو منهج الهندسة، بینها بری بسكال آن ثمت منهجین هما منهج الهندسة ومنهج اللطافة.

يقول بسكال: وثم نوعان من العقول أحدهما ينفذ بحدة وعمق إلى نتائج المبادى، وهذا هو عقل الدقة، والثاني يفهم عددا كبيرا من المبادىء دون أن يخلط بينها، وذلك هو العقل الهندسي. الأول قوة للعقل واستقامة، والثاني اتساع للعقل، وأحدهما يمكن أن يوجد بدون الآخر: فيكون العقل قويا وضيقا ويكون واسعا وضعيفاً. ه

ابتغاء أن يقبلها.

وهذا العجز بجب ألا يستخدم إلا في قدعالعقل، الذي يربد أن يحكم على كل شيء، لا في محاربة يقيننا، كما لو كان العقل هو وحده القادر على إفادتنا بالعلم. ويا ليت الله لم يحوجنا إلى العقل، ويجعلنا نعرف كل شيء بالغريزة والعاطفة! لكن الطبيعة حرمتنا من هذه النعمة، ولم تمنحنا إلا القليل من المجرفة التي من هذا النوع، وباقي المعارف كلها لا يمكن أن يحصّل إلا بالبرهنة العقلية، (والأفكارة ص ٤٦٠)

#### ٣ ـ وجود الله:

لكن يسكال لا يستطيع أن يدرك وجود الله بالعقل، ولا بالقلب بل فقط بواسطة الوحي أو الدين. فهو يقول أولا: هنحن نعرف وجود المتناهي وطبيعته، لأننا متناهون وعمدون مثلنا، ونعرف وجود اللامتناهي ونجهل طبيعته، لأنه ذو امتداد مثلنا، لكن ليس له حدود على خلاف أمرنا. لكننا لا نعرف وجود الله ولا طبيعته، لأنه لا امتداد له ولا حدود، لكننا بالايمان نعرف وجوده، وبالمجد (أي بنور المجد) سنعرف طبيعته (ص ٤٣٦) ثم يقول: ولنتكلم الأن بسبب نورنا الطبيعي، إذا كان يوجد إله، فإنه لا يمكن إدراكه لأنه بسبب كوزه لا أجزاء له ولا حدود، فإنه لا علاقة له بنا، ولهذا فنحن عاجزون عن معرفة ما هو وهل هو موجوده (الموضيع نفسه) وواضح من عبارته ها هنا أنه يؤكد أننا عاجزون بالعقل الطبيعي أن نعرف وجود الله، وإنما الايمان وحده هو الذي الحبرنا بوجوده.

أما البراهين الميتافيزيقية التي يسبوقها اللاهوتيون والفلاسفة لاثبات وجود الله، فإنها وبعيدة عن تفكير الانسان وهي من التعقيد إلى درجة أن تأثيرها ضئيل. وحتى لوصلحت لبعض الناس، فإن ذلك يحدث خلال اللحظة التي يشاهد فيها هؤلاء الناس هذه البراهين، وبعد ذلك بساعة يخشون أن يكونوا قد خدعواه (ص ٥٧٠).

والبرهان الفائم على ما في الكون من مخلوقات عجيبة وتدبير محكم قد يغير في لفت نظر المؤمنين إلى عجائب صنعة الخالق، لكنه لا يقنع الملحدين.

والبرهان القائم على الحركة إذا استخدمه اللاهوتيون لاقناع الملحدين، فإنه يعطي هؤلاء الاخرين والحق في أن يعتقدوا أن البراهين التي يسوقها ديننا واهية جدا، وقد شاهدت ولبيان الفارق بين العقل الهندسي والعقل اللطيف csprit de finesse يقول سكال: «في أحدهما (الهندسي) المبادىء ملموسة، لكنها بعيدة عن الاستعمال العادي، حتى أنه من الصعب أن يلتفت الرأس إلى تلك الناحية، لعدم تعوده، لكن متى التفت رأى المبادىء واضحة كاملة، ولا بد أن يكون العقل زائفاً إذا كان لا يقدر على البرهنة إبتداءا من المبادىء الكبيرة إلى حد أنه من المستحيل أن يغفلها.

أما في العقل اللطيف فإن المبادى، موجودة في الاستعمال العادي وماثلة أمام أعين جميع الناس. وليس المرء في حاجة إلى أن يلتفت برأسه أو يتعب نفسه. كل ما يحتاج إليه هو أن يكون جميد النظر، لأن المبادى، هي من الدقة وكثرة العدد بحيث يستحيل عدم إفلات البعض منها. لكن إغفال مبدأ هو أمر من شأنه أن يؤدي إلى الخطأ، مهذا يجب أن يكون جلياً حاداً بحيث يستطيع أن يرى كل المبادى، وأن يكون بعد ذلك مستقيم العقل حتى لا يبرهن برهنة زائفة إبتدا، من المبادى، المعلومة» (٣١٧).

### ٢ ـ القلب والعقل:

كذلك يضع بسكال ما يسميه والقلب، le coeur في مقابل «العقل» raison ويقصد بالقلب: العيان، والوجدان intuition. يقول بسكال: «نحن نعرف الحقيقة ليس فقط بواسطة العقل، بل وأيضا بواسطة القلب Cœur : فبالقلب نعرف المباديء الأولى، وعبثا يجاول التعقل raisonnement، وهو لا نصيب له في ذلك الأمر، ان يحاربها. ان الفورونية (أي الشكاك) يعملون في هذا السبيل عبثا، ولا هدف لهم إلَّا هذا، وتحن تعلم أننالا تحلم. وعجزتا عن اثبات ذلك بالعقل لا يدل إلَّا على ضعف عقلنا لا على عدم يقين كل معارفنا كما يزعمون. لأن معرفة المبادىء الأولى، مثل أنه يوجد مكان، وزمان، وحركة وأعدادهي معرفة راسخة رسوخ أية معرفة نستمدها من البراهين، ويجب على القلب أن يستند إلى هذه المعارف المدركة بالقلب والغريزة وأن يقيم كل قوله. إن القلب يشعر بأن هناك ثلاثة أبعاد في المكان وأن الاعداد لا متناهية ، ثم يأتي العقل بعد ذلك فيبرهن على أنه لا يوجد عددان مربعان أحدهما ضعف الأخر. إن المبادىء تُستشعر، أما القضايا فتستنتج، وكلاهما يدرك بيقين، رغم أن ذلك يتم بطرق مختلفة. ومن غير المفيد ومن المضحك أيضا أن يطالب العقل القلب ببراهين على مبادئه الأولى، ابتغاء أن يصدّقها؛ كما سيكون من المضحك أن يطلب القلب من العقل أن يشعر كل القضايا التي يبرهن عليها

بالعقل وبالتجربة أن هذا هو أدعى الأمور لاثارة استهزائهم بدينناء (ص ٤٤٦).

وهكذا نجد يسكال يرفض كل البراهين العقلية لاثبات وجود الله. ذلك أن يسكال لا يريد إله الفلاسفة، بل إله إبراهيم وإسحق ويعقوب، الإله الذي تأنس (صار إنسانا) في يسوع الذي توسط من أجل النجاة.

#### ع ـ الانسان:

ولا يمل پسكال من الالحاح في توكيد دشقاء الانسان بدون الله عد ذلك لأن الطبيعة الانسانية فاسدة. ويتساءل: ما الانسان؟ ويجيب الانسان هو لا شيء إذا ما قورن باللامتناهي، وهو كل شيء بالنسبة إلى العدم: إنه وسط بين العدم وبين كل شيء . . . إنه عاجز عن رؤية العدم الذي عنه صدر، واللامتناهي الذي بحيط به (ص ٣٥٠).

لكن پسكال ما يلبث أن يرى الوجه الآخر في الانسان، أعني عظمة الانسان، فيقول: ان عظمة الانسان هي من الوضوح بحيث تستخلص من شقاء نفسه، لأن ما هو طبيعة في الحيوان نحن نسميه شقاء الانسان، وبهذا نحن نقر بأنه لما كانت طبيعته اليوم تماثل طبيعة الحيوان، فإنه سقط من طبيعة أفضل كانت خاصة به فيها مضى.

فمن ذا الذي يشعر بأنه شقي لأنه ليس ملكا إلا ذلك الذي كان ملكا من قبل؟ وهل وجد بول أميل Paul-Emile الذي كان ملكا من قبل؟ وهل وجد بول أميل الناس سعيدا بأنه كان ذات يوم قنصلا، لأن هذه الوظيفة ليست وظيفة دائمة. لكنهم وجدوا برسيوس (كان بول إميل قد انتصر على برسيوس ملك مقدونيا في سنة ١٦٧ ق. م) شقيا لأنه لم يعد ملكا، ذلك أن من شأن وظيفته أن تكون دائمة، إلى درجة أنهم تعجبوا منه كيف يحتمل الحياة بعد ذلك. ومن ذا الذي يشعر بأنه يشقى لأن له فيأ واحداً؟ من ذا الذي لا يشقى لأن له عينا واحداً؟ من ذا الذي لا يشقى لأن له عينا واحداً؟ من ذا الذي لا يتعرب الكن من ليس له عين يبصر بها هو امرؤ شقي شقاء لا عزاء عنه!» (ص

### فيم إذن تقوم عظمة الانسان؟

وما الانسان إلا قصبة، والقصبة أضعف ما في الطبيعة، لكنه قصبة مفكرة. ولا ينبغي أن يتسلح الكون كله لسحقه: فبخار، أو قطرة ماء تكفي لقتله. لكنه لو سحقه الكون، فإنه سيكون أعظم نبلا بمن يقتله، لأنه يعرف أنه يموت ويعرف ما

يمتاز به الكون عليه. أما الكون فلا يعرف شيئا من ذلك.

كل كرامتنا إذن هي في الفكر ومن ثم (أي من الفكر) علينا أن ننهض، لا من الكان أو الزمان اللذين لا نستطيع أن غلاهما. فلنعمل إذن على التفكير جيدا: ذلك هو مبدأ الاخلاق، (ص ٤٨٨).

عظمة الانسان هي في الفكر. أما الأملاك والأراضي في المكان فلا تهب عظمة، لأن الكون يشملها ويشملني وويبتلعني كأنني نقطة، أما بالفكر فأنا أحيط بالكون.

#### ه ـ رهان بسكال:

وفي كتاب والأفكار، نجد الحجة المشهورة باسم رهان بسكال، والتي أراد بها أن ببين أن من الافضل الايمان بالأخرة والمقاب والثواب في الاخرة، فهذا أفضل من عدم الايمان بها. وهو في الوقت نفسه نوع من البرهان على وجود الله. وعصب هذا البرهان يقوم في أننا ملزمون بالاختيار بين أمرين: أما أن الله غير موجود. وبسكال يوجه البرهان إلى الشكاك والملحدين فيقول: ولننظر في هذين الأمرين: لو كسبتم، كسبتم كل شيء، وإذا خسرتم، فلن تخسروا شيئا، فراهنوا إذن على أن الله موجود، دون تردد.

ـ هذا رائع، نعم، لا بد أن نراهن، لكن ربما أراهن بأكثر مما ينبغي.

ـ لننظر. ما دام هناك مثل هذه المخاطرة في الكسب أو الخسارة فإذا لم يكن أمامكم إلا أن تكسبوا حياتين بدلا من حياة واحدة، فانكم تستطيعون أيضا أن تكونوا كاسبين، لكن ان كان هناك ثلاث (حيوات) لتكسب فلا بد من المراهنة. انكم مضطرون إلى المراهنة، وإذا أرغمتم على المراهنة فسيكون من عدم الفطنة أن تقامروا بحياتكم من أجل كسب ثلاث حيوات، في رهان فيه هذا القدر من المخاطرة بالمكسب أو الخسارة. لكن هناك «سرمدية» من الحياة والسعادة. وما دام الأمر كذلك، فإنه إذا كان هناك ما لا نهاية له من المخاطرات التي ستكون إحداها لك، فسيكون لك الحق في كسب واحدة لتحصل على إثنين وسيكون فعلك في الاتجاه السييء، مادمت مضطرا إلى المخاطرة، لو رفضت أن تقامر بحياة واحدة في مقابل ثلاث حيوات في مقامرة ، سيكون لك منها واحدة من بين آلاف المقامرات (الصدف) إذا كانت هناك ما لا نهاية من الحياة اللامتناهية السعادة ستكسبها، لكن ها هنا ما لا نهاية له من الحياة اللامتناهية السعادة يمكن كسبها، مقامرة بالكسب ضد نشره في كتابنا -Thémes et figures de la philosophie Islami 979, que. Paris, 1979

#### نشرات مؤلفاته

- Oeuvre complètès, ed. par L. Brunschvicg, E. Boutroux, et F. Gazier, 14 vols. Paris 1904-14.
- Pensées et opuscules, ed. L. Brunschvicg. Paris 2 ed. 1900.

#### مراجع

- Benzicri, F: L'esprit humain selon Pascal. Paris 1939.
- E. Boutroux: Pascal, Paris.
- L. Brunschvicg: Le génie de Pascal. Paris, 1924.
- L. Brunschvieg: Pascal. Paris, 1932.
- J. Chevalier: Pascal, Paris.
- C. Falcucci: Le problème de la verité chez Pascal.
   Toulouse, 1939.
- R. Guardini: Christliches Beuwusstsein. Versuch über Pascal. Leipzig, 1935
- J. Guitton: Pascal et Leibniz. Paris 1951.
- E. Jovy: Etudes pascaliennes, 5 Vols. Paris, 1927-8.
- L. Lafunia: Histoire des Pensées de Pascal (1656-1952) Paris 1954.
- J. Laporte: Le coeur et la raison selon Pascal. Paris, 1950.
- E. Strowski: Pascal et son temps, 3 Vols. Paris 1907-8.

# بكاريا (سيزار)

#### Cesare Beccaria

مشرَع واقتصادي ومفكر في فلسفة القانون، إيطالي. ولد في ميلانو في ١٥ مارس سنة ١٧٣٨، وتوفي في ميلانو في ٢٨ نوفمبر سنة ١٧٩٤.

أشهر مؤلفاته هو كتاب: وفي الجراثم والعقوبات، Dei delitti e delle pene (سنة ١٧٦٤، ليفورنو). وبفضله ذاع صيته في أوربا، ولقي استحسان وفلاسفة، دائرة المعارف الفرنسية التي كان يشرف عليها ديدرو. عدد متناه من صدف الحسارة، وما تقامر به متناه . وهذا يتتزع كل اختيار أينها وجد اللامتناهي . حيث لا يوجد ما لا نهاية له من الصدف للخسارة في مقابل صدفة واحدة للكسب، فإنه لا ينبغي التردد، بل يجب إعطاء كل شيء . وهكذا إذا اضطر الانسان إلى المقامرة فيجب التخلي عن العقل ابتغاء المحافظة على الحياة، أولى من المقامرة بها من أجل الكسب اللامتناهي، المستعد للمجيء مثل ضياع العدم .

إذ لا يفيد شيئا أن نقول انه من غير المتيقن أنناسنكسب، ولكن من المتيفن أنا نقامر، وان المسافة اللانهائية القائمة بين اليقين بما يتعرض له الانسان (من المقامرة) وعدم اليقين بما سيكسب، يسوّي بين المتناهي الذي يقامر به يقيناً وبين اللامتناهي غير المتيقن به. لكن الأمر ليس هكذا: فإن كل مقامر يقامر بيقين من أجل أن يكسب عن غير يقين، ومع ذلك فإنه يقامر يقينا بالمتناهي من أجل أن يكسب ـ دون يقين ـ ما هو متناه، دون أن يحظي بهذا في حق العقل. ولا توجد ما لا نهاية له من المسافة بين هذا اليقين بالتعرض (بالمقامرة) وبين عدم اليقين بالكسب: فهذا خطأ. والحق أن هناك ما لا نهاية بين اليقين بالكسب وبين اليقين بالخسارة، لكن عدم اليقين يتناسب مع اليقين بما يخاطر به تبعاً لصدف الربح والحسارة. ومن هنا فإنه إذا كان ثمة من المخاطرات في ناحية بقدر ما في الناحية الأخرى، فإن الرهان متكافىء وحينئذ بكون اليقين بما يتعرض له مساوياً لعدم اليقين بالكسب. وهيهات أن يكونا متباعدين بمسافة لا نهاية لها. وهكذا فإن اقتراحنا له قوة لا نهاية لها، إذا كان ما نقامر به هو المتناهى في مقامرة فيها أمثال هذه الصدف لاحتمال الربح أو الخسارة، وكان ما يكسب هو اللامتناهي. وهذا أمر قد تبرهن (ببرهان صحيح)، وإذا كان الناس قادرين على بلوغ حقيقة ما، فإنها هذه».

فإذا اعترض معترض قائلا: أولئك الذين يؤملون في النجاة هم سعداء بهذا، لكن يقابل ذلك خوفهم من الجحيم! يجيب يسكال: دمن هو الأكثر دواعي للخوف من الجحيم: من يجهل هل يوجد جحيم ويوقن بالعذاب ان وجد جحيم أو من هو مقتنع نوعا من الاقتناع بوجود جحيم ويؤمل في النجاة إذا كانت موجودة؟!».

ذلك هو نص رهان يسكال. وقد سبقه إليه الغزالي في كتابه دميزان العمل، وقد بحثنا هذا تفصيلاً في بحث لنا بالفرنسية نشر في مجلة Studia Islamica سنة ١٩٧٧ وأعدنا

باريس.

دخل مدرسة المعلمين العليا في سنة ١٨٧٨، وصار وحصل على الاجريجاسيون في الفلسفة سنة ١٨٨١ وصار مدرسا للفلسفة في ليسيهات: سان كنتان، وبرست، وتور (١٨٨١ ـ ١٨٩٣) وفي اثنتين من ليسيهات باريس: جانسون دي سايي (١٨٩٣ ـ ١٩٠٠) ولوي لوجراند (سنة ١٩٠٠).

ومؤ لفاته قليلة، وأهمها كتابه:

Etudes de morale positive, Paris, 1907; 2<sup>e</sup> ed. en 2 vols, Paris, 1921

وله عدة مقالات نذكر منها:

(١) والأصل الثلاثي لفكرة الله، في المجلة الفلسفية
 Rev. Philos سنة ١٩٠٨ عدد ٢ ص ٩٩٤ - ٦١٢.

(۲) وفكرة الله والالحاد، مجلة ما بعد الطبيعة
 والاخلاق RMM سنة ۱۹۱۳ ص ۱۵۱-۱۷۲.

(٣) «الدين بوصفه منهجا للشربية الاخلاقية»، في
 RMM سنة ١٩٢١ ص ٥٥٧.

### مراجع

- D. Parodi: Le Problème moral et la pensée contemporaine, Paris, 1921, pp. 171-104.
- R. Lenoir: «La Philosophie de G. Belot» in Rev. Philosophique, 1930.11, 86-107.
- G.F. Renand: «l'Oeuvre de G. Belot», in RMM, 1932, pp. 235-51.
- J. Benrubi: Les sources et les courants de la philosophie contemporaine en France, t.1, Paris 1933, pp. 236-41.

## بلوندل (موریس)

#### Maurice Blondel

فيلسوف فرنسي معاصر، كاثوليكي النزعة، ولد في مدينة ديجون Dijon في ۱۸٦١/۱۱/۲ وتوفي في أكس ـ إن ـ بروفانس Aix - en - Provence في ۱۹٤٩/٦/٤.

وكانت أسرته من الطبقة الوسطى، مسيحية متدينة،

في هذا الكتاب تأثر بنزعة المنفعة التي دعا إليها هلفسيوس، ثم بفكرة العقد الاجتماعي كها عرضها هوبز ولوك وروسو . فرأى أن المعيار الجوهري للنقاش ببن الناس هو توفير أكبر قدر من السعادة لهم، وعدل نظرية العقد الاجتماعي، فرأى أن هذا العقد ببن الحاكم والمحكومين لا يعني تجريد هؤلاء الأخرين من حرياتهم، بل يتنازلون فقط بموجب هذا العقد عن أقل قدر ممكن من حرياتهم. وبالتالي لا يحق للحاكم أن يقتل المحكومين، لاي سبب من الاسباب. ولهذا دعا إلى إلغاء عقوبة الاعدام، وقال إنها لا فائدة منها، لانها لم تردع الناس عن ارتكاب جريمة الفتل. كذلك دعا إلى منع التعذيب لاستخراج الاعتراف بالجريمة، وقال إنه: دوسيلة مضمونة لتبرئة عتماة المجرمين الاقوياء، وإدانة الضعفاء الأبرياء». وانتهى إلى وجوب تقليل العقوبة إلى أقصى درجة ممكنة، وعدم الربط بين العقوبة والكفارة.

#### مؤلفاته

S. احسن طبعة لمؤلفاته هي تلك التي قام بها . C. Beccaria: Opere, 2 vol. بسعنسوان Rounagroli Firenze, 1958.

### مراجع عنه

- A. de Marchi: Cesare Beccaria e il processo penale.
  Torino, 1929.
- C.A. Vianello: La vitaet l'opera di Cesare Beccaria, Milano, 1938.
- M. Maestro: Voltaire and Beccaria as Reformers of Criminal Law, New York, 1942.
- A. Maestro: Ideologia e Politica in C. Beccaria, New York, 1968.
- A. Amati, A. Buccellati,: C. Beccaria e l'abolizione della pena di morte, Milano, 1872.

## بلو (جوستاف)

#### **Gustave Belot**

فيلسوف أخلاق فرنسي. ولد في ١ستراسبورج في ٨ أغسطس ١٩٥٩، وتوفى في ٢٢ ديسمبر سنة ١٩٢٩ في

يكثر فيها رجال القانون. لكن موريس التحق بمدرسة المعلمين العليا وكان من أبرز أساتذته أميل بوترو E. Boutroux والذي كان يلقن تلاميذه الوحدة الباطنة الفريدة في المذاهب الكبرى الأصيلة في نفس الوقت الذي كان فيه يعلمهم استمرار وعرضية التاريخ العام للأفكار، ويروض تأملهم ويثير فيهم القدرة على الابتكار بواسطة حسه النقدي وبواسطة الاشعاع الراديوي المعدي الذي كان ينبعث من تفكيره الشخصى الذي كان دائماً في حال تولُّد، على حد تعبير بلوندل (درحلة موريس بلوندل الفلسفية، أحاديث مع فريدريك لوفيقرجرت في سنة ١٩٢٧، باریس سنة ١٩٦٦ ص ٣) كذلك تأثر بأولیه لبرین ـ Olle Laprune الذي واستطاعت حياته المضنية الحارة أن تحلُّ - في سجوَّ فكر بغير غيوم ـ كثيرًا من المشاكل التي لا تزال متقدة بأنفاس بسكال؛ (الموضع نفسه). وفي مدرسة المعلمين العليا، اصطدم بنقد أحيانا هدام، وأخرى نزيه للدين في حدود العقل فقط . هنالك تولدت في ذهنه فكرة الرسالة التي سيقوم بها للحصول على الدكتوراه، وهي أن يستخرج من المواقف السلبية ضد الدين موقفا إيجابيا يبين مشروعيته أمام العقل. ومن هنا كانت نقطة انطلاق فكره هي النزاع بين ما تقتضيه الفلسفة والعقل وبين ما أت به الدين المسيحي من تعاليم.

وناقش رسالة الدكتوراة في ٧ يونيو سنة ١٨٩٣: وكانت الرسالة الكبيرة بعنوان: والفعل: محاول لنقد الحياة والعلم في الممارسة العملية، وقد شرح لمحدثه لوفيقر لماذا اختار هذا الموضوع فقال: دما معنى أن نفعل؟ أليس هو أن نأي بجديد دائي؟ لهذا فإن دراسة الفعل، بروح العقل، هو دائها بمثابة تحديد بالشراب من عين الشباب. ان ما أردته هو أن أحرر نفسي، مستخدما الوسط الجديد بالنسبة إلى الذي كان نفسي، مستخدما الوسط الجديد بالنسبة إلى الذي كان أتنفس بحرية وهو وسط كانت فيه الأطراف المتقابلة، تتحدى بعضها بعضا ولا تعوض وسط كانت فيه الأطراف المتقابلة، تتحدى بعضها بعضا ولا تعوض وسط يتذبذب بين الحواية وبين الروسية مع المهارة القامية للمثالية الجذرية على الطريقة الروسية مع المهارة القامية للمثالية الجذرية على الطريقة الالمائية، وسط فيه وسواء في الأدب وفي الفن وفي الفلسفة بل وفي المربية الدينية نفسها وساءي التصوري المتارسة مع ٥٠٠٠ الحرصة المحدث المستوي التصوري Notionnel والصوري Formel

وقد نمى بلوندل نتائج رسالته من حيث المنهج في بحثين مهمين، الأول بعنوان: «رسالة عن مقتضيات الفكر المعاصر فيها يتعلق بالدفاع عن الدين وفي منهج الفلسفة لدراسة المشكلة

الدينية» (ظهر سنة ۱۸۹۲)، والثاني بعنوان: «التماريخ والعقيدة، المناقص الفلسفية في التفسير اللاهوي الجديد» (ظهر في سنة ۱۹۰۳).

ولما كان في رسالته للدكتوراه قد نحا نحو نقد الفلسفة العقلية والاشادة بالخوارق واللامعقول، فإنه حين تقدم للحصول على وظيفة أستاذ فلسفة في إحدى الجامعات الفرنسية، أهمل طلبه، وظل على هذه الحال عامين إلى أن وافق على تعيينه وزير المعارف آنذاك، ريمون بونكاريه، فعين أولا أستاذا للفلسفة في جامعة ليل Lille ثم انتقل منها إلى جامعة إكس إن بروفانس حيث استمر فيها إلى أن أحيل إلى التقاعد سنة ١٩٧٩ وهو في السبعين من عمره، واستمر يعيش في أكس إن بروفانس حتى وفاته سنة ١٩٤٩، وفي هذه الفترة، أتم رباعيته الفلسفية التي عبر فيها عن تمام مذهبه الفلسفي، وتشمل:

۱ ـ «الفكر» La pensée ويشتمل على جزأين:

أ ـ «تكوين الفكر ومدارج صعوده التلقائي»، باريس سنة ١٩٣٤ (ط٢، سنة ١٩٤٨).

ب ـ دمسؤ وليات الفكر وإمكان إنجازه، باريس سنة ١٩٣٤ (ط٢، سنة ١٩٥٤)

۲ ـ «الوجود والموجودات، L'Etre et les êtres عاولة في
 إيجاد أنطولوجيا عينية وشاملة»، باريس سنة ١٩٣٥ (ط٢ سنة
 ١٩٦٣).

٣ ـ والفعل L'action ويشتمل على قسمين:

 أ\_ ومشكلة العلل الثانية ومحض العقل، باريس سنة ١٩٣٦ (ط٢،سنة ١٩٤٩)

ب\_ والفعل الانساني وشروط بلوغه غايته، باريس سنة ١٩٣٣ (ط٢، سنة ١٩٦٣)

إلى الفلسفة والروح المسيحية، في جزأين، باريس
 ١٩٤٦ - ١٩٤٤ (ط٢، سنة ١٩٥٠)

مذهبه

١) فلسفة الفعل:

قلنا أن بلوندل أراد أن يخوض معركة النزاع بين الفلسفة والدين. وقد وجد أن حل مشكلتها يقوم في تعمقها. وأدرك أن مسألة الفعل هي معقد الصلة بينها. فكيف كان ذلك؟

إن الفعل هو الانسان لأنه لا يتحقق شيء إلا بواسطة الفعل. ويستمر الفعل يجري على هيئة دورة: لأنه يريغ لا محالة إلى أن يكمّل إراديا ما نستخدمه تلقائيا وبالضرورة. وهو يحيل إلى غاية مشعوربها، وبما فيه من مبدأ معاش. وماكان في المبدأ لا متناهيا ينبغي في ختام المطاف أن يعود لا متناهيا أيضا. لكن حضور هذا اللامتناهي يضع أمام الفعل مشكلة لا يستطيع حكمها، وذلك لأن الإحاطة باللامتناهي أمر مستحيل، ولكن علينا التعلق باللامتناهي. غير أن هذا لا يمكن إنجازه إلا بموهبة من الله، وهي موهبة غير أن هذا لا يمكن إنجازه إلا بموهبة من الله، وهي موهبة يكشف عنها في النفس، ما فيها. من تجليات نورانية.

وهكذا تنبئق في ديالكتيك الفعل مشكلة ما هو خارق surnaturel ، وهي مشكلة وليست واقعا حقيقيا، لأنه إذا كانت المسألة ضرورية ، فإن الجواب عنها يهيب بنور آخر \_ وإذا كان العقل لا يستطيع أن يعطيه مضمونا، فإنه يقدر مع ذلك على تحديد شروطه وشكله .

هذه هي خلاصة ما قاله بلوندل في رسالته: «الفعل» كلام غامض، لا يرضى أصحاب النزعة العقلية، أي الفلاسفة، ولا يرضى رجال الدين حتى تحسر بعضهم على غياب سلطة محاكم التفتيش، وإلا لكانوا قد أحرقوه، كما قال في أحاديثه تلك. فماذا أخذ عليه هؤلاء وأولئك؟ يقول بلوندل: أما وأهل اليسار فقد اتهموني بأنى لم أحفظ للانسان نصيبه وأني أحلت كل شيء إلى خوارق. وأما أهل اليمين فقد أخذوا على أنني لم أحفظ لله نصيبه، وأنني جعلت كل شيء طبيعيا، حتى اللطف الالهي والنظام فوق الطبيعي. لكن هذا يتنافي صراحة مع غرضي. لأنني سعيت إلى المحافظة على هذين النصيبين كاملين دون تخل عن العقل، بل جعلت العقل يحافظ على حقه في التوجيه والمراقبة وحقه في التعاون والمشاركة إلى القمة التي يتحدث عنها سان جان دلاكروا ويقول إن عندها توجد سلبيتنا الفعالة، وبدون تعد على ميدان اللاهوت لأن العالي transcendant يمكن أن ينفذ في حياتنا ويصير محايثاً في فعلنا مع المحافظة على كل المجاني الذي لا يمكن جعله طبيعيا.

وللأولين (أهل اليسار) كان في وسعي أن أقول: إني أسدي إليكم خدمة وهي أن أهيء العقول وأن أمكنكم أنتم من أن تطبقوا عليهم برنامجكم في احترام العقائد الدينية. وللفريق الثاني (أهل اليمين) كان في وسعي أن أقول: كيها يكون الاعتناق حرا ومعقولا كها تدعون أنتم إلى ذلك، ولكي تحافظ الإحوال الصوفية نفسها على طابعها الانسان، ومن أجل أن

يتضمن مصيرنا الشخصي والكلي وحدة فعلية، فلا بد أن يسري شعاع من الفكر والارادة في كل موضع وأن يفرض على كل العقول المشكلة الدينية في صورتها الأوفر حظاً من الوضعية والشمول. وفي هذا أنا لا استطيع أن أصدم إلا أولئك الذين لا يريدون أن يكون الدين إنسانياً، أو أولئك الذين لا يريدون أن يقوم الانسان أو الفيلسوف بإثارة المسألة الدينية تحت مسؤ وليتنا للكاملة، (والرحلة الفلسفية لموريس بلوندل، أحاديث مع لوفيقر، ص ٢٥٠).

ذلك أن أهل الفلسفة رأوا في آراء بلوندل تضييقاً لمجال العقل لحساب الايمان، وأهل الدين رأوا فيها توسيعا لمجال العقل بحيث يطال مسائل ينبغي في نظرهم أن تظل من شأن العقيدة المقدسة وحدها. وهكذا انفق كلا الفريقين المتعارضين على إدانة مذهب بلوندل لاسباب متعارضة تماما.

فكان على بلوندل أن يواجه الفريقين معا. فيواجه الهل الفلسفة قائلاً أن العقل لا يقتات من وضوحه، وإلا لتحول إلى فكر في الفكر، بل على العقل أن يستفيد عما هو فعل معاش، أن ثم فلسفة في الفن لا تدعي خلق الجميل ولا استنباطه، بل مهمتها هي التأمل في أعمال الفنانين. فلماذا لا تكون هناك فلسفة تدرس الأديان الموجودة في العالم من وجهة نظر صورية، دون أن تحاول ردها إلى مذاهب محددة من قبل؟

إن بلوندل لم يكن معاديا للعقل، في صالح الفعل، على النحو الذي نراه مثلاً عند برجسون. وهنا ينبغي أن نشير إلى أن فكر بلوندل نشأ مستقلا تماما عن فكر برجسون. وهو يقول أنه لم يقرأ شيئا لبرجسون قبل كتابة رسالته عن والفعل، وهذا معقبول، لأن برجسون لم ينشر قبل سنة ١٨٩٣ السنة التي نشرت فيها رسالة بلوندل ـ غير كتاب واحد هو رسالة للدكتوراه بعنوان والمعطيات المباشرة للشعور، يقول بلوندل (الكتاب نفسه ص ٢٣): هأما فيها يتعلق ببرجسون، فها كان لي أن أتأثر به لأنني لم أقرأ سطرا واحدا مما كتب قبل أن أنجز رسالتي (للدكتورا) وأناقشها. لكن بعد سنة ١٨٩٣، التذذت بلذة الصور الرائعة التي دبجها الفيلسوف \_ الشاعر صاحب السُّورة الحيوية وجعلني أفكر في (أو: أحلم بـ) الازدهار الربيعي للفكر الايوني وجدةمزدهرة للعالم، وفيقظة مفاجئة لعصارة تهز ثقل خسة وعشرين قرنامن العلم توشك ترسيباتها أن تخنق الروح. لكن إذا كان الجانب النقدي في الغالب جميلا وخصبا (وان كان ذلك على نحو يختلف مع ما كنت أتمناه)، فإن الجانب الايجابي قد تمّ على نحو بدا لي من غير

- H. Bouillard: Blondel et le Christianisme, Paris, 1961.
- H. Duméry: La Philosophie de L'action. Paris, 1948.
- H. Dumery: Raison et Religion dans la Philosophie de l'action. Paris, 1963.
- J. Cole: La Métaphysique de l'être dans la Philosophie de M. Blondel. Louvoin, 1959.
- A. Hayen: Biblographie Blondelienne. Paris 1953.
- M. RÉNAULT: Determinisme et liberté dans l'action de Maurice Blondel. Lyon, 1965.
- E. BUONAIUTI, B., Milano 1926.
- P. ARCHAMBAULT, Vers un réalisme intégral. L'œuvre philos. de M.B., Paris 1928.
- A. VALENSIN-Y DE MONTCHEUIL, M. B.: Textes et commentaires, ivi 1934.
- F. TAYMANS D'EYPERNON, Le blondélisme, Lovanio 1935.
- G. FEDERICI AJROLDI, Interpretaz, del problema dell'essere in M. B., Firenze 1936.
- E. OGGIONI, La filos, dell'essere in M. B., Napoli 1939.
- rist. con il titolo La metafisica religiosa di M. B., in Ragione e società, II, Bologna 1962.
- F. SALVO, La logica della vita morale in M. B., Palermo 1942.
- B. ROMEYER, La philos. religieuse de M. B. Origine, évolution maturité et son achèvement, Paris 1943.
- P. ARCHAMBAULT, Initiation à la philos. blondél. en forme de court traité de métaphysique, ivi 1946. Hommage à M. B. (Pour un cinquantenaire): scritti di P. ARCHAMBAULT, R. BOURGAREL, A. FOREST, B. ROMEYER, V. MERCIER, G. BERGER, P. LACHIÉZE-REY, J. PALIARD, L. BRUNSCHVICG, ivi 1946.
- H. DUMÉRY, La philos, de l'action. Essai sur l'intellectualisme blondél., ivi 1948.
- H. BOUILLARD, L'intention fondamentale de M. B. et la théologie, in «Rech. Sc. relig.», 1949, pp. 312-402.

المكن قبوله. ولهذا فإن نفس الألفاظ التي يستخدمها كل واحد منا، مثل: حياة، فعل، عقل (ذكاء)، الغ. يبدولي أنها عنده (ان جازلي أن أعبر بهذا التعبير القليل التوفيق) مستأصلة الجذور، منقولة من محورها، ومقطوعة الرؤ وس إلى درجة أن والملدة المحض، ووالتطور الخالق، لم يستطيعا، فيها بعد، إلا أن يساعداني على ازدياد شعوري ان إلهام كلينا مختلف تمام الاختلاف عن إلهام الأخره (الكتاب نفسه، ص ٢٣ - ٢٤) ويستمر بلوندل في بيان أوجه الاختلاف بين فلسفته وفلسفة وفلسفة بوجسون.

أما من ناحية المتشددين من الكاثوليك، فقد أخذوا عليه ما عرف باسم منهج المحايشة Méthode d'Immanence خصوصا في تلك الفترة التي اضطربت فيها الكنيسة الكاثوليكية بحركة المجددين وLe Modernisme حتى اتهم بلوندل بأنه ضالع فيها، مع أنه كان من المقاومين المعارضين لها، وحتى قيل أن الرسالة البابوية encyclique بعنوان Pascendi سنة شير ضمناً إلى منهج المحايثة عند بلوندل.

وقد رد بلوندل على هذا التأويل قائلا: وإن الرسالة البابوية الموسومة باسم Pascendi (وهو اللفظ الأول منها) تميز وبين ثلاثة معان متنازع عليها للكلمة وعايثة، تمال بخهب وتدين متعنين من هذه المعاني وهما: المعنى الذي يتصل بخهب المحايثة، ثم المعنى الذي يدل على منهج يدعي استخراج الخارق على الطبيعة نفسها. أما المعنى الثالث لهذا اللفظ فيتعلق بحضور فينا للطف اما متلطف أو غير مقيم اللفظ فيتعلق بحضور فينا للطف اما متلطف أو غير مقيم وينضبه كل تحول Conversion وكل حياة مسيحية وهو منبت في أعمى اعماق عايثنا ومع ذلك فإنه وارد دائها من أعلى. وهذا ألاستعمال للفظ والمحايثة، ليس فقط مشروعاً وعلى وفق الاستعمال التقليدي المنقول، بل هو أيضاً لا يجوز إنكاره وأنا الكنارة وأنا المنى الأخير كما استخدمه أيضا الكاردينال Deschamps ... وكثير من المفسرين المخلصين، والكتاب نفسه ص ٥٩)

# مراجع

 E. Lefévre: L'Itinéraire Philosophique de Maurice Blondel, propos recueillis par Frédéric Lefèvre, Paris. Aubier, 1966.

- C. TRESMONTANT, Introduction à la métaphysique de M. B., Paris 1963.
- H. DUMÉRY, M. B., in Les grands courants. Portraits, pp. 153-81 (il «ritratto» è del 1956, elenco degli scritti principali di e su B.).
- V. LA VIA, B. e la logica dell'azione, Catania 1964.
- P. HENRICI, Glaubensleben u. kritische Vernunft als Grundkräfte der Metaphysik des jungen B., in «Greg.», 1964, pp. 689-738.
- R. SAINT-JEAN, Genèse de l'Action, B. 1882-1893,
   Paris 1965.
- F. POLATO, B. e il problema della filos. come scienza, Bologna 1965 (cfr. anche «Il problema filos. del linguaggio», Padova 1965, pp. 207-31).
- M. RENAULT, Déterminisme et liberté dans «L'Action» de M. B., Lione 1965. Cfr. anche: E. P. LAMANNA, La filosofia del Novecento, I, Firenze 1963, pp. 82-124.

# بنثام

### Jeremy Bentham

فيلسوف أخلاق ومشرّع انجليزي، ومن دعاة مذهب المنفعة في الأخلاق والقانون.

ولد في 10 فبراير سنة 1018 في لندن. وكان أبوه مدّعيا عاما attorney وكان مبكر النضوج، فتعلم اللغة اللاتينية وهو في الرابعة من عمره. وتعلم في مدرسة وستمستر ثم في جامعة اكسفورد. وقد أراد له أبوه ان يحصل على إجازة في القانون ليصبح عاميا. فدرس القانون، ابتداء من سنة 1074 في 1071 الخانب النظري من القانون، فلم يحارس مهنة المحاماة، وإنما انكب على فقه القانون، خصوصا القانون الجنائي، وعلى دراسة النظم السياسية، وكان يسائل نفسه: ما الغرض من وضع هذا القانون أو ذاك؟ وما الهدف من هذا النظام القانوني أو السياسي أو ذاك؟ وهل هذا الهدف مرغوب فيه؟ فإن كان الجواب بالإيجاب، فهل القانون المسنون والنظام الموضوع حاليا يكفلان تحقيق هذا الغرض؟ وبالجملة، ما المنفعة حاليا يكفلان تحقيق هذا الغرض؟ وبالجملة، ما المنفعة

- J. CHAIX-RUY, Etre, existence et essence dans la pensée de M. B., in «Teor.», 1950 (vol. dedicato a M. B.).
- ID., Il messaggio de M. B., in «Humanitas», 1950, n. 3.
- J. PALIARD, M. B. ou le dépassement chrétien, ivi 1950.
- V. LA VIA, La riforma blondel, del filosofare, in -Teor.», 1950.
- P. VALORI, M. B. e il problema d'una filos. cattolica, Roma 1950.
- F. VANNI BOURBON DI PETRELLA, Il pensiero di M. B., Firenze 1950.
- L. SARTORI, B. e il cristianesimo, Padova 1953.
- A. HAYEN, Bibliogr. blondél. (1888-1951), Paris Lovanio 1953.
- R. CRIPPA, Il realismo integrale di M. B., Milano 1954.
- A. CARTIER, Existence et Vérité. Philos. blondél. de l'action et problématique existentielle, Tolosa 1955.
- V. GIORDANO, La scienza della pratica in M. B., Palermo 1955.
- M. RITZ, Le problème de l'être dans l'ontologie de M.
   B., Friburgo 1958.
- P. HENRICI, Hegel und B. Eine Untersuchung über Form und Sinn der Dialektik in der «Phänomenologie des Geistes» und der ersten «Action», Pullach 1958.
- J. ÉCOLE, La métaphysique dans la philos., de B.,
   Paris -Lovanio 1959.
- H. BOUILLARD, B. et le christianisme, Paris 1961, num. spec. per il centenario della nascita (1961): «Arch. Philos.», 1961, n. 1, con scritti di A. CARTIER, Y. TROUILLARD, X. TILLIETTE, C. D'ARMAGNAC, G. MARTELET, e doc. ined.
- «G. Metaf.», sett.-ott. (con bibl. di R. CRIPPA, 1952-61).
- D. ESSER, Der doppelte Wille bei M. B. Das Grundanliegen seines philosophischen Denkens, Weil 1961.
- M. F. SCIACCA, Dialogo con M. B., Milano 1962.
- R. CRIPPA, Profilo della critica blondeliana, ivi 1962.

التي يحققها هذا القانون أو ذلك النظام؟

لكن ما الضابط لهذه المنفعة المرجوة؟ بحث بنثام عنه فوجده: تحقيق أكبر سعادة لأكبر قيدر من الناس. ويصرّح بنثام بأن مبدأ المنفعة هذا قد خطر بباله وهو يقرأ كتاب وبحث في الحكم، (ظهر سنة ١٧٦٨) تأليف جوزف بریستلی J. Priestley المذي رأى أن المعيار الذي ينبغى وفقا له أن يحكم على كل أمور الدولة هو سعادة غالبية أفرادهذه الدولة. ومن ناحية أحرى كان هتشسون (۱۹۹۶ ـ ۱۹۹۶) Françis Hutcheson قرر أن الفعـل يكون أفضـل أخلاقيـا كلما حقق أكبر قــدر من السعادة لأكبر عدد من الناس. كذلك تحدث بكاريا (Beccaria (۱۷۹۱ـ ۱۷۳۸) عن تبوزیع اکبر قیدر من السعادة لأكبر عدد من الناس، وذلك في كتابه بعنوان وفي الجراثم والعقوبات، (١٧٦٤). وكل هذا يدل على أن بنثام قد سبقه عدة مفكرين في القرن الثامن عشر قالوا بمبدأ المنفعة وينفس الصيغة التي صاغه بها جرمي بنثام. ان بنثام اذن لم يكن أول من اكتشف مبدأ المنفعة ولا مذهب المنفعة، بل ربما كان آخر من فعل ذلك: ومن الخطأ الفاحش - الشائع مع هذا! - أن يقال انه مؤسس مذهب

وعلى كل حال، فإن بنثام باسم مبدأ المنفعة هذا، حاول إصلاح نظام الحكم في انجلترا إصلاحاً جذريا، فدعا إلى تقرير حق التصويت العام لكل أفراد الشعب الانجليزي لاختيار ممثليهم في مجلس العموم، ودعا إلى إلغاء مجلس اللوردات، لأنه يتنافى مع الديمقراطية وحكم العقل الذي صار يدعو إليه بنثام متأثرًا بالثورة الفرنسية. ومضى إلى أبعد من هذا، فطالب بالغاء النظام الملكي، وباطراح التقاليد في نظام الحكم وفي سن القوانين، وإبعاد كنيسة انجلترة عن شؤون السياسة. كذلك قام بحملة قوية لاصلاح قانون العقوبات، وكان قاسيا في مجمله، ولجعل السجون في انجلتره أرحم بالمسجونين، لأنه شاهد أن قانون العقوبات بقسوته المتناهية، والسجون بنظامهما الرهيب المروّع، لا يحققان الغرض منهما وهو ردع المجرمين عن ارتكاب جرائمهم وتخويف المستعدين للآجرام كيما يمتنعوا عن الاجرامـ وهو في هذا إنما يطبق مبدأ المنفعة لا مبدأ الرحمة أو العطف الانساني، إذ وجد أن القانون الجنائي والسجون لا يحققان والمنفعة؛ المرجوة منهما.

وفي سنة ١٧٧٦ نشر بنثام كتابك خلوا من ذكر اسم المؤلف بعنوان: وشذرة عن الحكومة،، وفيه هاجم محاميا شهيرا يدعى سير وليم بلاكستون Blackstone (١٧٢٣ ١٧٨٠) بسبب تفسيره لفكرة العقد الاجتماعي. ولفت هذا الكتاب نظر لورد شلبرن Shelburne في سنة ١٧٨١ فانعقدت أواصر الصداقة بينهها، وقد أصبح لورد شلبرن، الذي صار باسم ماركيز لانسدون Lansdowne رئيساً للوزراء في انجلتره من يوليو سنة ١٧٨٢ إلى فبراير سنة ١٧٨٣. فتعرف بنثام\_ من خلال هذه الصداقة\_ إلى كثير من كبار القوم آنذاك. كذلك انعقدت الصداقة بينه وبين ديمون Etienne Dumont) الذي لقب فيها بعد برسول مذهب المنفعة وداعيته، وهوالذي سينشر مؤلفات بنثام الناقصة التي خلّفها دون أن يتمها أو ينشرها. وكنان ديمون معلما خصوصياً لأولاد ماركيز لانسدون هذا. وكثير من مؤلفات بنثام قد نشره تلاميذه وأصدقاؤه. وبعضه نشر أولا باللغة الفرنسية. فمثلا نشر فصل من كتابه ومتن في الاقتصاد السياسي، (كتبه سنة Bibliothèque Brita- لأول مرة في مجموعة تدعى -١٧٩٣) لأول مرة nnique تصدر في باريس، وذلك في سنة ١٧٩٨. واستفاد ديمون من هذا الكتباب في تأليف لكتابه: «نظرية العقوبات والمكافآت،(سنة ١٨١١). أماكتاب بنثام في نصه الانجليزي فلم ينشر لأول مرة إلا في النشرة الكاملة لمؤلف اته (١٨٣٨ - ١٨٤٣) التي أشرف عليها John . Bonding

وفي سنة ۱۷۸۷ نشر بننام كتابا بعنوان: «دفاع عن الربا». وفي سنة ۱۷۸۹ أصدر كتابه الرئيسي وعنوانه: «مقدمة إلى مبادى، الأخلاق والتشريع، وكان هذا الكتاب تمهيدا. في ذهن بننام. لدراسات أخرى. فكتاب: «بحث في التكتيك السياسي، كان يؤلف قسماً من هذا المشروع. ولكن هذا الكتاب لم ينشر إلا في سنة ۱۸۱٦ على يدي ديمون، هروبحث آخر بعنوان: «مغالطات فوضوية» كان قد كتبه حوالى سنة ۱۷۹۱.

وفي سنة ١٧٩١ نشر بنثام مشروعه للسجن النموذجي تحت عنوان Panopticon واتصل بالجمعية الوطنية (مجلس النواب) الفرنسية وعرض عليها هذا المشروع، كما عرض أن يتولى الاشراف على تنفيذه مجانا. لكن الجمعية الوطنية لم تأخذ بمشروعه، واكتفت بأن منحته

لقب مواطن في سنة ١٧٩٦. كذلك اتصل بالحكومة البريطانية لتنفيذ هذا السجن النموذجي، فلقي ترحيباً في أول الأمر، لكن الحكومة البريطانية ما لبثت أن رفضت هذا المشروع، بيد أن البرلمان الانجليزي وافق في سنة ١٨٩٣ على منحه مبلغا كبيرا من المال تعويضا له عما أنفق من مال على مشروعه هذا.

وفي سنة ١٨٠٧ نشر ديمون كتابا لبنام بعنوان: وأبحاث في التشريع من تأليف السيد جرمي بنشام، Traités de législation de M. Jérémie Bentham والكتاب يتألف من قسمين: قسم يشمل أبحاثا كتبها بنشام بنفسه، وبعضه كتبه بالفرنسية مباشرة، وقسم ثان هو تلخيص بقلم ديمون لأفكار بنثام. وهذا الكتاب أتاح لبنثام شهرة واسعة في أوربا، خصوصا في فرنسا، أكثر عما أتاحها له في انجلتره.

وفي سنة ۱۸۱۰ نشر جيمس مل James Mill كتابا بعسنسوان Introductiory View of the Rationale of بعسنسوان Evidence هو عرض لبعض كتابات بنثام . كذلك نشر ديمون ترجمة فرنسية لبعض كتابات بنثام بعنوان وبحث في البراهين القضائية Traité des preuves judiciaires وذلك في سنة ۱۸۲۷. وفي سنة ۱۸۲۷ نشر جون استيورت مل أبحاث بنثام في ميدان التشريع في خمس مجلدات بعنوان Rationale of Judicial Evidence

وفي نفس الوقت اهتم بنشام باصلاح النظام الدستوري وتقنين القانون الانجليزي. فكتب في سنة ١٨٠٩ بحثا بعنوان: وبحث على طريق السؤال والجواب في إصلاح البرلمان، ونشره سنة ١٨١٧، وفي هذه السنة إيضا، سنة ١٨١٧، نشر: «دراسات في تقنين القانون وعن التعليم العام، وفي سنة ١٨١٩ نشر بحثا بعنوان: «مرسوم الاصلاح الراديكالي، مع إيضاحات، وفي سنة ١٨٢٠ نشر بحثا بعنوان: «المبادى، الموجهة لقانون دستوري، وفي سنة ١٨٣٠ أصدر الجزء الأول مع الفصل الأول من الجزء الثاني من كتباب بعنوان: «القانون دالدستوري» وبعد وفاته نشر ديون هذا الكتاب كاملا.

ويجدر بنا أن نذكر إلى جانب ما ذكرناه من مؤلفاته، كتابا بعنوان Chrestomathia هو سلسلة من الأبحاث عن التربية، وقد ظهر سنة ١٨٦٦ ثم كتابا آخو نشره جيمس

مل تحت عنوان Table of the Springs of action, سنة Deontology or ، وأخيرا كتابا مهما من كتبه بعنوان Bowring في سنة ١٨٦٤ في سنة Bowring في سنة يعدوفاة بنثام بعامين، في مجلدين، الثاني منهم إنشره بحسب تقييدات ومذاكرات تركها بنثام.

وتوفي جرمي بنئام في ٦ يونيو سنة ١٨٣٧، وكان قد أوصى بتشريح جنته لصالح البحث العلمي. وقد حفظت في كلية الجامعة، بجامعة لندن، وهذه الكلية إنما انشئت بفضل بجموعة من الناس على رأسهم بنئام، وكان المقصود منها أن تفتح أبواب التعليم العالي الولئك الذين لم يتح لهم دخول جامعتي كمبردج وأكسفورد، الجامعتين الوحيدتين في انجلتره آنذاك.

### مذهبه

### ١ مذهب المنفعة:

يقوم مذهب المنفعة عند بنثام على أساس نفسي وثيق، هو أن الانسان بطبعه يسعى إلى تحصيل اللذة وتجنب الألم. يقول بنثام: «ان الطبيعة وضعت بني الانسان تحت سيطرة حاكمين ذوي سيادة هما: الألم واللذة... وهما يحكماننا في كل ما نفعل، وفي كل ما نقول، وفي كل ما نفكر فيه: وكل محاولة يمكن أن نبذلها من أجل التخلص من استعبادنا لهما لن تفلح إلا في إثبات هذه الحقيقة، وتوكيدها، وربما زعم الانسان، بالقول، وفض سلطانها، أما بالفعل وفي الواقع فإنه سيبقى خاضعاً لهما دائها، («مقدمة إلى مبادى» الأخلاق والتشريع، فصل ابندا).

وعل هذا المبدأ نفسه أقام أبيقور مذهبه في العصر اليوناني، وإليه دعا هلفسيوس في فرنسا، وهارتلي وتوكر في انجلتره في القرن الثامن عشر، لكن بنثام أوفى على هؤلاء في التوسع في معنى اللذة والألم، وفي ربطها بالسعادة.

ذلك أن بنثام يقصد كل لذة وكل ألم، ولا يفرق بين اللذات، ولا بين الآلام بعضها وبعض، كما يفعل أبيقور. وفي هذا يقرل: «وفي هذا الأمر (اللذة) لا نريد أي تنوق Refinement ولا أي ميتافيزيقا. وليس من الضروري أن نستشير (في هذا الأمر) أفلاطون أو أرسطو، فالألم واللذة هما ما يشعر به أي إنسان انها كذلك».

(ونظرية التشريع، ص٣، لندن سنة ١٨٩٦).

وبعد إقرار هذا المبدأ ينبغي علينا أن نكمله ببيان ما هي السعادة. إن السعادة هي إذن تحصيل أكبر قدر من الللام، وتبعاً لذلك فإن معيار الأفعال الخيرة هو أن تؤدي إلى زيادة المجموع الكلي للذة، ومعيار الأفعال الشريرة هو أن تؤدي إلى الاقلال من اللذات.

وهذا يفضي بنا إلى مبدأ المنفعة، ويسمى أيضا مبدأ أكبر سعادة The Greatest Happiness Principle.

يعرف بنثام المنفعة بأنها دخاصية الشيء التي تجعله ينتج فائدة أو لذة، أو خيرا، أو سعادة (وكلها ها هنا بمعنى واحد)، أو والمعنى واحد خاصية الشيء التي تجعله يحمي السعادة من الشقاء أو الألم أو الشر أو البؤس ، بالنسبة إلى الشخص الذي تتعلق به المنفعة، (مقدمة إلى مبادىء الأخلاق والتشريع، ف 194).

وبالجملة، فإن المنفعة وهي كل لذة أو كل سبب في إيجاد لذة.

إن السعادة هي جماع اللذات، ولهذا فإن مبدأ السعادة هو أن يسعى الانسان إلى تحصيل أكبر قدر من اللذات.

وينطوي مبدأ المنفعة على مصادرتين:

 الأولى هي المصادرة القائلة بالفردية، ومفادها ان كل فرد هو الحاكم الموحيد على لذاته، وبالتبالي على سعادته.

لا ) والثاني مصادرة تقوم على الموضوعية وتقول:
 وفي الظروف المتساوية تكون اللذة واحدة بالنسبة إلى الجميعه. صحيح أن الناس يختلفون في طباعهم وأذواقهم، ومرد ذلك إلى ظروف عملية أو عضوية مختلفة، أما إذا تساوت هذه الظروف فلا بد أن تتساوى أحكامهم.

فإذا كنا نفكر في سعادة الفرد، فإننا نقصد أكبر قدر من سعادة الفرد. وإذا كنا نفكر في الجماعة، فإننا نقصد أكبر عدد من أفراد هذه الجماعة. وإذا كنا نفكر في الكائنات الحساسة، فإننا نقصد أكبر عدد من الحيوان. لكن ما يهم بنثام هو الجماعة الانسانية وسعادتها، ولهذا

وضع هذه القاعدة وهي أن المقصود هو أكبر قدر من السعادة لأكبر عدد من الناس.

ومبدأ المنفعة لا يمكن البرهنة عليه، إذا قصدنا من البرهنة الاستنباط من مبدأ أعلى، ذلك لأنه لا يوجد مبدأ أعلى من مبدأ المنفعة. ويذكر بنثام أن أي هدف أخلاقي آخر ينطوي في الحقيقة على مبدأ المنفعة، مهما بدا في الظاهر أنه ليس كذلك. وفي ذهن بنثام وهو يقرر هذا: مذاهب العاطفة أو الوجدان في الأخلاق عند شيفتسبري أوهتشسون فلو سأل هؤلاء أنفسهم عن الهدف الحقيقي من وراء نظرياتهم العاطفية هذه لتبين لهم أنه المنفعة ليس إلاً.

وبالجملة فإن المنفعة، في رأي بنثام، هي الهدف الأخير والمعبار الوحيد لكل أخلاق.

# ٢ حساب اللذات:

أما وقد تقرر أن الأفعال نكون خيرة بقدر ما تميل إلى زيادة المجموع الكلي للذة، أو تقليل المجموع الكلي للألم، فإن الفاعل الأخلاقي حين يقرر ما إذا كان هذا الفعل خيرا أو شرا عليه أن يحسب مقدار اللذة ومقدار الألم اللذين يؤدي إليها الفعل، وأن يوازن الواحد بالأخر. وبنثام يقدم حسابا للسعادة على النحو التالي، ويسميه حساب اللذات:

وأساس هذا الحساب هو أن لـذة ما تفـوق لذة أخرى، وبالتالي ينبغي تفضيلها عليها، إذا كانت:

اشد ع) أقرب ٧) أوسع نطاقا.

۲) أدوم ه) أخصب

۲) الرم ۳) اوکد ۲) اصفی

ووفقاً لهذه المعابير السبعة ينبغي تحديد قيم اللذات بطريقة حسابية دقيقة :

أ) فالحاصيتان الأوليان ، وهما الشدّة المستحرار Intensity خاصيتان ذاتيتان في اللذة ، أو الألم
 الذي هو لذة سلبية .

ب)والخاصيتان الثالثة والرابعة تتعلقان باحتمال الانطباع وعلاقته بالحاضر. فالتأكد من اللذة وعدم التأكد، وقرب الحصول عليها أو بعده معياران لتحديد ما ينبغي تفضيله من اللذات. فإن كانت اللذة مؤكدة التحصيل فضلت على غير

London, 1932.

- Bentham's Handbook of Political Fallacies, edited by II.A. Larrabee, Baltimore 1952.
- Deontology, or the Science of Morality, edited by J. Bowring, 2 Vols, London 1834.
- The Limits of Jurisprudence defined, edited by C.W.
   Everett, NewYork, 1945.
- Jeremy Bentham's Economic Writings. Critial edition based on his printed works and unprinted Manuscripts, Edited by W. Sark, 3 Vols. London 1952-4
- Catalogue of the Manuscripts of Jeremy Bentham in the Library of University College, London, edited by A.T. Milne, London, 1937.

مراجع

- Atkinson C.M.: Jeremy Bentham. His life and Work, London 1905.
- Baumgardt D.: Bentham and the Ethics of Today, Princeton (U.S.A) and London 1952.
- Busch, J.: Die moralische und soziale Ethik Benthams. Neisse, 1938.
- C.W. Everett: The Education of Jeremy Bentham New York, 1931.
- Elie Halévy: La Formation du Radicalisme Philosophique, 3 Vols, Paris, Alcan:
- I : La Jeunesse de Bentham. 1901.
- II : L'Evolution de la doctrine utilitaire de 1799 a 1815.
   Paris 1901.

III: Le Radicalisme Philosophique, 1904.

- J.M.Guyau, LaMorale anglaise Contemporaie. Paris, Alcan 1873.
- Reaton. J.W. and Schwarzenbenger, G. (editors)
   Jeremy Bentham and the Law. London 1948.
- Mack M.P.: Jeremy Bentham, an Odyssey of Ideas, 1748- 1792. London 1962.
- Ouintodamo: N.: La morale utilitaristica del Bentham
   e Sva evoluzione nel diritto Penale. Napoli, 1936.
- Leslie Stephens: The English Utilitarians. Vol. I Jeremy Bentham. London. 1900.

المؤكدة، وإن كانت أقرب تناولًا فضلت على الأبعد في الزمان، على أساس المثل القائل: عصفور في البد خير من عشرة على الشجرة.

ج) والخاصيتان الخامسة والسادسة، وهما الخصب والصفاء، تشيران إلى استحالة النظر في أي انطباع للشعور مستقل عن علاقته بسائر الانطباعات. فعلينا في تقديرنا للذة ما أن ننظر في خصبها، Fertility أي في قدرتها على أن تجرّ وراءها لذات أخرى، وأن ننظر في صفائها Purity أي في مقدار خلوها من الألم والأذى.

 د) والخاصية السابعة والأخيرة تدخل عنصر اعتبار الغير في تقدير اللذة، وبالتالي تأتي في أخلاق المنفعة بفكرة الإيثار، وفي تقدير المنفعة العامة ، لا الخاصة وحدها. فهي تقرر أن اللذة تفضل بحسب عدد الاشخاص الذين يشاركون فيها، أي عدد الاشخاص الذين ينفعلون بنفس اللذة أو الألم.

ومع ذلك لم يخرج بنثام عن الأنانية السائدة في تصوره لمذهب المنفعة ـ لأنه بشترط في هذه الخاصية الا تنطوي على تضحية من جانب الشخص للآخرين. فإن استمتع الشخص بلذة وشاركه الآخرون في هذا الاستمتاع دون أن يكلفه ذلك شيئاً \_ فهذا أفضل عما لو قصرها على نفسه. فمثلاً إن أقام حفلة موسيقية ليستمتع بلذتها، وشاركه في السماع غيره دون أن يقلل ذلك من لذته أو يكلفه شيئاً زائداً، فهذه اللذة أفضل من لذته أو يكلفه شيئاً زائداً، فهذه اللذة أفضل

نشرات مؤلفاته

- The Works of Jeremy Bentham, edited by John Bowring, 12 volumes, Edinburgh, 1838-43.
- Œuvres de Jérémie Bentham, traduites par F.
   Dumont, 3 Vols, Bruxelles, 1829- 36
- An Introduction to the principles of Morals and Legislation, ed. by L. La fleur. New York 1938.
- Theory of Legislation, translated from the French of E.
   Dumont by R. Hildreth, London, 1896.
- Bentham's Theory of Legislation, edited by C.K.
   Ogden, London, 1950.
- A Fragment on Government, edited by F. C. Montagne, London, 1891.
- Bentham's Theory of fiction, edited by C.K. Ogden.

بوبر

#### Martin Buber

فيلسوف ولاهوتي يهودي. ولد في فيينا في ٨ فبراير سنة ١٩٧٨، وتوفى في مدينة القدس (فلسطين) في ١٣ يونيو سنة ١٩٦٥. وهو من أسرة يهودية ثرية، درس في فيينا، ثم في برلين حيث تتلمذ على جورج زمّل Simmel، وفي ليبتسك وزيورخ. وفي سنة ١٩٠١ أشرف على تحرير مجلة الابتلاء الشرف على تحرير مجلة ١٩٠١ أشرف على تحرير عجلة اليهودي، العالم التي كانت تصدر في منذ ١٩٠٠ التي كانت تصدر في برين واستمر في ذلك حتى سنة ١٩٧٠. وبين سنة ١٩٣٠ إلى منة ١٩٣٠ إلى منة ١٩٣٠ الى منة ١٩٣٠ الى منة ١٩٣٠ الى منة ١٩٣٠ كانت أستاذاً شرفياً لعلم الاديان، وخصوصاً اليهودية، في جامعة فرنكفورت على نهر الماين، ومن سنة ١٩٣٨ حتى سنة ١٩٥٠ كان فرنكفورت على نهر الماين، ومن سنة ١٩٣٨ حتى سنة ١٩٥٠ كان أستاذاً للفلسفة الاجتماعية بالجامعة العبرية في القدس، بعد أن استقر في فلسطين منذ سنة ١٩٣٨ حتى

ومن أهم إنجازاته مساهمته في تفسير النزعة الحسيدية في التصوف اليهودي، وترجمته الألمانية لأسفار العهد القديم من الكتاب المقدس بالمشاركة مع روزنتسفيج ـ Ros . enzweig

ففي نطاق تأويله للنزعة الحسيدية، ألف الكتب التاليـة وكلها بالألمانية:

١ التصوف اليهودي »، فىرنكفورت سنة ١٩٠٦

٢ ـ • في حياة الحسّيديين، فرنكفورت سنة ١٩٠٨

ـ وياجوج وماجوج،، فيلادلفيا سنة ١٩٤٥.

٤ ـ وأخبار الحسّيديين، زيورخ سنة ١٩٤٩.

درسالة الحسيدين، هيدلبرج سنة ١٩٥٧.
 أما في ميدان الفلسفة، فله من الكتب:

١ - ودانيال، أحاديث عن التحقق، ليبتك سنة ١٩١٣
 ٢ - وأنا وأنت، ليبتسك سنة ١٩٢٣

٣ ـ دحياة الحوار، زيورخ سنة ١٩٤٧

٤ ـ وصور الخير والشر،، كيلن سنة ١٩٥٢

و خطاعة الله و تأملات في العلاقة بين الدين والفلسفة ع ، .
 كيلن سنة ١٩٥٣ .

٦ ـ وبين المجتمع والدولة، هيدلبرج سنة ١٩٥٢.

وفي ميدان البحث في الكتاب المقدس له من الكتب:

١ ـ دملكوت الله، برلين سنة ١٩٣٢.

٢ - د إبراهام بوصفه صاحب رؤياه ، تل أبيب .

٣ ـ والأنبياء الزائفون»، القدس سنة ١٩٤٠

٤ ـ وإيليا: مسرحية أسراره، هيدلبرج سنة ١٩٦٣.

وقد جمعت كل هذه المؤلفات في مجموع أعمال Werke: الجزء الأول: كتاباته في الفلسفة، الجزءالثاني: كتاباته عن الكتاب المقدس، الجزءالثالث: كتاباته عن الحسيدية. وظهر الأول في سنة ١٩٦٠، والثاني سنة ١٩٦٣، والثالث سنة ١٩٦٤ في منشن (ميونخ، بألمانيا الغربية).

وكانت نقطة بداية تفكيره هي البحث في نزعة التصوف الشعبي اليهودي الذي انتشر بين الطائفة اليهودية في بولندة في القرن الثامن عشر الميلادي بفضل بعل شيم طوب (المتوفى سنة ١٧٦٠ م) واستمر حتى بداية القرن العشرين. وكلمة دحسيده معناها في العبرية: دالتقيء، وقد أطلق اسم دحسيديم، على جماعة أو حركة دينية يهودية في القرن الرابع قبل الميلاد ثم أطلق اللفظ أيضاً على دالمخلصين للميثاق، المعقود في زعمهم ما بين الله والشعب اليهودي.

وقد أوّل بوبر الحسّيدية على أنها نزعة تهدف إلى تقرير روحي للعلاقة بين الآنا والمطلق، بين الإنسان المنفتح وبين الله .

ومن هنا كانت نقطة انطلاق تفكير بوبر الفلسفي من العلاقة بين الإنسان والعالم. ومن هنا نراه في كتابه وأنا وأنت، - وهو أشهر كتبه الفلسفية - يميّز بين نوعين من العلاقة: العلاقة بين الأنا والأنت، والعلاقة بين الأنا والهو. وأرجع كل العلاقات بين الناس بعضهم وبعض، وبين الناس والأشياء في العالم إلى هذين النوعين من العلاقة. والنوع الأول من العلاقة ـ وهو العلاقة بين الأنا والأنت ـ يتصف بالتبادل، والانفتاح، والمباشرة، والحضور. أما النوع الثاني ـ العلاقة بين الأنا والهو ـ فيتميز بالخلو من كل هذه الصفات التي أتينا على ذكرها. والعلاقة بين والأنا والأنت، حوار حقيقي فيه يجري الكلام بين المشاركين فيها على سواء، أي باعتبارهم متساوين أكفاء بعضهم لبعض. أما في العلاقة والأناء والهوء فالمشاركون فيها لبسوا أكفاء متساوين، بل ينظر كل واحد منهم إلى الأخر على أنه وسيلة لغاية . غير أن الحوار في العلاقة بين دالأنا ـ والأنت، لا يمكن أن يستمر إلى غير نهاية ، بل لا مفر من أن يتحول «الأنت» في بعض الأحيان إلى وهوم. والعلاقة وأنا ـ هوم ليست في ذاتها وأنا ـ أنت؛ إلى وأنا ـ هوي.

ولا يوجد حاضر بالنسبة إلى العلاقة وأنا\_هو،، بل ماض فقط، لأن كل نظرة موضوعية عن انسان هي معرفة تتعلق بماضيه، بما فعل، بما كان، لا بما هو الأن في الحاضر.

ولهذه التفرقة بين علاقة والأنا أنت؛ وعلاقة والأنا هو؛ أثرها في ميدان الدين. إذ يرى بوبر أن ماهية المعلاقة الدينية بين الأنا وبين المطلق هي أنها علاقة وأنا \_ أنت؛ أي علاقة حوار وليست علاقة فناء كما في تصوف وحدة الوجود، ولا علاقة وأنا - هو؛ كما في التفسير المتزمت للدين. ويقول بوبر ان ثمة وأنت؛ لا يمكن أن يتحول إلى وهو، وذلك هو الله. فقد يجترى، الإنسان على الله، وقد يكرهه، وينصرف عنه في حال عنته وتوالي المصائب عليه، لكن الله لن يتحول بالنسبة إليه أبداً إلى وهو؛ إلى شيء بين بالنسبة إليه أبداً إلى وهو، إلى شيء؛ لا يناديه، شيء بين أسياء. ومن ثم يقول بوبر ان كثيراً من اللاهوتيين يخطئون حين يجيلون والأنت؛ المطلق (الله) إلى وهو؛

والإنسان حين يخاطب الله بوصفه والأنت، المطلق فإنه يدرك حقائق تكون على علاقة حية به. ووحتى من يكره اسم الله ويظن أنه لا يؤمن بالله، لكنه في الوقت نفسه يهب ذاته كلها لمخاطبة وأنت، بوصفه وأنت، غبر عدد بغيره، فإنه يخاطب الله.

وفي ضوء هذا التمييز أيضاً يفسر بوبر العهد القديم من الكتاب المقدس بأنه حوار بين الله وبين الشعب اليهودي. ويفرق بين ولايونه (الإيمان) في اليهودية وو البستسه πίστις في الفكر اليوناني: فالأول يقوم على الثقة المبادلة القائمة على الحوار بين الأمة اليهودية وبين الله، أما الثاني فهو الصدق في القضايا المنطقية. ويطبق بوبر هذا على التفرقة بين اليهودية المنسحية، فيقول إن اليهودية تقوم على والايون، على الثقة، على الحوار بين الشعب الإسرائيلي والله، أما المسيحية كيا حددتها رسائل القديس بولس فتقوم على البستس (التصديق) المشابه للتصديق في القضايا المنطقية. ولهذا نرى بوبر يجادل ضد البروتستنت الذين يرون العلاقة بين الله والإنسان علاقة خضوع واستسلام من الإنسان الله، وضد الكاثوليك الذين يرون في اليهودية فعالية activism لا مكان فيها للطف الإقمي.

وقد ظل بوبر طوال حياته من أبرز دعاة الصهيونية وأنشط الموجهين الفكرييس لها، لكنه فيها يتعلق بإقامة دولة إسرائيل كان يدعو هووماجنس، رئيس الجامعة العبرية، إلى شراً، لأنه بفضل هذه العلاقة يمكن وجود معرفة موضوعية وانجاز تقدم صناعي. ولهذا يوجد في الإنسان السليم وفي الحضارة السليمة تفاعل ديالكتيكي بين كلتا العلاقتين، ونتيجة لهذا التفاعل الديالكتيكي بينها تتحول العلاقة وأنا لانت الى علاقة وأنا هوه تعبر عن نفسها في العلوم والفنون وهذه بدورها تعود من جديد، أو تحمل في طياتها بذور العودة من جديد إلى علاقة وأنا أنت هوا.

وفي كتابه ومعرفة الإنسان، (سنة ١٩٦٥) يأخذ بوبر بمذهب كنت في المعرفة القائل بأننا لا نعرف العالم إلا من خلال إطارات عقلنا، ولا نعرف الأشياء في ذاتها، لكنه يريغ إلى تجاوز كنت بقوله إننا وان لم يكن في وسعنا معرفة الأشياء في ذاتها، فإننا مع ذلك على علاقة بها واتصال مباشر معها، وذلك في علاقة والأنا ـ والأنت، وإدراكاتنا الحسية مبنية على هذا الاتصال المباشر ولهذا يمكن أن تكون العلاقة وأنا ـ أنت ، هي الأساس في معرفتنا بالعالم.

والعلاقة و أنا ـ وأنت ، علاقة حقيقية لأنها قائمة بيني أنا وبينك أنت يا من تخاطبني . وهذا الأنت المخاطب لا يعود مجرد شيء بين أشياء في العالم، بل العالم كله ينظر إليه على ضوء هذا الأنت، وليس الأنت هو الذي ينظر إليه على ضوء العالم.

والأناء في علاقة والأناء أنت غير والأناه في علاقة والأناء عرو. ذلك أن والأناء في العلاقة الأولى يبقى بتمامه، أما في العلاقة الأولى يبقى، بينها أما في العلاقة الثانية فإن شطراً منه فقط هو الذي يبقى، بينها يستغرق والهوء سائر أجزاء والأناء . فكل علاقة يكون فيها الأنا المخاطرة في حالة والأناء أنت اكبر جداً منها في حالة والأناء هوه، لفسآلة نصيب الأنافي هذه العلاقة الأخيرة. فلا أمان كبيراً في حالة العلاقة وأناء أنت الأن تمام الأنا متورط فيها، بينها في حالة والأناء هوه شطر متفاوت القدر فقط هو المتورط. وفذا يخاطر بكل شيء في حالة والأناء أنت ولا يترك فيها مجال لانسحاب الأناء كما هي الحال في حالة والأناء هوه.

وينبغي ألا ينظر إلى الأنت، في حالة والأنا ـ أنت، على أساس الجلية أو الحتمية، بل على أساس الحرية التامة بين كلا الطرفين والأنا ـ والأنت، فيبقى الأنا هذا الأنت في تمام حريته واستقلاله وبالتالي عدم إمكان التنبؤ بسلوكه ما دام كائناً إنسانياً حراً. وحين يتساءل الأنا عن انطباع الأنت أو عسب خطواته ويقدر استجاباته، هنالك تتحول العلاقة من

وقد عارض رأي أتباع دائرة فيينا ( اشلك وغيره ) القائل بأن معيار العلمية والقضية وكونها ذات معنى هو إمكان تحقيقها تجريبياً ، وهو ما يعرف بنظرية وامكان التحقيق ، Verifiability Theory فقد رأى بوير أن هذا المعيار لا يصلح لتقويم وتفسير معنى القضايا الكلية ( القوانين العلمية ) . وقال بدلاً من ذلك بما يسميه معيار وإمكان البطلان، Falsifiability وهو لا يقوم على أساس أن القضايا الكلية ليست مستمدة من القضايا الجزئية ، وإنما يمكن القضايا الجزئية أن تنفى أو تفند القضايا الكلية . وكانت الصعوبة في نظرية إمكان التحقيق عند اتباع دائرة فيينا هي تلك التي اثارها ديقد هيوم وهي أن التعميم الاستقرائي باطل منطقياً. ذلك أن القضايا العلمية لما كانت كلية مطلقة فإنه لا يمكن تحقيقها عن طريق أي تجميع لعدد .. مهما كان مقداره .. من الملاحظات والبينات . ومن هنا جاء يوير فقال بأن إمكان البطلان ـ لا إمكان التحقيق - هـ معيار القضية العلمية (القانون العلمي). فهو يقرر أن القضايا العلمية لم يتم الوصول اليها، في الواقع، عن طريق أي نوع من الاستقراء. وتكوين فرض من الفروض العلمية انمآ هو ممارسة خلاقة يقوم بها التخيل ، وليس استجابة لمشاهدة انتظام في حدوث الظواهر. ولا توجد مشاهدة (ملاحظة) محضة، بل المشاهدة هي دائها انتقاء لعينات ونواح من الشيء المشاهد، وهمي غالباً ـ أو دائهاً ـ مسبوقة بفكرة مفترضة . وحتى لو كان الاستقراء هو الطريق الذي به توصلنا الى الفروض ، فإنه لا يستطيع أن يبرر هذه الفروض ، لأن أى حشد من المشاهدات \_ كها لاحظ هيوم \_ لا يمكن أن يبرر قضية كلية (قانوناً). وآية ذلك أن بعض النظريات المعروف أنها باطلة عليها عدد من الشواهد والملاحظات .

ونمو المعرفة في نظر بوبر ـ يتم بفعل العقل ودور الخيال في اقتراح الفروض ، وهذا أمر يجعل التنبؤ غير ممكن ، وينبذ الجبرية (الحتمية العلمية).

وينجم عن ذلك في مبدان القيـم أن الأحكام النقويمية ليست قضايا تجريبية بل هي قرارات أو اقتراحات.

وفي ميدان التاريخ والاجتماع انتهى بوبر الى رفض مذهب التاريخية Historizismus وعرض ذلك في كتابه :

١ ـ د المجتمع المفتوح واعداؤه،، سنة ١٩٤٥ .

قيام دولة ثنائية بين العرب واليهود، واستمر على هذا الموقف حتى بعد قيام إسرائيل، وكان عضواً نشطاً في جماعة وأحوده التي تدعو تلك الدعوة (وكان اسمها في السابق: وبريت شالومه). وكان أول رئيس لأكاديمية إسرائيل للعلوم والدراسات الإنسانية (1911 - 1977).

وكما هو ظاهر مما عرضناه فإن قيمته من الناحية الفلسفية ضئيلة جداً، لكن البعض بالغوا فيها دون حق.

### مراجع

Maurice Friedman: Martin Buber. The life of Dialogue, Chicago, 1955; New-York, 1960.

- W. Michel: Martin Buber. Frankffurt- am- Main. 1926.
- S. Maringer: Martin Bubers Metaphysik der dialogik Köln, 1936.
- W. Nigg: Martin Bubers Wegin unserer Zeit. Bern, 1940.
- W. Kohn: Martin Buber, Scin Werk und seine Zeit. 2. Aufl. Köln, 1961.

# پوپسر (کارل)

# Karl Raimund Popper

باحث في فلسفة العلوم، نمساوي، ولد في فيينا في ٢٩ يوليو سنة ١٩٠٧، درس الفيزياء والرياضيات والفلسفة في جامعة فيننا. وصار أستاذاً للمنطق في جامعة لندن في سنة ١٩٤٥، واتجاهه قريب من آراء دائرة فيينا (اشلك وكرنب الخباعة دفإنه لا يكن عضواً في هذه الجماعة دفإنه لا يرى في الاستقراء دليلًا مفيداً لليقين ، وإنحا المفيد لليقين هو التحقيق التجريبي للنظرات عن طريق النتائج المستخلصة منها هي نفسها. وهذا ما عرضه يوير في كتابه دمنطق البحث Logik der Forschung (فينا سنة ١٩٣٨ وقد نشر ضمن منشورات دائرة فينا التي يشرف عليها مورتس اشلك وفيليب فرانك) وقد نشره مع ضميمة في لندن مترجاً الى الانكليزية في سنة ١٩٢٤ بعنوان: Discovery (Postiscript: after twenty Years)

٢ ـ دفقر التاريخية ، (سنة ١٩٥٧).

والتاريخية تقول ان التاريخ يجري وفقاً لقوانين وأن هناك قوانين عامة تتطور لتاريخ ، تؤذن بحتمية مساره وإمكان التنبؤ به ، وفي الكتاب الأول من هذين يفحص عن التاريخية عملة لدى ثلاثة من كبار أتباعها وهم أفلاطون ، وهيجل ، وماركس ، وفي الكتاب الثاني يفند النزعة التاريخية على أساس أن التقدم التاريخي هو نتيجة العلم ، والعلم - في نظر بوبر - يتوقف تقدمه على الذكاء الخارق لمبقريات فردية ، ولهذا لا يمكن التنبؤ بالتقدم العلمي ، وبالتالي لا يمكن التنبؤ بالتهدم المعجمم .

### مسراجسع

— Mario Bunge, editor, : The Critical Approach to Science and Philosophy . Glencoe Illinois, 1964.

- P. A. Schlipp, editor: The Philosophy of Karl Popper. Living Philosophers series. La Salle, Illinois.

### بوتر و

## Etienne- Emile- Marie Boutroux

فيلسوف فرنسي ومؤرخ للفلسفة. ولد في ضاحبة مونروج Montrouge (إحدى ضواحي باريس الجنوبية) في ۲۸ يوليو سنة ۱۸٤۵، وتوفى في باريس في ۲۳ نوفمبر سنة ۱۹۲۱.

أمضى دراسته الثانوية في ليسيهات باريس، ثم دخل مدرسة المعلمين العليا الشهيرة حيث تتلمذ على الاشلييه Lachelier الذي كان ذا تأثير كبر على تطوره الفكري، وتكوينه الفلسفي، وسافر إلى المانيا حيث تعرّف إلى أدورد تسلر مؤرخ المفلسفة اليونانية العظيم، وحضر دروسه. وترجم بعد ذلك القسم الأول من كتابه وفلسفة اليونانين. ثم عاد إلى باريس، وحصل في سنة ١٨٧٤ على الدكتوراه برسالتين: الصغرى اللاتينية بعنوان: وفي الحقائق السرمدية عند ديكارت، والكبرى الفرنسية بعنوان: وفي إمكانية قوانين الطبيعة.

وتوزع نشاطه الفلسفي بعد ذلك في كلا الميدانين: تاريخ الفلسفة، الألمانية منها بخـاصة، وفلسفـة العلوم وخصوصاً العلية، والحتمية في قوانين الطبيعة.

أما في ميدان تاريخ الفلسفة فينبغى أن نذكر له:

 ١ ـ ترجمة القسم الأول من كتاب تسلر: وفلسفة اليونانيين، في ثلاثة أجزاء، باريسسنة (١٨٧٧ ـ ١٨٨٤).

Etudes d'histoire دراسات في تاريخ الفلسفة، ٢ - ددراسات في تاريخ de la Philosophie, Paris.

۳ ـ محاضرات عن كنت نشرت بعنوان La Philosophie de Kani

Pascal \_ &

William James \_ 0

٦ ـ مقدمات إضافية لطبعة كتابي ليبنتس: Nouveaux . Essais و Monadologie .

أما إنتاجه المبتكر فنذكر له فيه، إلى جانب رسالة الدكتوراه الكبرى:

- De l'Idée de loi natruelle dans la science et la philosophie contemporaine. Paris 1895.
- Science et religion dans la Philosophie contemporaine. Paris, 1968.

وقد عين أستاذاً أولاً في جامعة كان Caen (شمالي فرنسا) ثم في مونبليبه، ثم في نانسي حيث تعرّف إلى أخت الفيلسوف الرياضي الكبير هنري بوانكاريه وتزوج منها. وفي سنة ١٨٧٧ عين أستاذاً للفلسفة في مدرسة المعلمين العليا بباريس، ثم في كلية الأداب (السوربون ـ بجامعة باريس). وفي سنة ١٩٠٧ ترك التدريس، وصار رئيساً لمؤسسة Thiers . وانتخب عضواً في أكاديمية العلوم السياسية والأخلاقية بمعهد فرنسا، ثم عضواً في الأكاديمية الفرنسية في سنة ١٩١٤.

#### فلسفته

كان لاميل بوترو تأثير هائل في الفلسفة الفرنسية في الربع الأخير من القرن الماضي، وأوائل هذا القرن، خصوصاً من خلال تدريسه في كلية الأداب ومدرسة المعلمين العليا بجامعة باريس لمدة ثلاثة أعوام. وكان من أبرز تلاميذه: برجسون، فردريك روه، جورس Jaures، موريس بلوندل، جاستون مليو، جستاف بلو، هنري دلاكروا، فكتوردلبوس، اكسافييه ليون، ليون برنشفك، أندريه لالاند إلخ.

ورسالته للدكتوراه بعنوان: وفي الإمكان العرضي

للقوانين الطبيعية ه تحتوي على الأفكار الأساسية التي تكون مذهبه، في الفلسفة. وهويقوم على معارضة النظرة الميكائيكية والحتمية في العلم وفي الحياة. وميزة بوتروفي هذا المجال الذي شاركه فيه غيره أنه استخرج نتائجه من أبحاث العلماء أنفسهم، وانتهى إلى أن النزعة الحتمية تتنافى مع حقائق العلم، وإلى أن الحرية، لا الضرورة المطلقة، هي الطابع الأساسي للوجود. وفي الطبيعة بين أنه لا يوجد إلا درجات من الحرية.

ومن أجل ذلك بين أن الوجود أغنى من المكن، انه يعتوي على الممكن وأكثر منه، أعني تحقيق ضد أولي من ضد آخر. وفكرة الاطراد والثبات غريبة عن الوجود المعطى بوصفه كذلك، والعلم ليست إلا رابطة موضوعة بين الظواهر. وتقدم الملاحظة يكشف شيئاً فشيئاً عن ثراء الخواص، وعن التنوع والفردية. ويقرر صراحة أن دكل شيء ممكن تماماً و(وفي إمكان قوانين الطبيعة على ٢٩٩)، أي أنه ليس ضرورياً ولا عرضياً، بل هوحرً. إنه تعبير عن شعور كلّي، وعقل كلي، ومدة سرمدية خلاقة

وظهور المادة وأحوالها هو انتصار جديد للأشياء على ا الضرورة. وفوقالمادة توجد ماهيات فيزيائية وكيمائية.

ويظهر الإمكان بشكل أظهر في عالم الأحياء. إن القوانين الفزيائية والكيمائية لا تكفي لتفسير الظواهر الفسيولوجية، ذلك أن والكائن الحي يتحول باستمرار، إنه يتغذى وينمو، ويلد كائنات أخرى، ويتصف بعدم استقرار، وبمرونة عجيبة. وهناك عدم تناسب لافت، في الكائن الحي، بين دور الوظيفة ودور المادة، مهما يكن أصل الوظيفة، (الكتاب نفسه ص ٧٨) خصائص فزيائية: السير نحو نظام تركيبي، الفردانية: وليس ثم أفراد في العالم اللاعضوي، ولا تفرد. والسذرة، إن وجدت، ليست فرداً لأنها قابلة للانقسام ربما إلى غير نهاية - إلى بلورات متشابهة موجودة حالياً، ووالكائن الحي فرد، أو بالاحرى هو بفعل مستمر، يخلق لنفسه فردية ويلد موجودات بالاحرى هو بفعل مستمر، يخلق لنفسه فردية ويلد موجودات فالدرة هي نفسها على الفردية، والتنظيم هو التفرده (الكتاب نفسه ص ٨٠).

وفي ميدان الحياة الإنسانية خصوصاً نجد أن مبدأ الضرورة المطلقة غير معقول إطلاقاً. وفي هذا السبيل حارب بوترو عاولة رد ما هو نفسي إلى ما هو فسيولوجي. يقول: «في كل الظواهر النفسانية يوجد، على درجات متفاوتة، عنصر

تحسب نظريات الفعل المنعكس أو الإحساس المتحول أنه مسلّم به.. دون أن تفسّره: الشعور بالذات، التأمل في أحوال الوجود، الشخصية، (الكتاب نفسه ص ١٠٠)

وبالمثل يحارب نظرية توازي الظواهر النفسية مع الظواهر الفزيائية والتي تقول إن النفس ليستغير وظيفة الحركة.

ولا يقصد بوترو بـ والإمكان، الصدفة، إذ لو كانت الصدفة أم الأشياء لكان علينا أن نتحدث عن فوضى في الكون، لكن المشاهد على العكس هو النظام والبساطة في الكون.

وثم نوعان من القوانين: وفالبعض أوثق صلة بالرابطة الرياضية، ويتضمن صناعة شاقة وتنقية للتصورات، والبعض الآخر، أقرب إلى الملاحظة والاستقراء الحالص البسيط. الأولى تعبّر عن ضرورة دقيقة، إن لم تكن مطلقة، لكنها تظل مجردة عاجزة عن تحديد التفاصيل وطريقة التحقق الفعلي للظواهر. والثانية تتعلق بالتفاصيل وبالعلاقات القائمة بين المجموعات المركبة المنظمة. فهي إذن أكبر تأثيراً من الأولى، لكن لما لم يكن لما أساس آخر غير التجربة، وتربط بين حدود لا متجانسة تماماً، فإنها لا يمكن أن تعدّ حاملة للضرورة. والتنبؤ الممكن لا يتضمن الضرورة، لأن الأفعال الحرة يمكن أن تتضمنها. وهكذا نجد أن الضرورة والتحدّد شيئان متميزان، وعلمنا لا يصلح في مزجهها في وحدة، (الكتاب نفسه ص ١٤٠).

والخطأ الأساسي ـ في نظر بوترو ـ الذي ارتكبه أوجست كونت هو أنه أقام حاجزاً بين الوقائع والأفكار، بين الحقائق المعطاة وبين الإمكانيات المثالية وأنه لم يدرك وأن النفس الإنسانية تسعى لتجاوز المعطى، («العلم والدين» ص ٧٥).

وينقد بوترو كل محاولة لرد الدين إلى الظواهر الدينية ورد هذه إلى قوانين تجريبية وأحوال اجتماعية. وإن التجربة تدل على أن الدين، أيا ما كان شكله الأولي، قد صار في الأمم المتمدينة أكثر شخصنة وبطوناء. وإن الضمائر الدينية الكبرى وضعت نفسها في مواجهة المجتمع، بوصفها تمثل هي وحدها ـ الحق والحقيقة، ذلك لأن الله من ورائها، بينها لا يوجد وراء الجماعات المعطاة إلا الإنسان، والطبيعة والظروف. إن الضمير الديني لا يتأحد مع الضمير الاجتماعي (أي ليا شيئاً واحداً)، بل يميل الإنسان إلى أن يضع حقوق الله في مقابل حقوق قيصر، وكرامة الشخص في مقابل القهر العام؛ (دالدين والعلم؛ ص ٢٠٢)

إن العلم - في رأي بوترو - لا يمكن أن يكون كل الحياة، لأنه لا يعطينا غير معوفة نسبية . والعلم ، بطريقته ، يستولي على الأشياء وعلى العقل الإنساني ، ولكنه لا يأخذهاكلها . والعقل الإنساني يتجاوز الكليات العقلية التي يستخدمها . فلماذا إذن لا يكون للإنسان الحق في تنمية الملكات التي لا يستخدمها العلم إلا بطريقة ثانوية ، أو يتركها عاطلة ؟ إنه لا يجوز للعلم أن يحرم على العقل أن يهب للحياة الإنسانية معنى وقيمة ، وأن يضع هدفاً ويعمل على تحقيقه .

كذلك عمل بوترو على الاستقلال الذاي للفلسفة تجاه العلم، ومن رأيه أن من الباطل التحدث عن وفلسفة علمية»، إذا فهمنا من هذا أن الفلسفة بجب أن تسير بنفس الطريقة التي تسير بها الميكانيكا أو الكيمياء، أو أن عليها أن تقتصر على التعميم والتركيب بين نتائج العلوم الوضعية. إن الفلسفة بجب أن تكون علم وقائع، فإنها لن تستطيع إلا أن تكون ازدواجاً رديئاً تكون علم وقائع، فإنها لن تستطيع إلا أن تكون ازدواجاً رديئاً للعلوم الوضعية نفسها قد قامت بهذا التركيب من قبل» (ودور تاريخ الفلسفة في دراسة الفلسفة، بحث التي في المؤتمر الدولي الثاني للفلسفة المنعقد في جنيف). وإن الفلسفة هي عمل العقل الذي يستخدم العلم والحياة من أجل أن يحقق نفسه» (والطبيعة والعقل» ص ١٧١).

# مراجع

- A.L. La Fontaine: La philosophie d'Emile Boutroux.
  Paris. 1920.
- L.S. Crawford: The Philosophy of E. Boutroux. New-York, 1924.
- G. Ranzoli: Boutroux: La vita, il pensiero filosofico, Milano, 1924.
- M. Schyns: La Philosophie d'Emile Boutroux. Paris, 1924.
- A. Baillot: E. Boutroux et la pensée religieuse. Paris, 1958.

# بوثتيوس

# Anicius Boethius

لاهوي وفيلسوف وأديب في نهاية العصر الروماني .

ولد في روما في الفترة من ٤٧٠ الى ٤٨٠ تقريباً ، وهو من أسرة اعتنقت المسجية منذ عهد قسطنطين (٤٧٠ - ٣٣٧ م) وتلقى في أثينا تربية ممتازة في الأداب وفي الفلسفة بخاصة ، كها درس الحساب والهندسة والفلك والموسيقى . ولما عاد الى روما هيأت له نبالة أسرته وسعة ثقافته وفصاحته أن ينال الحظوة لدى ملك القوط المشرقيين، ثبودوريق الكبير، وفي سنة ١٥٠ صار قنصلاً ، وفي سنة ١٥٠ صار قنصلاً ،

لكنه سرعان ما انقلب عليه الزمان. اذ توجس ثيودوريق خيفة من العلاقة ببن امبراطور بيزنطة يوستينانوس الأول ، وبين يوحنا الأول بابا روما الذي كان صديقاً لبوتتيوس. واستمع ثيودوريق لأقوال الوشاة ضد بوتتيوس، فأمر بسجنه في بافيا في النصف الثاني من سنة ٧٤٥ تقريباً ، وبعد ذلك حكم عليه بالاعدام ونفذ فيه الحكم وسط عذاب مروع.

لم يعش بوثتيوس طويلًا ليحقق الهدف الذي وضعه لنفسه في بدء حياته وهو شرح مؤلفات أرسطو والتوفيق بينه وبين أفلاطون . لكنه في حياته القصيرة تلك ألف ما يلي :

 أ خس رسائل فلسفية حدد فيها العقائد الإيمانية وشرحها بطريقة عقلية ، وهي :

١ ـ د في الثالوث المقدس،.

٢ ـ وهل الألوهية تقال جوهرياً على الآب أو الابن أو الروح القدس؟ ٤ .

- ٣ ـ 1 كيف يكون الخير في الجوهر الخبّر؟».
  - ٤ ـ في الايمان الكاثوليكي .
  - ۵ د ه کتاب ضد یوتیخوس ونسطوریوس».
- ب) أما مؤلفاته الفلسفية فعلى ثلاثة أنواع:
- ١ ـ ترجمة مؤلفات أرسطو في المنطق وكذلك ومدخل،
   فرفوريوس الى اللغة اللاتينية .

۲ ـ شروح على :

أ) والمقولات والعبارة، لأرسطو.

ب) ايساغوجي (لفورفوريوس) بترجمة فكتورينوس
 وترجمته هو

اللاتين: PL في المجلد ٦٣ ، عدد ٥٣ وما يتلوه، وفيها بعض الكتب المنحولة عليه .

مسراجسع

- Gervaise: Histoire de Boèce. Paris, 1715.
- G. Baur: De A.M.S Boethio Christiana edoctrinae...
   Darmstadt, 1841.
- Suttner: Boethius. Eichstadt, 1852.
- L. Biraghi: Boetio filosofo, teologo, martire, Milano, 1866.
- Ebert: Hist. Génér. de la litter. au moyen âge en Occident, tr. fr. Paris, 1880. t. I, 516-20.

بوربكي.

#### Nicolas Bourbaki

اسم مستعار اتخذه جماعة من الرياضيين المعاصرين، منهم A.p Ch. Ehrep J. Dieudonneép C. Chevalleyp H. Cartan وC. Chevalley بدأوا منذ سنة ١٩٣٩ ينشرون في باريس، مؤلفاً مشتركاً Weyl Eléments de Mathématiques وقد استهدفوا إعادة بناء الرياضيات صدرت منه عدة مجلدات. وقد استهدفوا إعادة بناء الرياضيات الحديثة إبتداء من المنطق ونظرية المجاميع وتراكيبها معرفة استناداً إلى مصادرات. وقد انتهوا إلى اللجاميع وتراكيبها معرفة استناداً إلى مصادرات. وقد انتهوا إلى الرياضيات في العصر الحاضر تنقسم إلى ثلاث أسر: أسرة جبرية الرياضيات في العصر الحاضر تنقسم إلى ثلاث أسر: أسرة جبرية (نسبة إلى علم الجبر) وأسرة طوبولوجية، وأسرة ترتيبية.

# مراجع

- N.Bourbaki: Foundation of Mathematics for the Working Mathematiciam in: Journal of Symbobic Logic, 1949,
   pp. 1-3.
- G.T. Kneebond: Mathmatical logic and the Foundation of Mathematics, London, 1963.

بوريدان

Jean Buridan Ioannes Buridinus, danus, ou Beridanus)

فيلسوف وعالم فرنسي، كان رئيساً لمدرسة الفنون في

جـ) والمواضيع الجدلية ، لشيشرون .

٣ ـ رسائل مفردة ألفها في القياس الحملي ،
 والقياس الشرطي ، والقسمة المنطقية ، والفروق الطويقاوية .

لكن أشهر مؤلفاته في انتاجه كله، هو الرسالة التي كتبها في سجنه بعنوان: وفي التعزية بالفلسفة وتتألف من خسة فصول. وقد كتبت بأسلوب جميل مؤثر، يتبادل فيها الشعر والنثر، ويعبّر عن تجرية حية اليمة. والأفكار التي يعبّر عنها ، فيها مزيح من الأفلاطونية المحدثة والنزعة المشائية (الأرسطية)، وتسودها ووح رواقية هي التي تعرّى بها بوتيوس في سجنه وعذابه. وكثيراً ما يستشهد بأقوال الفلاسفة يذكر أبداً اسم يسوع المسيح، ولا يقتبس أي قول من الأناجيل أو الكتاب المقدس كله ، أو كتب آباء الكنيسة . ولا يشبس أي أثر للمسيحية . وهذا ما جعل البعض مثل أوباريوس Obbarius وشارل جوردان المويوس لم يكن مسيحياً ، أو لم يكن مسيحياً إلا

ج ) المؤلفات العلمية : اثنان : الأول د في الموسيقى، (في ٥ مقالات)، والثاني دفي الحساب، (في مقالدين).

وبوثتيوس كان ذا تأثير هائل على فلاسفة العصر الوسيط في أوروبا ، خصوصاً قبل سيطرة أرسطو ابتداءً من القرن الثالث عشر . ومن مؤلفاته بدأ غالباً فلاسفة العصور الوسطى الأوروبية من القرن الثامن حتى القرن الثالث عشر . ومعرفتهم بأرسطو في تلك الفترة إنما جاءت من خلال بوئتيوس . وكتابه و في التعزية بالفلسفة ، كان أكثر الكتب الأدبية والفلسفية رواجاً في أوروبا في العصر الوسيط وعصر النهضة ، وترجم في العصر الحديث الى العديد من اللغات الاوروبية .

نشرات مؤلفاته

نشرت طبعة كاملة من مؤلفاته في البندقية في سنة ١٤٩٧، وسنة ١٤٩٩، وفي بازل بسويسرا سنة ١٥٤٦، وسنة ١٥٧٠.

كذلك طبعت كل مؤلفاته ضمن مجموعة والأباء

همار بوریدان:

لكن اسم بوريدان يقترن في الأذهان عامة بما يعرف باسم وحمار بوريدان، وهو تشبيه استخدمه بوريدان لشرح العلاقة بين الإرادة والعقل. وخلاصة رأيه هي أن الإنسان يجب عليه أن يحتار ما يتبدى لعقله أنه الخير الأكبر. لكن الإرادة لوجة في تأخير الاختيار إلى أن يفحص العقل عن الأسباب الموجة لتفضيل هذا الأمر على ذاك الأخر. ويشبه حال الإنسان بالحمار دالواقف بين علفين بعيدين عنه بمسافية متسافية ومتحركين على نحو ماه، فيهلك الحمار جوعاً.

ويرى البعض (ب. ناردي في ودائرة المعارف الفلسفية ، تحت الكلمة جـ ١ عمود ١١٣٠ ـ٣١) أن هذا التشبيه أو الحكاية مأخوذة من أحد قولين مغالطين ذكرهما أرسطو في كتابه «في السهاء» (م ۲ ف ۱۳ ص ۲۹۰ ب. س ۳۱ ـ ۳۲ بمناسبة الرأي القائل بأن الأرض ثابتة في مركز العالم لأنها مجذوبة جذباً متساوياً من كل جانب من جوانب العالم، والمغالطتان هما أولًا مغالطة الشعرة التي تشد من جهتين متقابلتين بنفس القوة فلا تقطع، والثانية حكاية الجائع العطشان الواقف على مسافة متساوية من طعام وشراب فيموت جوعاً وعطشاً لتردده في اختياره بأيهما يبدأ. وهاتان المغالطتان لا مد أنهما كانتا تدرسان في مدارس المنطق وفي مدرسة بوريدان حيث صار الحمار دابة أليفة ، كما يظهر من كتاب ومغالطات بوريدان، Sophismata Buridani تأليف Felicem Balligault (باريس سنة١٤٩٣). لكن في شرح بوريدان على الموضوع المذكور في كتاب وفي السهاء، الأرسطو يرد ذكر والكلب، بدلاً من والحمار، (راجع مخطوط الفاتيكان رقم ٢١٦٢ لاتيني ورقة ٧١ب).

Cane csuriente multum et sitiente (Si) si ponautur cibi et potuscx utroque latere canis, omninoe que propinque ad canem, canis ille moretur fame et siti...».

كذلك في شروح تالية بفي والكلب، بدلاً من والحماره.

ويشير نقولا ريشر N. Rescher في مقاله عن بوريدان (٢٧٨ على ٢٠٠٠). The Encyclopedia of Philosophy) نيويورك سنة ١٩٩٧) إلى أن وهذا المثل يوجد أولاً في شكله النهائي ـ من حيث جوهره ـ لدى الفيلسوف العربي: الغزالي (٨٥ ـ ١٩٩١). حيث يقول في كتاب وتهافت الفلاسفة، (ص ٨٥ ـ ٩٩، بيروت سنة ١٩٩٢):

وإنا نفرض ثمرتين بين يدي المتشوّف إليهما، العاجز عن تناولهما جميعاً. فإنه يأخذ احداهما لا محالة بصفة شأنها تخصيص باريس، وربما ولد في بتون Bethune ca Artois قرب نهاية القرن الثالث عشر، وبعد سنة ۱۳۳۸ لا نراه مذكوراً في سجلات جامعة باريس.

كان تلميذاً، في العقد الثاني من القرن الرابع عشر، في الكلية التي أنشأها في باريس الكاردينال لوموان Le Moine ليتعلم فيها ابناء بيكارديا. وتتلمذ على أوكام في جامعة باريس. وقام بالتدريس في جامعة باريس لمدة أربعين عاماً تقريباً. وصار رئيساً لخامعة باريس في سنة ١٣٢٨، ثم صار رئيساً لتلك الجامعة مرة أخرى في سنة ١٣٢٨ في وقت شديد الاضطراب بعد أن أدين مذهب أوكام. وتناول تدريس الفروع الثلاثة الرئيسية للفلسفة انذاك وهي: المنطق، الطبيعيات (بما في ذلك الإكمات)، والأخلاق.

وفي العلم اهتم بوريدان بفرعين كانا موضع اهتمام جامعة باريس آنذاك، وهما البصريات والميكانيكا. وآراؤه في البصريات مستمدة من البطروجي (المعروف عند اللاتين باسم (Alperagius). ولكن له آراء في توالي الصور البصرية تعتبر إرهاصاً بالأفكار الاساسية في علم السينمانيكا وفي الميكانيكا عارض نظرية أرسطو القائلة بأن الوسط الذي يتحرك فيه المقذوف هو الذي يجافظ على حركته، المستحرك وقوال هو بنظرية قوة الدفع impetus: فالشيء المحرّك يعطي للمتحرك وقوةه تتناسب مع قوة المحرّك، وكتلته. وهذه والقوة، هي التي تحافظ على حركة المتحرك بعد انفصاله عن المحرّك له إلى أن تقلل مقاومة الهوا، (أو أي وسط آخر) من قوة الدفع.

أما في الفلسفة فقد كان بوريدان من اتباع الأوكامية المعتدلة، واشترك في إدانة الأوكامية المعطرفة، حين كان رئيساً لجامعة باريس في ١٣٤٠. لكنه هو الآخر أصابته الإدانة من قبل البابوية ومنعت كتبه في الفترة ما بين ١٤٨٧ - ١٤٨٤ بسبب ما فيها من نزعة أوكامية. لكنه حظي بعد ذلك برواج كبير، فأعيد طبع كتبه مرات عديدة في الفترة ما بين سنة ١٤٨٧.

وفي المنطق قام بشرح كتب أرسطو المنطقية، مؤثراً إيراد أقوال واصطلاحات أوكام، وبطرس الأسباني. واهتم خصوصاً في منطقه بالجهة في القضية وفي القياس. وفي كتبابه والنتائج، consequentiae اهتم بقوانين الاستنباط الصحيح ومن هنا نجد اهتماماً معاصراً بهذا الكتاب، وبكتابه الأخر والمغالطات السوفسطائية، Sophismata

- Parva naturalia, in Quaestiones... physicales di vari, ed. G. LOCKERT, ivi 1516 (1568).
- il Commentum in... Analyt. post., a cura di M. MAR-KOWSKI, in «Arch. Hist. doct. litt. m. å.», 1965. Inoltre: Consequentiae, Paris 1493.
- la Quaestio de puncto, a cura di V. ZOUBOV, «Med. a Renaiss. Studies» (Londra), 1961, p. 43 sgg. Per gli inediti (vari corsi di arti) cfr.: H. BASCOUR, s. v. in «Dict. Hist. Géogr. eccl.», X, 1938, coll. 1372-74.
- P. DUHEM, Etudes sur Léonard de Vinci, II-III, Paris 1909-13, pp. 420-23 e sgg., 3-259.
- rist. 1955.
- ID., Le système du monde, IV, rist., ivi 1954, pp. 124-42; cfr. voll. VII-IX; C. MICHALSKI, Le criticisme et le scepticisme dans la philosophie du XIV<sup>e</sup> siècle, in «Bull. de l'Acad. polonaise des sciences», 1925, pp. 41-122; ID., Les courants critiques et sceptiques dans la philos. du XIV<sup>e</sup> siècle, ibid., pp. 192-242.
- A. MAIER, D. Impetustheorie der Scholastik, Vienna 1940, pp. 77-100 et passim, e in Zwei Grundprobl. d. scholast. Naturphilos., Roma 1951, pp. 201-39.
- -- ID., An der Grenze von Scholastic u. Naturwiss., ivi 1952, pp. 118-28, 199-203, 235-40.
- E. FARAL, F. B., Notes sur les manuscrits, les éditions et le contenu de sés ouvr., in «Arch. Hist. doct. litt. m. â.», 1946, pp. 1-53.
- ID., in "Hist. litt. de France", t. 28, 1949, pp. 462-605
   (estr., Paris 1950).
- W. KÖLMEL, Von Ockham zu Gabriel Biel. Zur Naturrechtslehre des 14. und 15. Fahrh., in «Franz Stud.», 1955, pp. 218-59.
- E. GARIN, F. B., in «G. crit. Filos.», 1958, pp. 153-54.
- M. E. REINA, Note sulla psicologia di B., Milano 1959.
- ID., Il problema del linguaggio in B., in «Riv. crit. St. Filos.», 1959, pp. 367-417.
- 1960, pp. 141-65.

الشيء عن مثله وكل ما ذكرتموه من المخصصات: من الحسن، أو القرب، أو تيسر الأخذ ـ فانا نقدر على فرض انتفائه، ويبقى إمكان الأخذ. فانتم بين أمرين: أما ان قلتم إنه لا يتصور التساوي بالإضافة إلى أغراضه فقط ـ فهو حماقة وفرضه عكن. وأما إن قلتم: التساوي إذا فرض بقي الرجل المتشوّف أبدأ متحيراً ينظر إليها ولا يأخذ احداهما بمجرد الإرادة والاختيار المنفلت عن الغرض ـ فهو أيضاً مجال يعلم بطلانه ضرورة. فإذن لا بد لكل ناظر، شاهداً أو غائباً، في تحقيق الفعل الاختياري من إثبات صفة شانها تخصيص الشيء من مثله.

لكن الملاحظ، على كل حال، هو أن موقف بوريدان من مشكلة حرية الإرادة ليس هو الذي يعبر عنه هذا المثل، لأنه كان متردداً بين توكيد قوة الإرادة، وبين توحيد ابن رشد للإرادة والعقل (راجع شرحه على والاخلاق، ٢، ٣، ١٠، المسألة رقم ١). ومن هنا قال البعض (ريشر في المقال المذكور) إن هذا المثل حمار بوريدان - إنما نشأ من أجل تفنيد نظرية بوريدان في الإرادة، وهي النظرية القائلة بأن العقل لا يستطيع أن يجد أي تفضيل حتى إن الإرادة عاجزة عن أي اختيار مباشر، لكن التردد أمر خطر ولا معنى له.

وهکذا نری آن دهماری او دکلب، دبوریدان، هو مثل لا یوضع رأی بوریدان، بل ضرب لتفنید رأیه!!.

### نشر ات

- Cfr. UEBERWEG, II, p. 595. Il Tractatus de suppositionibus è stato ed. per la prima volta da M. E. REINA, IN «Riv. crit. St. Filos.», 1957, pp. 175-208, 323-52.
- delle Quaestiones super libros quattuor de caelo et mundo, ed. E. A. MOODY, 1942.
- delle Quaestiones super octo Physic. Libros e In Metaphysicen Arist. quaest. (Parigi 1509, 1518), ripr. Nuova York-Francoforte 1963.
- del Compendium logicae con il comm. di G. Dorp (Parigi 1487.
- ult. ed., Londra 1740), ripr. N. Y.-Frc. 1965 (dell'ed. Venezia 1499). Altri commenti aristotelici: *Quaest. de an.*, Paris 1516.
- Super Eth. Nic., ivi 1489 (ult. ed., Oxford 1637. ripr., N. Y.-Frc. 1967).
- In Polit., ivi 1500 (Oxford 1640).

بوصفه علماً للمعرفة » ( والمجلد التذكاري عنوانه Essyas in وتلاه بكتاب Philosophical Criticism, London 1883) بعنوان : « المعرفة والواقع » Philosophical Criticism ( لندن سنة ١٨٨٥) وفيه ينقد كتاب برادلي في المنطق Principles of Logic

في سنة ۱۸۸۸ نشر كتابه الرئيسي في المنطق بعنوان Logic or the Morphology of Knowledge ويقع في مجلدين

ئم لخص آراءه في المنطق في كتاب صغير بعنوان : The Essential of Logic ( London 1895)

وتلك الكتب تكوَّن مجموع انتاجه في المنطق. أما في الأخلاق فقد أصدر الكتب التالية:

- 1— Psychology of the moral self. London, 1897)
- 2 The Principle of individuality and Value, London
- 3 The Value and Destiny of the Individual, London
  1913.

وهذان الكتابان الأخيران كانا من سلسلة محاضرات جفورد .

4 — Some Suggestions in Ethics. London. 1918.

5 — Philosophical theory of the State, London, 1899.

وظهر له بعد وفاته مجموع من مقالاته بعنوان: Science and Philosophy. London, 1927

أما في ميدان علم الجمال، فإنه:

١ ـ ترجم مقدمة كتاب هيجل في علم الجمال ،
 لندن سنة ١٨٩٦ .

History الف كتاباً في تاريخ علم الجمال بعنوان ٢ م د الف كتاباً في تاريخ علم الجمال بعنوان of aesthetics. London and New-York 1892.

فلنمرض أهم آرائه في هذه المبادين الثلاثة : المنطق ، الأخلاق ، علم الجمال .

 أ) في المنطق : كان بوزنكيت هيجلياً مخلصاً ، ولهذا نراه في المنطق يأخذ بفكرة التصور الكلي Begriff عند هيجل ، أي القول بأن أي تصور كلي الها يمثل الكون .

- Vicenza 1959.
- N. RESCHER, Choice Without Preference. A Study of the Hist. a. of the Logic of the Problem of «B.s Ass», in «Kant-Studien», 1959-60, pp. 142-75.
- M. GRIGNASCHI, Un commentaire nominaliste de la «Politique» d'Arist.: F. B., in «Anciens Pays et Assemblées d'États», 1960, pp. 123-42; Z. KUKSEWICZ, Remarque au catalogue des manuscrits des œuvres de F. B., in «Med. philos. Polon.», 1961, pp. 31-39; A. N. PRIOR, Some Problems of Self-Reference in F. B., in «Proc. Brit. Acad.», 1962, pp. 281-96.

بوزنكسيت

### **Bernard Bosanquet**

فيلسوف انكليزي من أتباع الهيجلية الجديدة في انكلترا.

ولد في (Rock Hall (Northumberland) بالقرب من لندن سنة ۱۸۵۸ ، وتوفي في Golders Green بالقرب من لندن في ۸ فبراير سنة ۱۹۲۳ . كان أبوه راعياً (قسيساً) بروتستانتياً من أسرة هيجنوتية . لجات الى انكلترا . درس في كلية بيليول في جامعة اكسفورد وكان من أساتذته توماس هل جرين الفيلسوف الانكليزي . وعين بعد تخرجه مدرساً في كلية الجامعة بجامعة اكسفورد من سنة ۱۸۷۱ الى سنة مورهد . جمعية لندن الأخلاقية ، ثم قام بتدريس الفلسفة الأخلاقية في جامعة سانت أندرو من سنة ۱۹۰۳ الى سنة ۱۹۰۸ الى سنة

كان بوزنكبت من أتباع المثالية تحت تأثير توماس هل جرين وواحداً من منشئي ما يسمى بالهيجلية الجديدة في انجلتره هو وبرادلي . وكان يصغر برادلي بعامين ، وقد أثر فيه برادلي كيا تأثر هذا به ، ولكنها اختلفا في مدى تمسكها بالهيجلية ، فكان بوزنكيت أشد تمسكاً بها من برادلي . ومن هنا نجد بوزنكيت ينقد برادلي من هذه الناحية . وكانت بداية انتاجه الفلسفي بحثاً نشر ضمن مجلد مهدى إلى ذكرى توماس هل جرين ، وعنوان بحثه هو : « المنطق

كذلك يرى بوزنكيت أن كل حكم يشير في النهاية الى شمول ، وأن الكلي الحق هو دائماً واقع عيني يؤلف في داخله لحظاته الخاصة به بحيث يمكن أن يقال انه كون cosmos كل عضو فيه له فرديته الخاصة ولكن يدخل مع ذلك في وحدة الكل.

وفي بحثه الأول عن والمنطق بوصفه علماً للمعرفة ، وأنه يؤكد أن الحقيقة لا تفهم إلا داخل نظام من المعرفة ، وأنه على الرغم من أن الحقيقة تناظر واقعة فإنها مع ذلك لا تتصور إلا داخل نظام مذهبي System لأن والوقائع التي بها نمتحن صحة النتائج ليست معطاة من الخارج ، وليست ميسورة لتدخل في أحكام إلا إذا ونظمت في معرفة ، كذلك رأى أن الحكم والاستدلال ليسا متميزين جوهرياً الواحد عن الأخر ، بل الحكم استدلال هو حكم أفصح عنه .

وفي كتابه: « المعرفة والواقع » نقد برادلي لأن هذا الأخير وإن كان قد أدرك العلاقة بين الحكم والاستدلال وطبيعة كليهها ، فإنه وقع في الحفظا الذي وقع فيه « المنطق الرجعي » حين قال مثلا ان الاحكام العملية تقرر وقائع ، بينها الاحكام الشرطية لا تقرر وقائع وكذلك الأحكام الكلية . فقال بوزنكيت ان هذا التمييز غير وجيه ، إذ لا فارق بين الواقعة وبين الكلي ، وفي هذا يظهر تمسكه الأكبر بالهيجلية .

وفي كتابه الأساسي في المنطق : «المنطق ومورفولوجيا المعرفة» يقرر آراءه الرئيسية في المنطق على شكل تنظيمي وقد خصص المجلد الأول منه للحكم ، والمجلد الثاني للاستدلال .

كذلك لا يميز بوزنكيت تمييزاً حاداً بين المنطق وبين نظرية المعرفة وما بين الطبيعة ، وفي هذا يعبر عن روح الهيجلية. صحيح أن المنطق يدرس أشكال الحكم والاستدلال ، لكن هذه الدراسة تفضي الى توكيد أن الحقيقة الواقعية منظمة عقلياً ، إذ الوقائع ليست منعزلة بعضها عن بعض ، بدليل أن من الممكن استنتاج واقعة من واقعة أخرى.

ويرى بوزنكيت أن الكلي على نوعين : كلي مجرد، مثل الحمرة، وكلي عيني مثل يوليوس قيصر. فالكلية المجردة هي تكرار صفة واحدة بعينها في شواهد (أمثلة) كثيرة، أما

الكلية العينية "فهي تحقيق الفرد الواحد بعينه في غتلف أعماله ومظاهره. والأشياء الحمراء شديدة التنوع، أما أفعال الفرد الواحد فمترابطة فيا بينها ترابطاً منظماً، ومن رأيه و انه لا يمكن أن يوجد غير فرد واحد، وهذا الفرد هو المطلق The Absolute. وحين نقول عن الناس انهم أفراد، فذلك بمعنى ثانوي: من حيث النظر اليهم على انهم مستقلون نسبراً بعضهم عن بعض، وكل واحد منهم فريد في نوعه. لكن كونه فريداً لا يعني إلا صفة خاصة باطنة.

# ب) في الاخلاق والسياسة :

وقد طبق بوزنكيت نظريته هذه في الفرد على السياسة والاخلاق . ففي كتابه : « النظرية السياسية للدولة » ( سنة ١٨٩٩ ) ـ وهو كتاب راج رواجاً عظيماً حتى طبع منه ٤ طبعات في حياة المؤلف \_ يُقرر أن العلاقة بين الفرد والدولة شبيهة بالعلاقة بين الكون الأصغر والكون الأكبر. والتناظر بين عالم الفرد وعالم المجتمع هو من الدقة بحيث يناظر كل عنصر في الواحد عنصراً مشابهاً في الآخر. ويقول: وإن كل الأفراد تقويهم ، وتحملهم الى ما وراء شعورهم المتوسط المباشر، المعرفة والموارد والطاقة التي تحيط بهم في النظام الاجتماعي ، ويقرر أن والشخصية المعنوية للمجتمع أكثر مشاركة في الواقعية من الفرد الظاهر ، وهذا تقرير هيجلي خالص ، وتزداد هذه الهيجلية وضوحاً حين يأخذ في تمجيد الدولة والدفاع عن سلطانها . كذلك يؤكد أن التجاوزات التي تصدر عن الدولة ضد الأفراد انما مردها الى كون القائم بالأمر في الدولة قد اتخذ الطريق الأقصر a short cut ، أو حاول تجنب التكاليف الباهظة لاقرار الأمن! كما يؤكد أن الدولة لا يمكن أن ترتكب أخطاء من نوع الأخطاء التي يرتكبها الفرد بدافع الأنانية أو الشهوة ، وهُو ينقد الدولة التي تقتل سياسياً مُعادياً للنظام فيها ، لا لأنها ارتكبت جريمة قتل ، بل ولأنها أحفقت في القيام بواجباتها!، ويقرر أن الدولة يمكن أن تكون مسؤولة أخلاقياً مثل الفرد ، لكن الدولة لا ترتكب الخطأ على نفس النحو الذي يرتكبه الفرد . وهو يرى أن الفرد لا يمكن أن يعدُّ . قاتلًا إذاقتل عدوه في الحرب ، ولا مغتصباً ان ضمت دولة اليها دولة أخرى بالاستيلاء والغزو ، بل المسؤول معنوياً في كلتا الحالتين هو الدولة .

وفي أثناء الحرب العالمية الأولى كان بوزنكيت يعارض من يقولون في انكلترا : و اشنقوا الامبراطور الالماني ، ، ۲ ـ «الايمان والفهم» Glaube und Verstehen، في أربعة
 مجلدات، توبنجن ۱۹۳۳ ـ ۱۹۹۹.

٣ ـ وانجيل يوحناه، جيتنجن، سنة ١٩٤١.

٤ ـ دالعهد الجديد والأساطير، نشر في دالوحي والنجاة، منشن سنة ١٩٤١ (وأعيد طبعه في جـ١ من und Mythos

٥ - ولاهبوت العهد الجمديدة، توبنجن، سنة
 ١٩٥٣ - ١٩٤٨.

٦ ـ والمسيحية الأولى في إطار الأديان القديمة، زيورخ
 سنة ١٩٤٩.

۷ ـ والتاريخ والأخرويات (بالانجليزية) History and (بالانجليزية)
 (أدنبره سنة ۱۹۵۷، محاضرات سلسلة جفورد).

وكانت اهتماماته اللاهوتية والفلسفية والتاريخية الدينية شاملة واسعة تتناول الميادين الرئيسية في علم العهد الجديد.

وجعل منهجه في البحث هو المنهج الذي يدعى باسم والمنهج التاريخي المورفولوجي أو الشكل، الذي يعنى بدراسة الأشكال المختلفة الواردة في تحرير الأناجيل الثلاثة الأولى، إذ من الملاحظ أن سرد الرواية فيها يتدرج بين الروايات الشفوية الشعبية وبين القطع المؤلفة، ومن هنا كانت الفروج بين القطع المختلفة وتفكك السرد. وكان أول من سلك سبيل هذا المنهج هوه. يونكل (١٨٦٧-١٩٣٧) بالنسبة إلى دالعهد القديم، إذ قسم أساليب العرض في أسفاره إلى أنواع: قصص، شعر، أناشيد، مزامير ملكية، مراث وشكاوى، إلخ.

فجاء في أثره اشمت K.L. Schmidt في كتاب: وإطار تاريخ المسيح، (برلين سنة ١٩١٩) وبين أن المادة التاريخية التي استخدمها كتاب الأناجيل الثلاثة الأولى كانت قد تشكلت من قبل شفوياً، فجاء الإنجيليون الثلاثة (متى، لوقا، مرقص) فاستعملوها في تحرير أناجيلهم الثلاثة. وفي نفس السنة ـ سنة 1914 نشر Dibelius بحثاً بعنوان: والشكل التاريخي للأناجيل، (توبنجن سنة ١٩١٩) وطبق هذا المنهج.

وفي اثر هؤلاء جاء بولتمن أولاً في سنة ١٩٢١ في كتابه الأول: وتاريخ المنقول المتعلق بالأناجيل الثلاثة الأولى، فدرس كل الأشكال الأدبية الموجودة في النقول المسيحية الحاصة بالأناجيل الثلاثة الأولى وانتهى إلى نتائج بالغة الأثر في تعديل النظرة إلى الأصول المكتوبة للمسيحية في بدايتها. واقتطف

اعاقبوا الألمان، وحين انشئت عصبة الأمم كان من رأيه ألا
 تخضع الدول دون تحفظ لقراراتها .

### مسراجسع

- Helen Bosanquet: Bernard Bosanquet: London, 1924

وهو ترجمة حياته بقلم زوجته

- E. Houang: Le néo- hégélianisme en Angleterre, la philosophie de B. Bosanquet.
- C. Le Chevalier: Ethique et idéalisme. Le courant neo - hegelienen Angleterre, B. Bosanquet et ses amis. Paris, 1963.

# بولتمان

#### **Rudolf Bultman**

لاهوي بروتستنتي متاثر بهيدجر، ومؤرخ للمسيحية في بدايتها، وصاحب منهج في التأويل.

ولد في Wiefelstede (بمقاطعة أولد نبورج في شمالي المانيا) في ٢٠ أغسطس سنة ١٩٨٧ وتوفى في ١٩٧٦/٦/٧، وتلقى العلم في جامعات ماربورج، وتوبنجن، وبرلين. وقدام بالتدريس أولاً في سنة ١٩١٦ في جامعة ماربورج، ثم في جامعة برسلاو (١٩١٦) وجيسن (١٩٢٠) وفي سنة ١٩٢١ صار أستاذاً لدراسات العهد الجديد في ماربورج، وظل في هذا المنصب حتى سنة ١٩٥١ حين أحيل إلى التقاعد.

كان بولتمان تلميذاً لفيس J. Weiss ويونكل H. ويونكل J. Weiss وهرمن W. Herrmann من رجال ما يسمى بمدرسة البروتستنية ما الحرة التي سعت إلى التوفيق بين نتائج البحوث التأويلية وبين تحديد المواقف اللاهوتية على أسس تنظيمية ونظرية.

وكانت باكورة إنتاجه كتاب بعنوان: وتاريخ المنقول المتعلق بالأناجيل الثلاثة الأولى، -Geschichteder synoptis (جيتنجن سنة ١٩٧١، ط ٣ سنة ١٩٥٧).

وأهم ما ألفه بعد ذلك الكتب التالية: ١ ـ ويسرع، توينجن سنة ١٩٢٦ Jesus

ثمرة هذا كله في كتابه عن دالمسيح، ثم أقبل على رسائل القديس بولس (في العهد الجديد) فقام حولها بدراسات صغيرة مهمة، خصوصاً حول الاصحاح السابع من الرسالة إلى أهل دروما، وحول دالرسالة الثانية إلى أهل كورنتوس.

كذلك شرح انجيل يوحنا من حيث الأصول المأخوذ منها، والمكان الذي كتبت فيه، واستخرج الأفكار اللاهوتية الرئيسية فيه.

وفي كتابه ولاهوت العهد الجديده لخص آراءه في العهد الجديد، كما لخص نتائج الأبحاث التي قامت في جيله حول العهد الجديد، ومن أجل إيضاح الجو الفكري الذي نشأ منه العهد الجديد قدم عرضاً موجزاً للأفكار والتيارات الدينية في العالم اليوناني السابق على ظهور المسيحية وعند اليهود وفي الغنوصية.

وازداد بولتمن شيئاً فشيئاً اقتراباً من كارل بارت وف. جوجارتن F. Gogarten وتعاون معهما في تحرير مجلة دبين الأزمنة، التي كانت لسان حال ما يعرف باسم واللاهوت الديالكتيكي، حتى عد لفترة من الزمن من رجال هذه الحركة. لكنه من ناحية أخرى تعرّف إلى مارتن هيدجر، وتأثر به في فلسفته في الزمان وفي التاريخية وفي والتفسير Hermeneneutik . فاستعار بولتمن من هيدجر تحليلاته لوجود الإنسان في العالم، وطبقها على وجود الإنسان الطبيعي المبعد من الله، فوصف وجوده بأنه وجود قلق وجزع وخطيئة وسقوط، وهي التعبيرات الكثيرة التردد في وصف حال والإنسان \_ في \_ العالم ، عند هيدجر، وزعم بولتمن أن هذه المعاني الهيدجرية هي التي نجدها في وصف حال الإنسان في أسفار والعهد القديم، وبالجملة، حاول بولتمن أن يؤول حال الإنسان الموصوفة في أسفار والعهد الجديده على ضوء التحليلات الوجودية لميدجر، مع ما في هذا من تعسف شديد أحياناً ، وإساءة فهم لمذهب هيدجر في معظم الأحيان. وعلى كل حال فقد قام من يسمى محاولات بولتمن هذه باسم واللاهوت الوجودي، (راجع مثل: John Macquarrie: An Existentialist theology. New-York and · (London, 1955

وجانب آخر في تطور أفكار بولتمن هو ما يسمى بـ وتخليص العهد الجديد من الأساطيرة. وقد ظهر هذا الاتجاه لأول مرة في بحث له بعنوان والعهد الجديد والأساطيرة (سنة 1981) ثم أوغل في هذا الاتجاه في السنوات التالية، وأودع

أفكاره في هذا الاتجاه في الكتاب الذي يعد أهم كتبه، وعنوانه: ولاهوت العهد الجديد، (توبنجن، سنة ١٩٤٨ ـ ١٩٥٣) وكان قد نشره تباعاً على هيئة كراسات (وأصدر منه طبعة ثالثة مزيدة في سنة ١٩٥٨).

ومحاولة استبعاد الأساطير من الأناجيل هي محاولة قديمة، وأدت إلى موقفين متقابلين: استبعاد العقائد باستبعاد هذه الأساطير، أو استبعاد الأساطير مع الإبقاء على الرسالة المبلغة Kerygma بلغة الأساطير. وهذا الموقف الثاني هو الذي دعا إليه بولتمن. فقد رأى أن استبعاد الأساطير أمر لا مفر منه الآن بعد كل هذا التقدم العلمي الذي لا تتفق نتائجه أبدأ مع والمعجزات، ووالخوارق، التي تحفل بها الأناجيل. فهل الرسالة التي بلغها الانجيل هي مجرد أساطير ؟ يجيب بولتمن قائلًا: إن المسيح، بوصفه حامل إرادة الله، أراد، بأقواله الأسطورية عن عجىء ملكوت الله وعن ابن الإنسان أن يشير إلى فعل الله والأن، في العالم وها هوذا المسيح في الساعات الأخيرة أمام الفصل بين الله والعالم الفاني. وقد انتهى المسيح على الصليب دون أن يصنع معجزة أو يعانيها. دون أن يعتبر نفسه محققاً للنجاة وابن الإنسان المهدي المنتظر. وإنما صار كذلك فيها بعد وفاته، على يد تلاميذه، وذلك لكى يعوضوا عن هذا النبي المصلوب (يسوع). فلكي يتغلبوا على فاجعة الصلب، قالوا إنه كلمة الله. وأسطورة يسوع ابن الإنسان هذهقد تلاها أسطورة أخرى نشأت في التربة الهلينستية المتأثرة بالغنوص هي أسطورة الخلاص الغنوصي الذي حملوه على يسوع التاريخي. وتفرع عن نفس المبدأ، أن تصوّر العالم على أنه وإمكان وجوده -Sein Können . وهناتتدخل التحليلات الوجودية عند هيدجر لتحدد أحوال هذا الوجود المكن.

وواضع ما في هذا المنهج من خطورة بالغة على والصحة التاريخية، للمسيحية، ومن هنا كانت الهجمات المتوالية ضد بولتمن من جانب اللاهوتيين التقليديين، والكاثوليك منهم بخاصة. لقد انتفت على يد بولتمن ومنهجه - الصحة التاريخية لأسفار والعهد الجديد، وخصوصاً للأناجيل الأربعة، ولم يبق إلا المعاني الدينية في العقيدة مجردة عن صحة مصادرها التاريخية.

مراجع

E. STEINBACH, Mythos u. Geschichte, Tubinga 1951;

Filos.», nn. 1-2), 1961;

L. BINI, L'intervento di Oscar Cullmann nella discussione bultmanniana, Roma 1961;

autori vari, Kerygma and History. A Symposium on the Theology of R. B., Nuova York 1962;

- A. MALET, Mythos et logos. La pensée de R. B., Ginevra 1962:
- F. BIANCO, Distribuzione e riconquista del mito. Il problema della storia come orizzonte e fondamento della demitizzazione, Milano 1962;
- MANCINI, Mito e demitizzazione, in «Riv. Filos, neoscol.», 1962, pp. 517-51;
- ID., R. B. e la precomprensione esistenziale, ibid., 1963, pp. 59-80;
- ID., B. e la demitizzazione, ibid., 1963, pp. 343-81;
- G. GRESHAKE. Historie wird Geschichte. Bedeutung u. Sinn d. Unterscheidung von Historie und Geschichte in der Theologie R. B.s, Essen 1963;

autori vari, Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. B. zum 80. Geburtstag, Tubinga 1964;

- A. BABOLIN, Mito-Precomprensione-Storia nella demitizzazione bultmanniana, Bologna 1964 (estr. da «Atti Acc. Sc. dell'Ist. di Bologna», cl. di sc. mor., Memorie, 1964-65);
- F. VONESSEN, Mythos u. Wahrheit. B.s «Entmythologisierung» u. die Philos. der Mythologie, Einsicdeln 1964; W. SCHMITHALS, Die Theologie R. B.s Eine Einführung, Tubinga 1965;
- B. GHERARDINI, La seconda Riforma, II, Brescia 1966, pp. 382-496 (bibl. pp. 499-510).

بومبوناتسي

# Pietro Pomponazzi

فيلسوف إيطالي من أعلام عصر النهضة في إيطاليا. ولد في منتوفا Mantova في ١٦ سبتمبر سنة ١٤٦٢، وتوفى

- Ch. HARTLICH W. SACHS, Der Ursprung des Mythosbegriffs in der modernen Bibelwissenschaft, Tubinga 1952;
- K. BARTH, R. B. Ein Versuch, ihn zu verstehen, in
- «Theologischen Studien» (Zurigo), 1953, n. 34;
- F. GOGARTEN, Entmythologisierung und Kirche, 2° ed., Stoccarda 1954;
- J. BERNHART, Bibel und Mythos, Monaco 1954;
- K. JASPERS R. B., Die Frage der Entmythologisierung, ivi 1954;
- L. MALEVEZ, Le message chrétien et le mythe. La théologie de R.B., Parigi 1954;
- H. FRIES, R. B., Burth u. die katholische Theologie, Stoccarda 1955;
- J. MACQUARRIE, An Existentialist Theology. A Comparison of Heidegger and B., Londra 1955;
- H. OTT, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie R. B., Tubinga 1955;
- G. MIEGGE, L'evangelo e il mito nel pensiero di R. B., Milano 1956;
- A. CARACCIOLO, Il problema della demitizzazione nel dialogo B.-Faspers, in «G. crit. Filos it.», 1957, pp. 300-321, 488-514;
- M. MANNO, Filosofia e teologia. Introduzione al pensiero di B., in «Teor.», 1957, pp. 17-84;
- R. MARLÉ, B. et l'interprétation du N. Testament, Parigi 1956:
- n. ed. aum. 1966;
- tr. it., Brescia 1938:
- H. HAUG, Offenbarungstheologie und philosoph. Daseinsanalyse bei R. B., in «Zeitschr. f. Theol. u. Kirche», 1958, pp. 201-53;
- O. SCHÜBBE, Der Existenzbegriff in der Theol. R. B.s, Gottinga 1959;
- F. THEUNIS, Offenbarung und Glaube bei R. B., Amburgo 1960;
- J. MACQUARRIE, Scope of Demythologizing. B. a. his Critics, Londra 1960;
- autori vari, Il problema della demitizzazione («Arch.

في بولونيا في ١٨ مايو سنة ١٥٢٥ . تعلُّم في جامعة بادوفا وحصل فيها على إجازة الطب في سنة ١٤٨٧ وعين في السنة التالية أستاذاً مساعداً للفلسفة في جامعة Studium Generale بادوفا فظهر نبوغه في التدريس في المجادلات العلمية التي كان يحفل بها ذلك العصر. وبعد سنوات قليلة، رقى أستاذا ذا كرسى للفلسفة الطبيعية بتلك الجامعة، خلفاً للأستاذ Vernia وكان تدريسه يقوم على شرح كتب أرسطو في الطبيعيات، خصوصاً كتاب والسماع الطبيعي و. فلما أغلقت جامعة بادوڤا، نتيجة للاحداث التي أثارتها عصبة كمبريه Cambrai ، انتقل في سنة ١٥١٠ إلى فرَّارا Ferrara حيث قام بالتدريس في جامعتها، وشرح كتاب وفي النفس، لأرسطو. ثم عين أستاذاً للفلسفة في جامعة بولونيا بقرار صدر في ٢٤/١٠/١٠. وكانت بولونيا تعج بالاضطرابات والحروب، لكنه ظل بعيداً عنها متفرغاً للعلم وحده. وهنا في بولونيا كان أوج نشاطه ونضوجه، فأصدر كتابه وفي خلود النفس، فـي سنة ١٥١٦، وفيه عبر عن آرائه وتأملاته النفسية، والميتافيزيقيـة، وألاخلاقيـة، مسترشـداً بالاسكندر الأفروديسي في نطاق الفلسفة الأرسطية. فأثار هذا الكتاب ضجة واتهامات جعلت بومبوناتسي يخوض غمار مساجلات حادة تتفق مع ذلك مع مزاجه المولع بالجدال والمناقشات. وكان مصير الكتاب أن أحرق علناً في البندقية ورفع أمر مؤلفه إلى البابا في روما، لكنه في روما وجد الحماية من الكردينال Bembo وحكم عليه فقط بإعلان التوبة، وصدر هذا الحكم في ١٥ يونيو سنة ١٥١٨. ولا نعلم هل نفذ بومبوناتسي هذا الحكم وأعلن التوبة.

وفي فبراير من نفس السنة ـ سنة ١٥١٨ ـ كان بومبوناتسي قد نشر كتابه: ودفاع و Apologia، وفيه هاجم الرهبان هجوماً عنيفاً متها إياهم بالجهل والنفاق فأثار زويعة من الاحتجاجات والردود. وكان من أبرز خصومه الفيلسوف المناصر لابن رشد، أجوستينو نيفو Agostino Nifo الذي أصدر في سنة ١٥١٨ كتاباً عن وخلود النفس، هاجم فيه آراء بومبوناتسي، فاضطرهذا إلى الرد عليه في ١٨ مايو سنة ١٥١٩ بكتاب بعنوان: دفاع ضد أوغسطين نيفوس».

وفي سنة ١٥٢٠ أصدر كتابين هما: (أ) في أسباب الأثار الطبيعية الجديرة بالإعجاب، (ب) وفي القدر وحرية الإرادة، والتقدير السابق، والعناية الإلهية، وفيه يتردد بين الجبر والاختيار، بين القدر السابق وحرية الإنسان.

كان بومبوناتسي من أكبر فلاسفة عصر النهضة. وكان

حاد الذكاء، بارعاً في الجدال، عباً للمساجلات. وعلى عكس أغلب فلاسفة عصر النهضة، كان أرسططالياً، لا أفلاطونياً كما كان هؤلاء. وفهمه لأرسطو يشايع تفسير الاسكندر الأفروديسي، لا تفسير ابن رشد، ولولعه بالجدال وفرط ذكائه شبهوه ببطرس أبيلارد. وكانت آراؤه من الجرأة بحيث تصدى له مجمع لاتران الخامس في جلسته الثانية (ديسمبر سنة كنائسهم، وكانت النتيجة أن أمرت محكمة التفتيش البابوية بإحراق كتابه افي خلود النفس، علناً فأحرق. وفي مجمع ترانت سجل هذا الكتاب ضمن سجل المنوعة قراءتها على الكاثوليك.

كانت مسألة خلود النفس من المسائل التي دار حولها المجدل بين أتباع أرسطو: فرأى الاسكندر الأفروديسي أن أرسطويقرر عدم بقاء النفس بعد فناء البدن، وقرر ابن رشد أن الخلود هو للعقل الفعّال، وهو واحد بين جميع الناس، أي أنه لا يقول بخلود نفوس الأفراد. فجاء بومبوناتسي فأدل بدلوه في هذه القضية. فقرر أننا لا نملك برهاناً طبيعياً على خلود النفس. وحتى النفس العقلية لا توجد إلا مع النفس النباتية والنفس الحيوانية، ولهذا فهي تموت مع البدن الحالة هي فيه. وإذن فإن العقل الضروري يقضي بالقول بفناء النفس مع فناء البدن. لكنه يضيف إلى هذا البرهان العقلي أن الوحي يقرر خلود النفس، فلكي يبقى مسيحياً عكذا يقول بخلود مضطرون إلى القول بخلود مسيحياً عكذا يقول وفتحن

وفي موضوع القدر السابق والحرية الإنسانية والعناية الإلهية، يميل بومبوناتسي إلى مذهب الرواقيين. ذلك أنه تبعاً لما انتهى إليه - عقلياً على الأقل - من أن النفس الإنسانية فانية، فإنه رأى أنه لم يعد هناك بعد معنى للربط بين ممارسة الفضيلة ويين فكرة الثواب والعقاب في الأخرة.. ولهذا يقرر حرية الضمير الإنساني، وأن في الفضيلة نفسها جزاءها، وفي الرذيلة نفسها عقابها ومن يمارس الفضيلة ويتجنب الرديلة لنفسها خير من ينتظر عنها الجزاء أو العقاب.

وفي كتابه De Incantationes أنكـر إمكان حـدوث معجزات. وفي مسألة العقل والإيمان، قال إن العقل عقلان: نظري وممكن. والأول هو أداة الفلسفة، والثاني أداة الدين.

والفلسفة من شأن قلة ضئيلة من الناس، أما الدين

- Storia antolog. problemi filos.: Teoretica, I, pp. 1023-32.
- Morale, I, pp. 785-89.
- Bibl.: Oltre al fondamentale F. FIORENTINO, P. P. Studi storici sulla scuola bolognese e padovana, Firenze 1868, e L. FERRI, Intorno alle dottrine psicologiche di P. P., in «Atti e Mem. d. R. Acc. Lincei», cl. sc. mor., 1876, pp. 333-548: A. H. DOUGLAS, The Philos. a. Psychol. of P. P., Cambridge 1910; rist., Hildesheim 1962.
- W. BETZENDÖRFER, Die Lehre v.d zweifachen Wahrheit bei P. P., Tubinga 1919.
- C. OLIVA, Note sull'insegnamento di P. P., in «G. crit. Filos. it.», 1926, pp. 83-103, 179-90, 254-75.
- E. WEIL, Des P. P. Lehre v. d Menschen u. d. Welt, Amburgo 1928.
- E. TROILO, Figure e dottrine di pensatori, Napoli 1937.
- A. CORSANO, Il pens, religioso italiano dall'Umanesimo al giurisdizionalismo, Bari 1937, pp. 65-94.
- G. BIANCA, P. e il problema della personalità umana, Catania 1941.
- L. THORNDIRE, History of Magic a. Experimental Science, V, Londra-New York 1941, pp. 94-110.
- C. CARBONARA, Il sec. XV, Milano 1943.
- C. GIACON, La Seconda Scolastica, I, Milano 1944, pp. 53-90.
- N. DE ANDREA, Fede e ragione nel pensiero del P., in «Riv. Filos. neoscol.», 1946, pp. 278-97.
- ID., Il razionalismo di P. P., in «Sapienza», 1950, pp. 46-68.
- B. NARDI, Gli scritti del P., in «G. crit. Filos. it.», 1950, pp. 207-16.
- ID., Le opere inedite del P., ibid., 1950-58 (cfr. anche «Enc. Catt.», IX, coll. 1731-34. e Studi [v. sotto]).
- P.O. KRISTELLER, A New Manuscript Source for P.'s Theory of the Soul, in «Rev. intern. Philos.», 1951, pp. 144-57.
- ID., Two Unpublished Questions on the Soul of P. P., in

فضروري للعامة. وفي هذا الموقف إرهاص بما سيقول به كنت بعد ذلك بأكثر من ٧٧٠ عاماً.

# ومن أهم مؤلفاته:

- 1. Liber in quo dispatatur penes quid intensio et formarum remissio alternatur, nec minus parvitas et magnitudo. Bologna, 1514.
- 2. Tractatus de reactione. Bologna, 1515.
- 3. De immortalitate animae, Bologna, 1516.
- Apologia pro suo tractatus de immortalitate animae.
   Adversus contarenum. Bologna, 1519.
- Defensorium, seu reponsiones ad Aug. Niphum. Bologna, 1519.
- 6. De nutritione et auctione. Bologna, 1521.
- 7. De naturalium effectuum admirandorum causis, seu de incantationes liber. Basel 1525, 1556.
- 8. De fato, libero arbitreo, providentia libri V. Basel, 1525
- 9. Dubitationes in quartum Meteorologicorun Aristotelis librum, Venezia, 1561.

# نشرات ومراجع

- EDIZ. e TRADUZ.: Opera. Basilea 1567.
- Tractatus de immort. animae, ed. G. GENTILE, Messina 1925.
- W. H. HAY, Haverford College, Pennsylv. 1938 (facsim. dell'ed. princeps, tr. ingl.).
- G. MORRA, Bologna 1954 (con tr. it.).
- De fato, de libero arbitrio et de praedestinatione, 1º ed. compl. e crit. di R. LEMAY, Padova 1957.
- di *De naturalium effectuum* (in *Opera*, pp. 6-328), ripr. in corso, Hildesheim.
- Corsi inediti dell'insegnamento padovano, I: «Super libello De substantia orbis expos. et quaestiones quattuor» (1507), a cura di Ant. POPPI, Padova 1966. Cfr. (Grande Antol. filos.», VI, pp. 678-731.
- -- IX, pp. 1982-86.
- XI, pp. 622-26.

وهناك تابع دروس الكساندر دي هالس وجان دي لاروشيل وايدرجو Eudes Rigault الذين علموه مذهب أوغسطين. لكنه درس بعض مؤلفات أرسطو، واعتنق مذهب أرسطو في بداية تطوره الفكري كها تشهد على ذلك نقوله الكثيرة عن أرسطو في مؤلفاته الأولى. لكنه ما لبث أن تخلى عن فلسفة أرسطو في مؤلفاته التالية. وقد انخرط، وهو في باريس، في سلك الرهبانية الفرنسيسكانية. وصار اكثر ميلاً الى فلسفة أوغسطين.

ولما حصل على البكالوريوس في سنة ١٧٤٣ قام بتدريس الكتاب المقدس، ثم شرح كتاب والأقوال بالمطرس اللمباردي في سنة ١٢٥٠ ـ ١٧٥١ . وفي سنة ١٢٥٤ حصل على اجازة التدريس (ما يعادل الدكتوراه اليوم) . لكن الصراع ضد تولي الرهبان التدريس في جامعة باريس ( راجع مادة : توما الأكويني ) آخر حصوله على حق التدريس في جامعة باريس الى ٧٧ أكتوبر سنة ١٢٥٧ . لكن لم يستمر طويلاً ، إذ اختاره قبيل ذلك اتباع الطريقة الفرنسيسكانية في فبراير سنة ١٢٥٧ مرشداً عاماً للطريقة ، وبقي في هذا المنصب حتى سنة ١٢٧٧ حين عبن كاردينالاً . وأسقفاً لألبانو Albano ودعي لحضور مجمع ليون Lyon ( في منت ١٢٧٤ وقد أعلنه قديساً البابا ومكستوس الرابع .

### مذهبسه

من المعتاد أن يقال عن مذهب بونافنتورا أن و الفلسفة واللاهرت والتصوف امتزجت فيه دون أن تختلط و ذلك أنه رأى أن الفلسفة لا تكفي وحدها لحل بعض المسائل ولا بدلما من اللاهرت، وهذا بدوره قد لا يكفي فيحتاج الى التصوف. ويتضح هذا جلياً من نظريته في المعرفة.

# أ) نظرية المعرفة :

يقسم بونافنتورا المعرفة الى ثلاثة أنواع:

١ حسية ، وهي التي تدرك الأمور المادية بواسطة
 الحواس .

ل علمية ، وهي التي تستند الى التجريد العقلي .
 وحكمية ، وهي التي تستعين بالاشراق الإلهي .
 والمعرفة الحسية لا تتم بمجرد انتزاع النوع من

- «Mediaev. a. Humanistica» (Boulder), 1955, pp. 76-101.
- C. WILSON, P.'s Criticism of Calculator, in «Isis», 1953, pp. 355-62.
- B. NARDI, Di una nuova edizione del «De immort. an.», an.», in «Rass. Filos.», 1955, pp. 149-74.
- ID., Corsi inediti di lezioni di P. P., in «Studi in onore di Gino Funaioli», Roma 1955, pp. 252-83.
- ID., Saggi sull'aristotelismo padovano dal sec. XIV al XVI, Firenze 1958.
- ID., Studi su P. P., Firenze 1965.
- É. GILSON, Autour de P.-Problématique de l'immortalité de l'âme en Italie au début du XVI siècle, in «Arch. Hist. doct. litt. m.å.», 1961, pp. 163-279 (cfr. su esso e tutta la questione.
- F. M. VERDE, in «Sapienza», 1963, pp. 154-65).
- SAITTA, II, pp. 259-338.
- D. A. JORIO, The Problem of the Soul a. the Unity of Man in P. P., in «N. Schol.», 1963, pp. 293-311.
- G. DI NAPOLI, L'immortalità dell'anima nel Rinascimento, Torino 1963.
- T. GREGORY, Aristotelismo, in «Grande Antol. filos.», VI, pp. 618-26.
- GARIN, II, pp. 508-35, 565-70. Cfr. la bibl. nel-l'ed. cit. del MORRA, pp. 17-31. Per l'influsso del P. sul libertinismo francese con la conseguente polemica contro di lui, v. la lunga introd. di H. BUSSON, alla sua antol. del De incantationibus (Les causes des merveilles de la nature), Parigi 1930.

# بونافتنـــورا

#### Bonaventura

فيلسوف مسيحي ، يلقب بـ ( العالم السراقي ) ولد في Bagnoregio ( نواحي Viterbo في وسط إيطاليا ) حوالى سنة ١٢٧١ أو سنة ١٢٧١ . وتوفي في ليون Lyon سنة ١٢٧٤ .

سافر الى باريس لتلقى العلم حوالي سنة ١٢٣٨ ،

مدركات الحسّ ، لأن النفس فعالة وليست منفعلة فقط في حالة المعرفة الحسية ، بناء على المبدأ الميتافيزيقي الذي يقول : وإنالأدني لا يمكن أن يؤثر في الأعلى ، والمحسوس أدن من النفس روحية . والذي يحدث في المعرفة الحسية هو أن العضو الحاس ينفعل أولا بالاجسام ، ثم ترد النفس هذا الفعل فتقوم بنشاطها الذاتي ، وذلك بتكوين الأنواع والكليات بوجه عام .

ولا توجد في النفس معرفة فطرية \_ ولهذا يقول صراحة أن العقل هو مثل لوحة بيضاء Intellectus est... sicut tabula rasa (In II Sent. d. 3p. 2, q. 1. f. 5; II a 118 ويستند بونافنتورا ها هنا الى ما يقوله أرسطو عن التجريد لكنه لا يأخذ بالتمييز الأرسطى ـ وفي أثره تفسير ابن سيناً بين العقل المنفعل والعقل الفعَّال، لأنه لا يريد أن يتصور العقل منفعلًا خالصاً ، ولهذا يقول ان كليهما يؤثر في الآخر فعلًا وانفعالًا، وليس احدهماانفعالًا خالصاً، لكن ادراك الحقيقة لا يتم في نهاية الأمر إلا بواسطة ونور غير مخلوق، هو الاشراق الإلهي على النفس، ومعرفة الله تأتي من حيث هو علة فاعلية وعلة نمائية للموجودات: فبوصفه علَّة فاعلية يمنح الوجود العقلي، ويوصفه علة غائية يجرك القوة على الفعل. ولهذا فإن الاشراق ينحل إلى «الرؤية في العلل الأزلية» Visio in rationibus aeternis فالنفس، في كل فعل من أفعال المعرفة تحيل الشيء إلى العلة الأزلية، إلى قيمته المطلقة الثابتة في الوجود المطلق، وهو الله، أي في صورته النموذجية idea exemplaris ، والغاثية هي التي تقود الصيرورة في العقل.

# ب) وجود اله:

وعند بونافنتورا أن وجود الله هو أوضع الحقائق. لكن أخطاء ثلاثة يمكن أن تحجب هنا هذه الحقيقة البيّنة وهي : الخطأ في التصور ، الحظأ في الإستناج . فقد يحدث ألا نفهم جيداً معنى كلمة : « الله » : وذلك ما حدث للوثنيين حين تصوروا أن الله هو كل موجود أعلى من الإنسان وقادر على التنبؤ بالمستقبل ـ وقد يحدث أن نخطى ، في البرهان ، كها حدث لأولئك الذين استنتجوا من كون الأشرار لا يعاقبون في هذه الدنيا أنه لا يوجد إله ـ وقد يحدث ثالثاً من عجز العقل عن أن يدفع البرهنة الى نتيجتها النهائية ، فيتوقفون عند تأثيرات الأجسام المادية والنجوم .

لكن حتى لو احتطنا من هذه الأخطاء الثلاثة ، فإن

معرفة الله ليست بالأمر السهل ، كها يلوح بادىء الأمر .
ذلك أن المعرفة على ضربين: الادراك ، والاحاطة ،
والادراك هو بجرد العلم بوجود الشيء ، أما الاحاطة فهي
المعرفة التامة بماهيته . ومن الواضح أن الاحاطة لا تتحقق
إلاّ إذا كانت ماهية العالم في مرتبة أو مستوى المعلوم . لهذا لا
يمكن الانسان أن يعرف الله معرفة إحاطة ، للفارق الهائل في
المرتبة أو المستوى بين الله وبين الانسان . لهذا لم يبق إلا أن
نعرف الله معرفة ادراك ، أي أن نشهد حضوره بيقين .

# ولدى الانسان ثلاثة طرق لإدراك الله:

١ ـ الطريق الأول هو أن وجود الله حقيقة فطرية في عقل كل انسان . ولا يقصد بذلك أننا ندرك ماهيته بالفطرة انما ندرك بالفطرة وجوده فقط . وتفسير ذلك أن الله حاضر في النفس ، والنفس تدرك نفسها ، وبالتالي تدرك الله الأنه حاضر فيها .

٧ ـ والطريق الثاني هو الذي يقود الى الله من خلال المخلوقات . ويمكن البرهان بمجرد التطبيق لمبدأ العلية . وهذا المبدأ لا يسمح فقط باستنباط العلة من المعلول ، بل وايضاً بالصعود من المعلول الى العلة فإن كان الله هو علة الأشياء حقاً ، فلا بد أن يكون من الممكن الابتداء من الأشياء للصعود إلى وجود الله ، أي أن نتعرفه ابتداء من معلولاته . ويستوي في هذا أن نبداً من أي محسوس كائناً ما كان .

٣ ـ والطريق الثالث هو الذي ابتدعه القديس أنسلم ، وهو أن تصور ماهية الله تقتضي وجوده ، اذ اكمل كائن يمكن تصوره لا بد أن يكون موجوداً ، ما دام الوجود كمالاً من كمالاته .

# ج) الخلق:

لكن هذه البراهين لا تبين لنا كيف خلق الله الموجودات. الله علة الموجودات. لكن هل هو علتها التامة أو الجزئية، الصورية أو المادية ؟ والجواب عن هذا السؤال عند بونافنتورا هو أن تأثير العلة يكون أشمل، كلها كانت أكمل. والله هو أكمل موجود يمكن تصوره لهذا كان فعله في الايجاد أشمل ما يمكن تصوره. انه اذن العلة النامة لكل ما هو موجود. وهكذا يكون الحلق من العدم الذي لم يسبقه شيء. فالله خلق العالم اذن من العدم.

يأتي بعد ذلك سؤال آخر لا يقل عن الأول أهمية

وهو: متى خلق الله العالم من العدم؟ والجواب عند بونافنتورا أن من التناقض ان يقال ان الله خلق العالم من العدم في زمان معلوم، فيا دام العالم لم يوجد قبله شيء، فإنه حتماً لم يوجد قبله زمان، وبالتالي لا يمكن التحدث عن زمان جرى فيه فعل الخلق، بل وجد الزمان مع الخلق. ويتناول بونافنتورا بالتفصيل مشكلة أزلية العالم. فيسوق براهين لإثبات استحالة ازلية العالم:

 البرهان الأول هو أنه لو كان العالم أزلياً لكان لامتناهياً ، واللامتناهي لا يقبل أن يضاف البه شيء فكيف اذن نضيف الأيام المقبلة على ما لا نهاية له من الأيام الماضة ؟!

٢ - البرهان الثاني: القول بأزلية العالم يناقض المبدأ القائل باستحالة ترتيب ما لا نهاية له من الحدود. ذلك أن كل ترتيب (نظام) يبدأ من بداية ويمر بوسط وينتهي الى نهاية. فلو كانت الدورات الفلكية سرمدية ، فإنه لا بداية لما ولا وسط ولا نهاية. وبالتالي لا ترتيب فيها. لكن تعاقب الأيام والفصول ينفي صحة هذا الزعم ، ويدل على وجود ترتيب.

٣ ـ والبرهان الثالث يقوم على أساس أن اللامتناهي لا يمكن عبوره. فلو كان العالم أزلياً ، أي بغير بداية ، فإنه لا بد أنه مر بما لا نهاية له من الدورات الفلكية . فكيف أفضت الى يوم الناس هذا اذا كانت لامتناهية ، واللامتناهي لا يمكن عبوره ؟!

§ - البرهان الرابع: القول بلانهائية العالم يناقض المبدأ القائل بأن المتناهي لا يمكن أن يحيط باللامتناهي . فلو قلنا بأزلية وأبدية العالم ، لوقعنا في هذا التناقض وقلنا المتناهي ، وما عداه متناه . وبيان ذلك أن الله وحده هو اللامتناهي ، وما عداه متناه . وأرسطو يعلمنا أن كل حركة سماوية أنما يحركها عقل . فلو كان العالم لامتناهياً ، لكانت الحركات السماوية لامتناهية . لكن هذا العقل هو متناه ، لأن الله هو وحده اللامتناهي ، وما عداه متناه . فكيف يحيط هذا العقل ، وهو متناه ، بحركات سماوية لامتناهية ؟! هذا عال ، فالفرض الاصلي عال ، وهو أن يكون العالم بلا بداية ولا نهاية .

والبرهان الخامس والاخير الذي يسوقه بونافنتورا
 لبيان استحالة سرمدية العالم هو استحالة أن يوجد معا ما لا

نهاية له من الكائنات المعطاة معاً. ان العالم خلق من أجل الانسان ، لأنه لا يوجد فيه شيء لا يتعلق بالانسان على نحو ما بين الانحاء. واذن لم يوجد العالم دون إنسان ، وما دام لكل انسان نفس خالدة ، فلو كان العالم ازلياً ، لكان موجوداً معاً الأن ما لا نهاية له من النفوس الخالدة . وهذا عال كها قلنا ، لأنه لا يمكن أن يوجد معاً ما لانهاية له من الموجودات . فالفرض الأول باطل وهو أن يكون العالم سرمدياً .

د) وهذا الخلق لما كان من صنع الله فلا بد أن تكون فيه آثاره ، وهذا هو ما يسمى باسم و المناظرة الكلية ، Analogieuniverselle بين الخالق والمخلوقات . ومعنى هذا أن ثمّة تناظراً بين الله والموجودات، لكن مع مراعاة الفارق الهائل بينها . فالتناظر هنا هو بين النموذج والنسخة . ويتجل ذلك أعلى ما يتجل في النفس : ففيها الثالوث الذي في الله : اذ فيها ثلاث قوى : الذاكرة ، والمعقل، والإرادة . وفي الله وحدة في الماهية وثلاث في القوى . والأب يلد المعرفة السرمدية التي في الكلمة ، والكلمة بدورها ترتبط بلاب بواسطة الروح القدس، فكذلك الذاكرة بما تحتوي بلاب من صور وأفكار تولّد معرفة الأفكار، والمحبة هي التي عربط بين كليهها.

لكن النفس بعد الخطيئة في حاجة الى تطهيز ، وهذا التطهير لا يمكن أن يأتي إلا من سلطة أعلى ، أي من الله ، وذلك بفضل منحة إلهية هي اللطف الإلهي Grâce والغرض الأساسي من اللطف الإلهي هو جعل الانسان قادراً على النجاة وتحقيق الغاية منه . أن الله أ، بملاء وجوده، قد خلق نفساً عاقلة قد قدر لها السعادة الأبدية . لكنها بالخطيئة الأولى سقطت ، ولا منجاة لها إلا بلطف إلهي . ونجاتها تقوم في اكتسابها للخير الاسمى .

واللطف الإلمي يقوم بثلاث عمليات: التطهير، التندير، التكميل، وهذه العمليات الثلاث هي التي سبق وأن حددها التصوف المنسوب الى ديونسيوس الأريوفاغي، وقد رأى بونافنتورا أنه بفضل هذه العمليات الثلاث تعود للنفس صورتها الإلمية الأصلية deiformis النفوف من التصوف هو: الصعود في الدرجات التي تؤدي الى الله. ويسلك الانسان هذا الطريق اذا استعمل قواه الثلاث: الذاكرة، العقل، الارادة، على الوجه الذي ينبغي، إن

### مسراجع

- W. A. Hollenberg: Studien zu Bonaventura, Berlin, 1862.
- Sorrento: S. Bonaventura e la sua dottrina. Napoli. 1890.
- G. Palhoriès: Saint Bonaventure, Paris, 1913.
- Et . Gilson: La philosophie de Saint Bonaventure, I<sup>er</sup> ed. 1923, 2<sup>e</sup> 1943, Vrin, Paris.
- J. M. Bissen: L'exemplarisme divin selon Saint Bonaventure, Paris, Vrin 1929.
- J. Fr. Bonnefoy: Le Saint Esprit et ses dons selon Saint Bonaventure, Paris, Vrin, 1929.

# بونكاريه (هنري)

### Henri Poincaré

عالم رياضي فرنسي وباحث في المناهج العلمية ونقد العلم.

ولد من أسرة ممتازة في نانسي في ٢٩ أبريل سنة ١٨٥٤، وهو ابن عم ريمون بونكاريه الذي كان رئيساً للوزراء ورئيساً للجمهورية في فرنسا إبان الحرب العالمة الأولى. وفي سن الخامسة عشرة أبدى اهتمامه بالرياضيات، فدخل كلية لفترة قصيرة. ثم عين أستاذاً للرياضيات في جامعة كان Caen في سنة ١٨٥٩، وبعد ذلك بعامين عين أستاذاً للرياضيات في كلية العلوم بجامعة باريس حيث كان يلقي محاضرات في الرياضيات في المحاضرات في الرياضيات البحتة والرياضة التطبيقية.

وانتخب عضواً في الاكاديمية الفرنسية سنة ١٩٠٨. وتوفى في باريس في ١٧ يوليو سنة ١٩١٢. وإنتاجه غزير يشمل ٣٠ كتاباً وأكثر من خمسمائة بحث أصيل.

#### راؤه

نقد بونكاريه الرياضيات، والعلوم، وانتهى من نقده إلى تقرير أمرين:

الأول: هو أن العقل يتمتع بحرية تجربة واسعة في إبتكار المفهومات في الرياضيات والعلوم. النفس ، وقد خلقها الله على صورته ، تستطيع ـ بعد تلطخها بالخطيئة ـ أن تتطهر وتستنير وتكمل لتسترد صورة الله نقية صافية .

واللطف الإلمي اذا نزل بالنفس تملك جوهرها وقواها معاً. انه ينزل على حرية الارادة وعلى الأفعال المتوقفة على حرية الارادة . ومتى ما استولى عليها رتبها على الوجه الأتم، وثمة ثلاث عمليات تحدد حياة النفس: أن تبحث عن الله خارجها ، ان تبحث عنه فوقها . واللطف يعيد النفس الى داخلها ، كي ترتب ملكاتها ، ثم عليها أن تركز حياتها في داخلها . ويتلو ذلك أن تسعى الى كما له الخارق للطبيعة ، أي ما فوق ذاتها . ويصف بونافتورا كما على اساس تجربة حية شخصية ، ولهذا لا يمكن وصفها بعبارة عامة . غير أن بونافتورا يؤكد أن رؤية الله غير متاحة لنا في هذه الحياة الدنيا ، مها صعدنا في مدارج السفر الى الله .

وهكذا نجد أن مذهب بونافنتورا يمثل ذروة التصوف النظري .

# نشرات مؤلفساته

النشرة الأساسية المعتمدة لمؤلفات بونافنتورا هي :

S. Bonaventurae: Opera omnia. Edita studio et cura p.p. Collegii S Bonaventurae... anecdotis aucta prolegomenis scholiis notisque , ad illustrata.

Claras Aquas ( Quaracchi) , 10 Vols. in -40, 1882 - 1902.

# وهذه اجزاؤها :

I- IV In IV sent. comment.

V: Opuscula theologicae.

VI: Comment. in Sacram scripturam.

'VII: Comment, in Evang. S. Lucae.

VIII: Opuscula varia ad theolog, mystic, et res ordinis F. M. spectania.

IX: Sermones.

X: Complementum,

والثاني: إن النظريات الرياضية والعلمية هي في جوهرها اصطلاحية وفروض ميسّرة.

# ١ - فلسفة البرهان الرياضي:

وفي كتاب والعلم والفرض، (ص ٩- ٢٨) بحث بونكاريه في طبيعة البرهان الرياضي، فبدأ بأن تساءل عها إذا كانت الرياضي، فبدأ بأن تساءل عها إذا كانت الرياضيات ـ إذا كانت تقوم على أساس القياس لا يستطيع أن ترجع إلى تحصيل حاصل هائل. وإن القياس لا يستطيع أن يعلمنا أي شيء جديد في جوهره، فإذا كان كل شيء يجب أن يخرج من مبدأ الذاتية، فيجب أن يكون في الوسع رده إليه كذلك . . . والبرهان القياسي يظل عاجزاً عن إضافة أي شيء إلى المعطيات التي نقدمها له، وهذه المعطيات تنحل إلى بعض من البديهيات . وليس للمرء أن يجد شيئاً غيرها في النتائج،

لكننا، مع ذلك، نجد الرياضي يقول لنا إنه يعمم قضية معلومة من قبل. فهل المنهج الرياضي يسير من الجزئي إلى العام ؟ وإذا كان كذلك، فكيف يمكن أن يسمى استدلالياً ؟ وفضلاً عن هذا، فإنه إذا كان علم العدد تحليلياً خالصاً، فيبدو أن العقل الممتاز بعض الامتياز يستطيع، بنظرة واحدة، أن يدرك كل حقائقه.

وفإذا لم يكن في وسع المرء التسليم بهذه النتائج، فيجب
 الاعتراف بأن للبرهان الرياضي نوعاً من القوة الخالقة الخاصة،
 وأنه بالتالي يتميز من القياس، (ص ١١).

ما هذه القوة الخالقة الخاصة، انها وقوة العقل الذي يعرف نفسه قادراً على تصور التكرار، إلى غير نهاية، لفعل واحد، ما دام هذا الفعل كان ممكناً مرة. فللعقل عن هذه القوة عيان مباشر، ولا يمكن أن تكون التجربة بالنسبة إليه غير مناسبة لاستخدامها، وبهذا، للشعور بهاه (والعلم والفرض، ص ٢٣ ـ ٢٤).

وعلى هذا يرى بونكاريه أن البرهان الرياضي يقوم على أساس البرهان بالإنابة Raisonnement par recurrence أو ما يسمى أيضاً باسم الاستقراء الرياضي نظراً للشبه بينه وبين الاستقراء التجريبي، إذ كلاهما يعمّم بأن ينتقال الى التعليق على كل الأحوال. ولكن بين الاستقرائين فارقائع منتقلا إلى من حيث ان الاستقراء التجريبي يبدأ من الوقائع منتقلا إلى القوائين، وليست به دقة، بل فيه عنصر المجازفة وعدم الاحكام، أما الاستقراء الرياضي فدقيق، يبدأ من خاصية أساسية للسلسلة اللامتناهية من الأعداد الصحيحة القائمة على

أساس أن كل عدد يتكون بإضافة الوحدة إلى العدد السابق، إلى غيرنهاية، منتقلًا إلى تطبيق هذه الخاصة على بفية سلسلة الأعداد اللامتناهية.

وهذا البرهان بالإنابة هو في نظر بونكاريه والبرهان الرياضي من الطراز الأول، ووهو النموذج الحقيقي للأحكام التركيبية القبلية، (دالعلم والفرض، ص ٢٣) ولبيان حقيقة البرهان بالإنابة تفصيلاً راجع كتابنا: دمناهج البحث العلمي، (ص ١٠٦ - ١٠٨، القاهرة سنة ١٩٦٢).

# ٢ ـ الفروض في العلم :

ويعزو بونكاريه إلى الفروض في العلوم بأنواعها، دوراً كبيراً جداً. وينتقد العبارة المشهورة التي قالها نيوتن: «أنا لا اتخيل فروضاً» بأن يؤكد أنه لا علم بغير فرض، لأن قيمة العلم والحقيقة بوجه عام تتوقف على اصطلاح convention يصطلح عليه. ونحن في اختيارنا لفرض ما نسترشد باعتبارات اليسر والسهولة Commodité.

ومن هنا يقول في ميدان الرياضيات، وإن البديهيات الرياضية ليست أحكاماً تركيبية قبلية، ولا وقائع تجريبية. إنها اصطلاحات Conventions. واختيارنا، من بين كل الاصطلاحات الممكنة، يسترشد بوقائع تجريبية، لكنه يظل حرًّا ولا يتحدد إلَّا بضرورة تجنب التناقض. وإذن ما الرأي في هذا السؤال: وهل الهندسة الإقليدية صحيحة ؟، الرأى هو أنه سؤال لا معنى له. انه شبيه بالسؤال عما إذا كان النظام المترى صحيحاً، بينها القياسات القديمة باطلة، وعها إذا كانت الاحداثات الديكارتية صحيحة، والأحداثات القطبية باطلة! إن هندسة ما لا يمكن أن تكون أصح من هندسة أخرى، بل يمكن أن تكون فقط أيسر منها Plus commode . والهندسة الإقليدية هي وستظل ـ أيسر هندسة : أولًا، لأنها هي الأبسط، وثانياً، لأنها أكثر انطباقاً على خواص الأجسام الصلبة الطبيعية، هذه الأجسام التي تقترب منها أعضاؤنا وأبصارنا، ومنها نصنع آلات القياس، (والعلم والفرض، ص ٦٦ وما يتلوها).

وكذلك الشأن في علم الفلك والفيزياء وسائر العلوم، بعض الفروض أيسر من البعض الآخر.

# ٣ ـ قيمة العلم:

لكن ليس معنى هذا أن العلم، من حيث هو وسيلة

للمعرفة، عديم القيمة، وأن قيمته الوحيدة في تيسير العمل. يقول بونكاريه: ولا يمكن أن نقول إن العمل هو الغاية من العلم، وإلا فهل ينبغي علينا أن ندفع بالبطلان الدراسات التي قامت عن النجم المسمى بالشعرى العبور Sirius، بحجة أن من المحتمل ألا يكون لنا أدنى تأثير على هذا النجم؟ في نظري أنا، الأمر على العكس من ذلك: إن المعرفة هي الغاية، والعمل هو الوسيلة» (وقيمة العلم، ص ٣٢٠).

وفيها يتصل بدور العالم في صنع العلم، يؤكد بونكاريه أن العالم لا يخلق الواقعة العلمية من العدم، بل يصنعها من الواقعة الغليظة fait brut وتبعاً لذلك فإنه لا يصنعها كها يريد وبحرية. وكل ما يخلقه العالم في واقعة ما هو اللغة التي يعبر بها عنها.

ويقول: دحين نتساءل: ما هي الفيمة الموضوعية للعلم؟ فإن هذا لا يعني: هل العلم بجعلنا نعرف الطبيعة الحقيقية للأشياء: بل معناه هو: هل هو يجعلنا نعرف العلاقات الحقيقية بين الأشياء.

ويرفض بونكاريه كل نفعية وضعية، وكل محاولة لإخضاع البحث العلمي للتطبيق. يقول: وإن العلم الذي يُطلُب من أجل تطبيقاته فقط هو مستحيل. فالحقائق لا تكون خصبة إلا إذا ارتبطت بعضها ببعض. فإن لم يتعلق المرء إلا بتلك التي يترقب المرء منها نتيجة مباشرة، فإنه ستعوزه الحلقات الوسطى، ولن تكون هناك سلسلة متصلة» (وقيمة العلم» صلام). ويقول: وإن الواقعة المنعزلة تلفت كل الأنظار: نظر الرجل العادي ونظر العالم، لكن الشيء الذي لا يستطيع أن يراه غير العالم الفيزيائي الحقيقي هو الرابطة التي توحد عدة وقائع تماثلها عميق، ولكنه خفيّ. . . إنه يستشعر تحت الواقعة الغليظة، روح الواقعة (الكتاب نفسه ص ٢٧).

لكن هذا لا يمنع من نشدان المنفعة التطبيقية للعلم، لكن بشرط أن تكون المنفعة بمعناها العالي النزيه. وبونكاريه يعزو إلى الرياضيات ثلاثة أغراض:

1 - انها ينبغى أن تقدم أداة لدراسة الطبيعة.

 ٢ ـ انها ينبغي أن تساعد الفيلسوف على تعمق فكرة العدد والمكان والزمان.

٣ ـ وخصوصاً أن لها هدفاً جمالياً: فأصحاب الرياضيات
 يجدون فيها متعة شبيهة بالمتعة التي يشعر نها المره من الرسم

والموسيقى. إنهم يعجبون بالانسجام الدقيق بين الأعداد والأشكال، ويدهشون حين يفتح لهم كشف جديد أفقاً غير منتظر (الكتاب نفسه ص ١٣٩)

### ٤) الاحتمال والصدفة:

والاحتمال Probabilité يلعب دوراً كبيراً في المعرفة العلمية، واطراح الاحتمال معناه القضاء على العلم. ذلك أن حال ظاهرة ما يتوقف على شيئين: الحالة التي بدأت منها، والقانون الذي تبعاً له تتغير حالتها. لكن قد يجدث كثيراً أن نعرف القانون، دون أن نعرف الحالة المبدئية. ولا مفرَّ حينتذ من اللجوء إلى حساب الاحتمال. وثم أحوال أخرى يكون المجهول فيها ليس فقط الحالة المبدئية، بل وأيضاً القوانين. ثم ان الظروف هي من التعقيد والتشابك بحيث يكفي أن يخفي عنا عامل صغير، لكي نخفق في تحديد الناتج. وقد يحدث أن يكون لسبب صغير جداً \_ بندّ عنا إدراكه \_ نتيجة كبيرة لا نستطيع أن نتبينها. والظواهر تخضع لقوانين الصدفة حينها تكفى فروق صغيرة في الأسباب لاحداث فروق كبيرة في النتائج. وهذا ينطبق بوجه خاص في ميدان التاريخ. وأكبر صدفة هي ميلاد رجل عظيم. فبالصدفة وحدها التقت خليتان تناسليتان مختلفتا الجنس (ذكر وأنثى) كانت كلُّ منها تحتوي من ناحيتها على العناصر المستسرّة التي أدى فعلهما المتبادل إلى إنتاج العبقرية. وكان يكفي القليل جداً كي لا يتم الاخصاب، وكان يكفى أن ينحرف الحيوان المنوي بمقدار عشر مليمتر لكيلا يولد نابليون، فيتغير بذلك مصير القارة الأوروبية («العلم والمنهج»

# مؤلفات بونكاريه في فلسفة العلم ومناهج البحث

- La Science et l'hypothèse, Paris, Flammarion 1962
- La Valeur de la Science, Paris, 1905, Flammarion
- Science et Méthode. Paris, 1906 Flammarion
- Dernières pensées, Paris, 1913 Flammarion

وقد جمعت مؤلفاته في ١١ مجلداً ونشرت في باريس ١٩٢٨ ـ ١٩٥٦ ويتضمن المجلد الثاني ترجمة لحياته بقلم .G Darbon كمايتضمن المجلد الحادي عشر المحاضرات التي القيت بمناسبة الذكرى المئوية لميلاده. لكن انتخابه ألغي، بعد سنة اشهر، فيا تولت حكومة الادارة الحكم في فرنا في انقلاب ١٨ فركتيدور. وإبان امبراطورية نابليون صار في سنة ١٨٠٥ مستشاراً لمحافظة الدوردوني Dordogne، وفي سنة ١٨٠٦ ناثب محافظ برجراك. وبعد سقوط نابليون وإعادة الملكية في سنة ١٨٠٥، انتخب مين نائباً عن بلدة برجراك في المجلس النيابي وعين مستشاراً للدولة، وعضواً في لجنة الداخلية. المياب وعين مستشاراً للدولة، وعضواً في لجنة الداخلية. أبدأ الى أن يلعب دوراً أساسباً في السياسة، لأنه في نفس الوقت كان مشتغلاً بأمور الفكر، وكان يسجل «يومياته» التحد من أهم الآثار الفلسفية النفسانية.

وانتاجه غير منتظم، بل هو في غالبه شذرات، أو دراسات جزئية في موضوعات من علم النفس ونظرية المعرفة والأخلاق والدين والتعليم الخ. وأهم أبحاثه:

١ ـ وتأثير العادة في ملكة التفكير،، سنة ١٨٠٢.

٢ ـ وفي تحلل التفكير، سنة ١٨٠ .

٣ ـ والادراك المباشرة، سنة ١٨٠٧

٤ - دبحث في الادراكات الغامضة، سنة ١٨٠٧.

وبحث في العلاقات بين الجانب الفيزيائي
 والجانب المعنوي في الانسان،
 مسنة ١٨١١

٦ - دبحث في أسس علم النفس، سنة ١٨١٢.

٧ ـ «الفحص عن دروس في الفلسفة تـالـيف
 لارومجيره أو «تأملات في مبدأ علم النفس وحقيقة معارفنا
 ونشاط النفس»، سنة ١٨١٧.

٨ ـ «شذرات متعلقة بأسس الأخلاق والدين، سنة
 ١٨١٨.

٩ - وفحص نقدي عن آراء دي بونالد، سنة
 ١٨١٨.

 ١٠ ـ وتأملات جديدة في العلاقات بين الجانب الفيزيائي والجانب المعنوي في الانسان، سنة ١٨٢٠.

١١ ـ ومقال عن وليبتس، نشر في وكتاب السير العام».

لا بد من أجل دراسة فكر مين دي بيران ـ من بيان

مراجع

- Ed. Le Roy: «Science et Philosophie» in Revue de Métaphysique et de Morale, Vol. 7 (1899), P. 375, 503, 706; vo. 8 (1900) p. 37.
- J.S. Hadamard: The Early Scientific Work of Henri Poincaré. Ricc Institute Pamphlet, Vol. 9, n. 3, Houston, Texas 1922.
- Idem: The later Scientific Work of Henri Poincaré.
   ibidem, vol. 20, n. 1 Houston, 1933.
- Revue de Metaphysique et de Morale vol. 21.
   (1913), pp. 585-718.
  - A. Roy: La Théorie de la physique chez les Physiciens contemporains, 1907.

بسيران

### Maine de Biran

فيلسوف نفساني فرنسي . ولد في برجراك Bergerac في ١٩ نوفمبر سنة ١٧٦٦ . وتوفي في ٢٠ يوليو سنة ١٨٧٤ في باريس . في باريس .

اسمه الاصلي هو François - Pierre Gontier de Biran ، ولد في أسرة عريقة أصلها من اقليم ليموج ثم استقرت في اقليم Périgord في القرن الرابع عشر، وحينها بلغ العشرين من عمره اتخذ اسم Maine de Biran. وتعلُّم أولًا في مدارس وأصحاب العقيدة، Doctrinaires في مدينة Périgueux حيث درس المنطق والمتافيزيقا والفيزياء والرياضيات. ولما بلغ التاسعة عشرة من عمره ذهب الى باريس وانخرط في الحرس الخاص بالملك. وفي يومي ٥ و ٦ اكتوبر سنة ١٧٨٩ دافع عن قصر فرساي ضد الثوار، ولما تقرر تسريح الحرس الخاص، بقى مين دي بيران في باريس، وتعمق في دراسة الرياضيات. وحوالى سنة ١٧٩٣ صارت إقامته في باريس خطراً على حياته بوصفه احد جنود الحرس القدماء الخاص بالملك . فترك باريس وعاد إلى أقليم بريجور Périgord. ولما سقط روبسبير في سنة ١٧٩٥ صار مين أحد المديرين الاثنين لمحافظة الجيروند. وفي سنة ١٧٩٧ انتخب في مجلس الخمسمائة،

علاقته بفلسفة كوندياك وتلاميذه: شارل بونيه، وكابانيس، ودستوت دي تراسي. وهم جميعاً بمن فيهم مين دي بيران يتحدثون عن كوندياك باعتباره واستاذهم المشترك، وبيران نفسه يقول في رواية أولى لبحثه دفي تحلل الفكره (حوالى سنة ١٨٠٥): وعلى الرغم من أن تفكيري الخاص أفضى بي الى طريقة نظر مضادة لطريقة نظر كوندياك فيهااسميته علم الملكات الانسانية... فإني أقرر مع ذلك بأني تلميذ ومعجب بمؤلف وبحث في أصل المعارف الانسانية ووفن التغكير والبرهنة وغير ذلك من المؤلفات، وهذا المؤلف هو كوندياك.

وسنتناول فيها يلي الموضوعات الرئيسية التي تناولها بيران وموقفه منها:

### ١ \_ العادة:

سنة 1۷۹۹ طرح والمعهد الفرنسي، موضوعاً للمسابقة عنوانه: وحدد تأثير العادة في ملكة التفكير، وبعبارة أخرى، بين الأثر الذي يحدثه في كل ملكة من ملكاتنا العقلية كثرة تكرار نفس العمليات. فتقدم بيران ببحث في هذا الموضوع نال به تقدير ومشرف جداً، دون أن ينال الجائزة، ثم أعاد والمعهد، نفس الموضوع فعدل بيران في بحثه الأول ونال الجائزة.

يبدأ بيران، بوصفه تلميذاً خلصاً لمذهب كوندياك، من الاحساس.. ويستخدم في التعبير عنه كلمة وانطباع impression لكنه يجدّد أنه يقصد نفس المعنى المفهوم من الاحساس، ويضيف قائلاً: وإن ملكة قبول انطباعات هي الكائن الأولى والاعمّ بين كل الملكات التي تتجل في الكائن العضوي الحيّ. إنها تشتمل عليها جيعاً: إذ لا يمكن تصوّر ملكة أسبق منها أو بدونها، (والعادة، ص ١٢). ويقول: واقصد بالانطباع impression ناتج فعل موضوع في جزء حيّ.

والانطباع يكون سلبياً اذا كنت لا أملك أية وسيلة لمنعه أو تعديله فإنه لمنعه أو تعديله فإنه يكون ايجابياً، أو فعالاً active، مشل أن أحرك أحد أعضائي، وحين أنتقل من مكان إلى آخر فيحدث تغير، وفي هذه الحالة فإن الانطباع يؤلف جزءاً من ذاتي.

بيد أن غالبية الانطباعات هي سلبية وموجبة معاً،

أو منفعلة وفاعلة معاً. وإذا وازنت الحركة الحساسة أو عدّلت فيها، فإن الانطباع يكون ادراكاً perception .

والاحساس اذا تكرر ضعف لأن ونبرة ، العضو تنخفض، مما ينجم عنه اختلال في توازن النظام الحيوي، فيتجه الجهاز العضوي الى رفع النبرة التي انخفضت ، وهذا يجعل الفرد يبحث عن وسائل استثارة متزايدة في الاصطناع، الخ.

ان ما يميز العادة، في نظر بيران، هو ضعف انطباع المجهود بتكراره، وانتقال الوعي الى اللاوعي، حتى انه اذا صار هذا المجهود صغيراً فلن يكون ثمة شعور بالحركة ولا إرادة.

والعادة لا تبدّل انطباعاتنا إلا بسبب سلبيتها. ولو ردّت كل ملكات الانسان الى الاحساس بضروبه المتنوعة، كما يحتسب كوندياك، لأحدثت العادة لها تأثيراً مفسداً. وخير تأثير للعادة هو ذلك المتصل بملكاتنا المحركة.

### ٢ \_ الاحساسات:

ويتناول مين دي بيران موضوع الاحساسات في كل ما كتبه تقريباً حتى مؤلفه الأخير وعنوانه: «أبحاث جديدة في الأنثروبولوجياه.

ينعى بيران على كوندياك ومدرسته، فيها يتصل بالاحساسات، بأنهم وقعوا في خطأ بالغ حين عمموا على الاحساسات ما لا ينطبق إلا على بعضها. فهم مثلا لم يميزوا بين الاحساسات الامتثالية والاحساسات الحسية المحضة، بين الاحساسات التي تقبل شكل المكان وبين تلك التي تقبل شكل الزمان، بين تلك التي تفترض الشعور بالأنا، وبين تلك التي تتم دون شعور...

فجاء مين دي بيران وميّز بين صنفين من الإحساس:

أ) الانطباعات السلبية الخالصة، وهي تظل اجنبية.
 عن القوة المحركة، وبالتالي عن الأنا.

ب) الانطباعات التي تقع على الحواس الحارجة
 بواسطة أسباب خارجية عن الذات والأعضاء الخاصة بهذه
 الحواس خاضعة ـ بدرجات متفاوتة ـ للقوة المحركة.

### ٣ \_ الأنا:

aperception المجهود، والارادة، والادراك البين للأنا هي معاني لا ينفصل بعضها عن بعض، لأنه لا يوجد مجهود إلا وهو إرادي، وكل فعل ارادي ينطوي على مجهود، والمجهود هو الشرط الضروري والكافي للادراك البينِّ. وان الاحساس الباطن هو في نظرى الاحساس بالمجهود أو نشاطنا المحرّك، (بحث في الأسس، ص ٥٠) ووالعلة أو القوة التي تضطلع فعلياً بتحريك الاجسام هي قوة فعالمة نسميها الارادة ، دوالأنا هو بعينه هذه القوة الفعالة، (الكتاب نفسه ص ٨٧). ويعني مين دي بيران بـ «المجهود» معنى أوسع بما نفهمه منه عادة. فعنده ان المجهود ملازم ليس فقط لكل فعل، بل لحالة اليقظة بوجه عام، والمجهود يستمر طالما كان الشخص يسيطر على عضلاته الإرادية. والمجهود مفهوماً على هذا النحو هو والفعل الأول للإرادة، والفعل الارادي، بالمعنى الحقيقي، لا يقوم في وحركات مُحَسِّ بها، بل مفعولة بقوة هي خارج الاحساس ومتفوقة عليه، (وبحث في الأسس، ص ٦٩). وهذه القوة هي قوة فعل وتحريك. وهكذا تتحدد الارادة على أنها قدرة على المبادرة، دون أية علاقة بغاية.

وعند الايديولوجيين Ideologues أنه لا يمكن تصور موجود خارج احساساته، وإدراك الأنبا لا ينفصل عن الاحساسات التي يشعر بها هذا الأنا. أما مين دي بيران وان أقرّ بالشرط الأول من هذا الكلام، فإنه لا يقر بالشرط الثاني، بل يرى أن الشعور بالأنا مرتبط بنوع متميز تميزاً جذرياً عن الحساسية. ان الشعور بالأنا يقوم في الشعور بالمجهود. وآية ذلك أن لذي كل انسان شعوراً باطنأ sens intime بوجود الفردي الواحد الأحد، بينها احساساته وصوره وامتثالاته متعددة وفي تغير مستمر وانه لا توجد واقعة بالنسبة الينا إلا بقدر ما يكون لدينا وعي بوجودنا الفردي وشعور بشيء ما، موضوع أو تغير، يتعاون مع هذا الوعى بالوجود الفردي، الذي نسميه في علم النفس باسم الوعى conscience ، ولا توجد واقعة يمكن أن يقال انها معلومة أو معروفةمن أي نوعه بـدون هذا الـوعى (دوبحث في الأسس، ص ٧٨). وبواسطة احساس الذات بذاتها هذا يتميز الشخص ليس فقط من كل موضوع، بل وأيضاً من إحساساته الخاصة به وأفكاره وامتثالاته.

صحيح أن الأنا إذا تأمل نفسه لا يدرك فوراً أنه جوهر

مستقل عن واقعه، لكنه يعتقد مع ذلك أنه موجود جوهري ويعتقد ذلك بطريقة مباشرة وضرورية.

وقول ديكارت: وأنا أفكر فأنا اذن موجود، يعارضه بيران بقوله: واني أحسّ نفسي أو ادرك نفسي على اني علة حرّة، فأنا اذن علة فعلاً وحقاً، ويقول في موضع آخر: واني أريد، اني أفعل، اذن أنا موجود، (مؤلفاته، نشرة كوزان جـ ٣ ص ١٩٥). وفي كتابه وعلم الانسان، يهاجم ديكارت قائلاً: واذا كان ديكارت قد ظن أنه وضع المبدأ والأول لكل علم، والحقيقة الأولى البيّنة بنفسها حين قال: وأنا أفكر، فأنا أذن شيء أو جوهر مفكر، وفائنا نقول خيراً من ذلك وعلى نحو أكثر تحديداً، مع بيّنة الحسّ البطن التي لا تدحض: وأنا أفعل، أنا أريد، أو افكر في الفعل في ذاتي، فأنا اذن أعرف أني علة، وأنا أذن أوجد فعلاً بوصفي علة أو قوة، (ومؤلفاته غير المنشورة، نشرة نافي جـ ٢ ص ٢٠٤ ـ ١٤٠٠).

ومن هنا لا معنى لوضع الحرية موضع التساؤل: ولأن الحرية أو فكرة الحرية، اذا ما أخذت في ينبوعها الحقيقي، ليست شيئاً آخر غير الشعور بنشاطنا أو بتلك القدرة على الفعل وعلى خلق المجهود المكون لـلانا. والضرورة القابلة هي الشعور بانفعالنا، (مؤلفاته غير المنشورة، نشرة نافى جدا ص ٢٨٤).

# ٤ ـ النفس أو الروح:

لكن لا يوجد أي عيان intuition أو تجربة أو استنباط يسمح لي بالانتقال من معرفة الأنا الى معرفة النفس بوصفها جوهراً مستقلاً. والله وحده، هو الذي يعرف النفس... أما أنا، أي الانسان، فلا يستطيع أبداً أن يدرك النفس و(الروح) إلا مرتبطة ببدن، ولا يعرف الانسان كيف تفعل النفس ولا كيف يتلقى الانطباعات. ولكيا أعرف ما هي نفسي (روحي) monâme فلا بد أن أكون في مكان الله نفسه (معلم الانسان، ص ٢٨٠).

وبالجملة فنحن نعتقد في وجود النفس (الروح) وبضرب من الالهام قوته تجهل نفسها تماماً ولكنه بهذا أشد سيطرة وقوة (والوقائع النفسانية والفسيولوجية، ص ١٣٣). والاخلاق، (ص ٧٧٥). وهذه العلة المطلقة لنفس هي العلة المطلقة لكل جوهر ولكل موجود. ففكرة الله هي اذن الحل الطبيعي لمسار العقل الذي يبدأ من الادراك البين المباشر، ويمر بأفكار العلة المطلقة والجوهر، ويصل الى فكرة الله.

### مراجع

- P. TISSERAND: L'anthropologie de Maine de Biran, ou la science de l'homme. Paris, Alcan, 1909.
- A. DE LA VALETTE MONBRUN: Essai de biographie historique et psychologique, Maine de Biran, d'après de nombreux documents inédits, Fontemoing, 1914.
- L. BRUNCHVICG Le progrès de la conscience dans la philosohpie occidentale, t. II. Paris, Alcan, 1927.
- V. BELBOS Maine de Biran et son œuvre philosophique. Paris, Vrin, 1931.
- G. LE ROY: L'expérience de l'effort et de la grâce chez Maine de Biran. Paris, Boivin, 1937.
- --- R. VANCOURT: La théorie de la connaissance chez Maine de Biran. Paris, 1941. 2<sup>e</sup> éd. Aubier, 1944.
- H. GOUHIER: Les conversions de Maine de Biran.Paris, Vrin, 1947.

# بیکون (فرانسیس)

# Francis Bacon, Baron of Verulam, Viscount St. Alban.

فيلسوف وسياسي انكليزي. ولد في ٢١ ينابر سنة ١٩٦٦ في الدن، وتوفي في ٩ أبريل سنة ١٦٣٦ في لندن.

# أ) حياته:

كان أبوه سير نقولا بيكون حاملًا لاختام= (ووزير المدل) الملكة اليصابت، المشهورة، وكانت أمه عميقة الثقافة شديدة التدين وكان فرانسيس الابن الأصغر. ودخل فرانسيس كلية الثالوث في جامعة كمبردج وهو في سن الثانية عشرة فاظهر نبوغاً كبيراً جداً، ما لبث أن لفت نظر

### ٥ ـ الحاة الثالثة:

يميِّز بيران بين ثلاثة أنواع من الحياة: والحياة الحيوانية، والحياة الانسانية، وحياة الروح. فالحياة بالنسبة الى الانسان معناها قبل كل شيء تجاوز مرتبة الحيوان. وما يمير حباة الحبوان هو انها مركز الانفعالات العمياء وكل ما فيها هو غير مشعور به وغير إرادي وغير حرّ. ان الحيوان يعيش دون أن يعرف حياته، ويحس دون أن يدرك أنه يحس. أنه لا يشعر بأن له أنا. أما الحياة الانسانية فتبدأ من حيث تنتهي الحياة الحيوانية، أي من حيث يبدأ الأنا، أو الحياة الخاصة للقوى الباطنة الفعالة، الحرة. ومعنى هذا أن الانسان لا يحيا حياة انسانية خالصة إلَّا بالقدر الذي به لا يكون ألعوبة في أيدى الوجدانات (الشهوات) العمياء، ان الانسان يشارك في الحياة الحيوانية، لكنه فوق هذا يشارك في حياة الروح التي هي فوق انسانية، أي أن حياة الروح تتجاوز ليس فقط الحياة الحيوانية، بل والحياة الانسانية ايضاً. وحياة الروح هذه حياة يتحرر فيها الانسان من نير الانفعالات affections والشهوات، وفيها تسمع العبقرية والجني الذي يقود النفس وينيرها كأنه انعكاس للألوهية، ولا يحدث في الحسّ أو الخيال إلا ما يريده الأنا أو توحى به القوة العليا التي فيها يفني هذا الأنا وبها يتحد. (مؤلفاته غير المنشورة، نشرة نافي جـ ٣ ص

#### ٦ - الله:

وهكذا ينتهي مين دي بيران الى صوفية عالية وروحية عميقة. ويعجب بيران من واولئك الناس الذين يسعون بعيداً باحثين عها هو قريب منهم وساكن في باطنهم» (والأخلاق والدين» ص ٢٧٥) ذلك أنه يرى أنه ليس من العسير الانتقال من فكرة المطلق ـ كها حددها ـ الى فكرة الله. فقد تبين كيف أن العقل ينتقل من معرفة الأنا، بوصفه قوة نسبية، الى فكرة قوة مطلقة هي الضمان لاستمرار الأنا وهويته. فابتداء من فكرة المطلق هذه يصل المرء الى فكرة الله: وشرح ذلك أننا نعتقد أن النفس (الروح) هي العلة الدائمة للأنا، ومن المستحيل ألا نعتقد صحة ذلك. وبالمثل نحن مضطرون الى الاعتقاد أن النفس بدأت في الوجود قبل اتحادها بجسم. ويوجد اذن علم مطلقة لوجود النفس، وهذه العلة هي الله» (والدين

الملكة اليصابت. فشجعته أمه على التحصيل العلمي، بينها أمل منه أبوه أن يصبح دبلوماسياً.

وتوفي أبوه وهو في الثانية عشرة. ولما كان هو الابن الاصغر فإنه لم يرث شيئاً، ووجد نفسه خاوى الوفاض. فاتجه الى دراسة القانون، على أساس أن مهنة المحاماة كانت من المهن المدرّة للربح الوفير. وحصل على اجازة في القانون في وقت قصير جداً ومارس المحاماة وبرز فيها، وفي سن الثالثة والعشرين أصبح عضواً في مجلس العموم البريطان. وحالما أوشك أن يصير مدعياً عاماً عُرف أنه هاجم سياسة الضرائب التي تفرضها الملكة، هاجمها في البرلمان. فعدلت الملكة عها انتوته من تعيينه مدعياً عاماً attorney general فأثرت هذه الحادثة في نفس بيكون، وهو الطموح الى أعلى المناصب، وجعلته يدرك أن الاخلاص في الحق والنزاهة في التعبير لا يروجان عنــد أصحاب السلطة، وأدرك أن المجد في الدنيا لا ينال إلا بالنفاق والخداع والغدر والخيانة! ولما كان الطموح الى المجد أقوى الدوافع لديه، فقد اتخذ هذا المسلك الخسيس لتحقيق أطماعه.

ذلك أنه كان صديقاً حميهًا لأيول اسكس Earl of Essex وسعى هـذا بقوة ومثابرة لتوفير منصب رفيع لبيكون، وكان أيرل اسكس مقرّباً إلى الملكة. لكن الملكة بدافع من موجدتها على بيكون بسبب نقده لسياستها الضرائبية، رفضت تعيينه في المنصب الذي كان يسعى له فيه صديقه ايرل اسكس، منصب المدعى العام attorney general. وعوضه ايرل اسكس بأن منحه احدى ضياعه. لكن حدث بعد ذلك بسنوات قليلة أن فقد ايرل اسكس حظوته لدى الملكة اليصابت، واتهم أسكس بالخيانة. أندرى بمن استعانت الملكة لتبرير الاتهام؟ ببيكون نفسه، ضد ولى نعمته وصديقه الحميم ايرل اسكس!! لقد استدعت الملكة بيكون وطلبت منه اعداد صحيفة الاتهام ضد اسكس فحاول بيكون في أول الأمر أن يعقد مصالحة بين الملكة واسكس، لكن لم تفلح محاولته، وأطاع الملكة فيها أمرته به، بل اجتهد في تلمس الحجج وكيل الاتهامات لصديقه وولي نعمته. ولما قدم اسكس للمحاكمة تولى بيكون نفسه مهمة المدعى العام، وكان أعرف الناس بخبايا صديقه، فحكم على ايرل اسكس بالاعدام ونفذ الحكم. وقد دافع . بيكون عن مسلكه الشائن الخسيس هذا في رسالة بعنوان:

ددفاع في أمر بعض الاتهامات الموجهة الى المرحوم ابرل أسكس، وفيها دافع عن مسلكه قائلًا انه جعل واجبه فوق عاطفته نحو صديقه، وأن مسلكه هذا تبرره الأخلاق! ورغم ذلك لم تكافئه اليصابت بما كان يصبو إليه!.

فلما مات، وتلاها على العرش جيمس الأول (من أسرة ستيوارت) تقرّب الى هذا الأخير ونال حظوة كبيرة لديه، فعينه أولاً عامياً عاماً solicitor general ثم مدعباً عاماً attorney general ثم لورداً حاملاً للختم الكبير (وزير العدل) وهو المنصب الذي كان يشغله أبوه من قبل. وحدث في أثناء توليه هذا المنصب أن طلب الملك جيمس الأول تعذيب أحد المسجونين لحمله على الاعتراف بأنه مذنب، وافق بيكون على ذلك، بينها رفض المدعي المام الآخر، سير ادوارد كوك وقاوم الملك. فكافأه الملك على هذا العمل الشائن بأن عينه في ارفع منصب وهو على هذا العمل الشائن بأن عينه في ارفع منصب وهو وهو في السابعة والخمسين من عمره!

بيد أن سفالات بيكون هذه ما لبثت أن تلتها المحن والويلات. فقد اتهم، وهو في سن الستين، بأنه تلقى رشوة من أحد المتخاصمين في احدى القضايا، فحوكم ووجد مذنباً، فحكم عليه بالتجريد من جميع المناصب التي يشغلها. ولم ينكر بيكون التهم الموجهة اليه، لكنه اعتبر طرده من الوظائف محنة أصابته لا عقاباً له. واقر بـأنه وضعيف الارادة، في مقاومة الشر والفساد، وأنه وشارك في مفاسد أهل العصر». وكان الحكم على بيكون هو بغرامة كبيرة، والسجن، والتجريد من الحقوق المدنية. لكن الملك أصدر قراراً بالعفو عنه، مكتفياً بعزله من كل مناصبه. ويظهر أن الملك قد جعل منه كبش فداء لما اضطر الى عقد البرلمان في سنة ١٦٢١ وبعد ذلك عاش بيكون خس سنوات عيشة خاصة منعزلة. لكنه لما توفي جيمس الأول حاول العودة الى مسرح الحياة العامة. غير أنه ما لبث أن توفي في ٩ أبريل سنة ١٦٢٦، نتيجة مرض أصابه وهو يجري تجربة تجميد لدجاجة ليرىكم تعيش. فأصيب بالتهاب رئوي.

# ب) مؤلفساته:

وعلى الرغم من هذه الحياة المضطربة الحافلة بالاحداث، فإن بيكون ظل يشتغل بالفلسفة وتقدم العلوم

ووضع المناهج العلمية، المؤدية الى تحقيق ما رآه من ضرورة تقدم المعرفة الانسانية.

لقد كان بيكون يؤمن بضرورة قيام العلم على أساس التجربة والملاحظة، ويرى أن ذلك هو الذي يؤدي الى ما أسماه باسم : instauratio magna (الاصلاح العظيم).

ويمكن تقسيم انتاجه الى اربعة أقسام:

أ) السدعوة الى تقسدم العلم وتصنيف العلوم وتحديدها.

- ب) المنهج العلمي.
  - ج) جمع المواد.
- د) الفلسفة بعامة والسياسة.

ويندرج في القسم الأول المؤلفات التالية:

- 1) The Advancement of Learning, 1605
- 2) De dignitate et augmentis scientiarum, 1623.

في مكانة العلوم وتنميتها.

3 - Descriptio globi intellectualis, 1612.

وصف الكرة العقلية

ب) ويندرج في القسم الثاني، وهو الأهم:

۱) Novum organun ه الأورغانون الجديد،

بدأ يعمل فيه منذ سنة ١٦٠٨، ثم عدل فيه ١٢ مرة ، ونشره نشرة نهائية في سنة ١٦٢٠

- 2) Cogitata et visa, 1607 دالمعقولات والمرثيات،
- (الميلاد العظيم للزمان) Temporis partus maximus

ويقصد به: الميلاد العظيم للعلم.

ج ) ويندرج في القسم الثالث:

- (مواد عن الرياح) Historia venturum
- ومواد عن الحياة والموت، Historia vitaeer mortis (2
- (مواد عن الكثيف والمخلخل؛ Historia densi et rari) (3
- (4) Sylva sylvarum, 1627
   (4) Sylva sylvarum, 1627
   (5) أما الباب الوامع فليس يندرج فيه إلا القليل، اذ

لم يستطع بيكون أن يضع قواعد الفلسفة التي سارع الى وصفها.

### ويندرج فيه:

- دمقالات، في الصفات الأخلاقية والفضائل Essays, 1597
- وأطلنطس الجديدة و New atlantis , 1627
- د في شيوخ الحكمة Dc sapientia veterum, 1609 (3) المناع الحكمة وسلم العقل، أو وخيط النيه،
- 4) Scala mentis sive filum labirinthi

وارهاصات الفلسفة

5) Podromi sive anticipationes philosophiae

ج) مذهبه: تصور جديد للعلم:

دعا بيكون الى تصور جديد للعلم وغايته ومنهجه.

 اما من حيث تصور العلم فإنه رأى أن العلم الصحيح هو القائم على التجربة والملاحظة.

إلى العلم فهي تمكين الانسان من السيطرة
 الطبيعة، ومعنى هذا أن العلم يجبأن يكون نافعاً في
 العمل.

٣ \_ أما المنهج فهو الاستقراء الناقص في مقابـل الاستقراء الكامل الذي ظنه أرسطو أنه وحد المولد لليقين ف العلم. ذلك أنه رأى أن «الفلسفة الطبيعية» لم تحرز تقدماً يذكر منذ عهد اليونانيين، بل ان الفلاسفة المحدثين يعرفون، في بعض الموضوعات، أقل ما كان يعرف اليونانيون. وقد أعجب بيكون بالفلاسفة الماديين اليونانيين، بينها ازدرى أفلاطون وهاجم أرسطو. وأنحى على المحدثين من الفلاسفة لأن المعرفة تقدمت في فروع أجرى، بينها ظلت عقيمة في ميدان الفلسفة الطبيعية، وذكر بيكون من ألوان التقدم في غير ميدان الفلسفة: الاكتشافات الجغرافية التي قام بها المكتشفون وخصوصاً ماركو بولو، والمخترعات في ميدان الصناعة مثل اختراع فن الطباعة واختراع البارود، كما خص بالذكر الاكتشافات العظيمة في علم الفلك بفضل كوبرنيكوس وجاليليو. هؤلاء صنعوا عالماً جديداً، وهذا العالم الجديد في حاجة إلى فلسفة جديدة. والفلسفة التقليدية صارت عقيمة ولا تصلح لهذا العالم الجديد. إن الفلاسفة التقليديين مثلهم مثل العنكبوت: لقد نسجوا أنسجة جميلة رائعة استمدوها من بطونهم، لكنهم لم يكونوا

على اتصال بالواقع الحقيقي وهذا هو الواجب الملقى على الفلسفة الجديدة: الاتصال بالواقع الحقيقي.. وإلى جوارهم عاش الكيمائيون الصنعويون alchemists الذين كان شأنهم شأن النمل: يجمع المواد من أي مصدر كان ويكدسها ولا يدري ماذا يصنع بها. هؤلاء العناكب والنمل لم يكونوا غاذج طيبة، بل ينبغي اتخاذ نموذج اخر، هو نموذج النحل الذي يفيد عما يجمع فيصنع منه عسلا مفيداً. فها هو البرنامج الذي وضعه بيكون لتحقيق هذا المطلب؟ هذا البرنامج يتلخص في النقط اللائدة:

١ ـ وضع تصنيف شامل للعلوم الموجودة.

٧- تقرير المبادىء الأساسية لفن تفسير الطبيعة.

٣ ـ جمع المعطيات التجريبية من المشاهدة.

٤ ـ اجراء التجارب.

استخدام الاستقراء، بالمعنى الجديد الذي أعطاه
 له بيكون، في تحصيل العلم.

٦ ـ تقديم شواهد لبيان نجاح هذا المنهج العلمي
 الجديد.

٧ - وضع أثبات بالتعميمات التي يمكن استقراؤها
 من دراسة الظواهر في الطبيعة.

٨ ـ وضع فلسفة شاملة في الطبيعة.

ولم يحقق بيكون إلاّ القليل جداً من هذا البرنامج، لكن حسبه أنه وضعه، وفي هذا يقول: حسبي أن أكون قد ركبّت الماكينة، وما علىّ إذا كنت لم أشغُلهاء.

٣-الأصنام: وتمهيداً لتركيب هذه الآلة، كان عليه أن يكسر الأصنام المسيطرة على عقول المفكرين والناس. فهاجم الاسكلائية (تفكير العصر الوسيط) لأنها تقوم على الولع بالجدل للجدل، لا من أجل تحصيل معرفة إيجابية. وهاجم عقلية عصر النهضة لأنها احتفلت بالأسلوب ويلاغة القول، فراحت تبحث عن الألفاظ، بدلاً من البحث عن الوقائع العلمية واستقراء الأفكار الشائعة لدى المفكرين وعامة الناس، فنعتها بأنها أصنام تستعبد عقولهم. وقسم هذه الأصنام الى أربعة أقسام:

أصنام القبيلة Idolac tribi وسماها بهذا الاسم
 لأنها منفرسة في الطبيعة الانسانية وفي كل قبيلة أو جنس

من أجناس الناس. فيها هومغروس في طبيعة الانسان أن ينظن أن الحواس تعطي معرفة صحيحة مباشرة عن الواقع. والناس ينسون بهذا أن ادراكاتهم الحسية تعتمد نسبية. وقوى الادراك الحسي فينا كثيراً ما تعمل كالمرايا الزائفة فتشوه ما تعكسه من الخارج. ثم ان عقولنا تفرض على العالم الخارجي نظاماً مستمداً من أنفسنا، ولا ينسب الى الحقيقة الواقعية في الخارج. ومن أمثلة أصنام القبيلة إن المختيقة الواقعية في الخارج. ومن أمثلة أصنام القبيلة إذا رأينا حليًا قد تحقق، فإننا نثب الى هذه النتيجة وهي أن الأحلام أخرى من الأحلام التي شاهدناها لم تتحقق. ولعلاج الحلاماً أخرى من الأحلام التي شاهدناها لم تتحقق. ولعلاج هذه الحالة ينصح بيكون بوضع لوحتين: لوحة لاحوال عدم تحققها.

ثم المقارنة بعد ذلك بين كلتا اللوحتين.

ب) أصنام الكهف: وقد سماها بهذا الأسم استعارة من أسطورة الكهف المشهورة التي عرضها أفلاطون في المقالة العاشرة من محاورة والسياسة» (المعروفة خطأ باسم والجمهورية») ومفادها أن الانسان أسيرحواسه. يقول بيكون: وإن لكل انسان كهفه الخاص به، والذي يعترض ويشوه نور الطبيعة الواصلة اليه». فكل واحد منا يميل الى تفسير ما يتعلمه على ضوه مزاجه أو ما يهواه من آراء ونظريات.

ج) أصنام السوق: Idola fori ويسميها بهذا الاسم لأنها تتعلق باللغة، واللغة هي وسيلة التفاهم والتبادل بين الناس، والتجارة هي تبادل في السوق. والأخطاء الناجة عن اللغة تقع في حالتين: حالة اشتراك معاني الألفاظ، فيدل اللفظ الواحد على عدة معاني مختلفة، فيقع الخلط أو التمويه. والحالة الثانية هي أن نعد الألفاظ من الأشياء فنستغني بالألفاظ عن الأشياء والوقائع والأفعال.

د) أصنام المسرح Idola theatri ويقصد بها الأخطاء التي تسرَّبت الى نفوس الناس من المذاهب الفلسفية المختلفة. وفي رأي بيكون أن هذه المذاهب هي كالمسرحيات: أي غترعة أبدعها أصحابها، ولا يناظرها شيء في الواقع الحقيقي. فبعض المذاهب ويقود التجربة كأنها أسير في موكب، وبعضها الثاني موقفه أسوأ من موقف الأول لأنه

وأهمل كل تجربة و البعض الثالث يكتفي بعدد قليل غامض من التجارب لينتقل منها بسرعة إلى قانون عام كلي. وإلى وضع فلسفة في الطبيعة. وفريق رابع يخلط بين الفلسفة واللاهوت، وتلك كانت غلطة أفلاطون في نظر بيكون ووليس فقط الفلسفة الخيالية، بل وأيضاً الدين المبتدع ينبثق من خليط غريب من الأمور الإلهية والانسانية».

# ٣ \_ تصنيف العلوم:

ولتحقيق الغاية التي استهدفها بيكون وهي إيجاد علم قادر على السيطرة على الطبيعة، لا بد من القيام بتصنيف للعلوم يكون بمثابة خريطة، لعالم الفكر، تبين ما تم انجازه من العلوم ، وما بقي علينا أن ننجزه . وهذا التصنيف يقوم على اساس ملكات النفس الانسانية التي هي مقر العلوم . وهذه الملكات ثلاث وهي: الذاكرة، والحيال، والعقل .

فإلى الذاكرة يرجع التاريخ، المدني منه والطبيعي، وفي هذا الأخير يدرج بيكون تاريخ عجائب المخلوقات technologie وتاريخ الفنون والصناعات technologie لأن الطبيعة تتحكم في كل شيء، كما قال.

والى الخيال، ينتسب الشعر الذي يمهد الطربق أمام الفلسفة الطبيعية، بما يبدر عنه من أساطير يصورها في صور والغاز.

والى العقبل تنتسب الفلسفة بموضوعاتها الشلائة وهي: الله، والطبيعة، والإنسان، وهذه الثلاثة هي بمثابة: مصمدر النور (الله) وشعاعه المنكسر (الطبيعة) وشعاعه المنكسر (الانسان) وهذا العلم الثلاثي ينشأ عن جذع مشترك هو الفلسفة الأولى أو الحكمة، وهي العلم الباحث في الأحوال العالية transcendantes للموجودات والبديبيات لقوانين القول، وذلك مثل البديبية التي تقول: وان ما هو اقدرة أكبره ومن هذه البديبية ينتج: في الفيزياء الخوف من قدرة أكبره ومن هذه البديبية ينتج: في الفيزياء الخوف من اللاهوت: سيادة المجة، وعلم اللاهوت ليس هو العلم اللاهوت ليس هو العلم الذي يدرس أسرار الإيمان، بل الذي يدرس الله بوصفه خالق الموجودات، وعلم الطبيعة يشمل: الفيزياء، وتدرس العلل المادية والماعائية، ويساعدها الرياضيات والميكانيكا. هذا من المادية والفاعلية، ويساعدها الرياضيات والميكانيكا. هذا من

ناحية، ومن ناحية أخرى، فإن علم الطبيعة يشمل المتافيزيقا وهو علم يدرس العلل الصورية والغائية كما يدرس السحر الطبيعي الذي هو بمثابة تطبيق له. وأخيراً: علم الإنسان، وينقسم إلى علم العقل وهو المنطق، وعلم الإرادة، وهو الأخلاق، وعلم الناس المجتمعين في جماعة، وهو علم السياسة.

وكان بيكون قد قسّم الفلسفة الى: اللاهوت الطبيعي، والفلسفة الطبيعية. ثم قسّم الفلسفة الطبيعية إلى نظرية: تبحث في أسباب المعلولات، وعملية : تحاول انتاج المعلولات بواسطة تطبيق معرفة الأسباب. والقسم النظري من الفلسفة الطبيعية ينقسم بدوره الى المتافيزيةا والى الفيزياء: فالميتافيزيقا تبحث في العلل الغائية والصورية، والفيزياء تبحث في العلل المادية والفاعلية.

# ٤ ـ المنهج العلمي

والقسم الرئيسي، في فلسفة بيكون هو المنهج العلمي. وقد تحدث عنه بالتفصيل في كتابه (٧,2) De ، (٧,2) في العلمي شبيه بعمل الباحث العلمي شبيه بعمل القناص. ولهذا سماه باسم وقنص بان Pai ولهان هو إله الاحراش والغابات) لأن عمل الباحث يقوده نوع من ملكة الاشتمام عند القناص الماهر الذي يشم اين توجد الفريسة علكة الاشتمام عند القناص عدد الفريسة عليت هي venatica وهذا القنص يقوم في ثماني عمليات هي:

١ ـ تنويع التجارب (كما في صناعة الورق من الحرق أو الحشب الح).

٢ ـ اطالة التجريب (كها في عملية تقطير ماء الحياة).

٣ ـ الامتداد بالتجربة الى مجالات أخرى (فصل الماء والنبيذ).

٤ ـ قلب التجارب (الحرارة والبرودة في المرايا).

هـ الغائها (وسط التمغطس).

٦ ـ تطبيقها (جعل الهواء صحياً).

٧ ـ الجمع بينها (تجميد الماء وملح البارود salpêtre)

٨ ـ تغيير ظروفها (تقطير الماء في اناء مغلق) ـ وهذا
 ما يسميه بيكون الصيد في الماء العكر.

وفي كتابه والأورغانون الجديد، المقالة الثانية، يفصل قواعد منهج الاستقراء.

يقوم هذا المنهج على وضع لوحات ثلاث هي: لوحة الحضور، لوحة الغياب، لوحة الدرجات.

في لوحة الحضور نسجل كل الأحوال التي تظهر فيها الطبيعة (أو الظاهرة) التي ندرسها. فمثلًا لو كنا نبحث في الحرارة، فإننا نسجل حضورها في: الشمس، الشعلة، دم الانسان الحيّ، المرايا المحرقة، الخ.

وفي لوحة الغياب نسجل الأحوال التي لا توجد فيها الطبيعة (أو الظاهرة): فبالنسبة الى الحرارة نسجل عدم وجودها في: اشعة القمر، ودم الحيوان الميت، الخ.

وبمقـارنة اللوحتـين نعرف السبب المـولد للحــرارة والذي بغيابه ينتفي وجود الحرارة.

أما في لوحة الدرجات فتسجل كل الأحوال التي فيها تتغير طبيعة ما كلها تغيرت طبيعة أخرى فنزيد كلها زادت، وتنقص كلها نقصت، بما يجعلنا نقرر أن هناك ترابطاً بينهها.

وبمقارنة اللوحات الشيلات نستطيع أن نستبعد كيل المظواهر الغريبة عن الطبيعة التي ندرسها، أي التي تكون غائبة حين تكون الطبيعة حاضرة، وحاضرة حين تكون الطبيعة غائبة ، وثابتة حين تكون الطبيعة متغيرة.

والأمر المهم والأصيل في منهج بيكون هذا هو الدور الذي تلعبه لوحة الغياب وما يصاحبها من تجارب سلبية.

ولو قارنا هذه اللوحات الثلاث بقواعد مِلْ الخمس، لوجدنا أن منهج الاتفاق عند مِلْ يناظر لوحة الحضور، ومنهج الافتراق عند مِلْ يناظر لوحة الغياب ومنهج التغيرات المتساوقة عند مِلْ يناظر لوحة الدرجات عند بيكون.

# ٥ ـ الاستقراء:

وبعد اجراء التجارب وتسجيلها في اللوحات الثلاث نقوم بالاستقراء. وهو غير الاستقراء الأرسطي، لأن هذا يقوم على العدّ البسيط للأحوال التي يشاهد فيها حضور طبيعة ما. ولماكان العدّ لا يمكن أن يكون تامًا، فإن هذا الاستقراء مستحيل التحقيق. ومن هنا قال أرسطو عن الاستقراء ان نتائجه ظيّة دائمًا.

أما الاستقراء الذي دعا اليه بيكون فيقوم على أساس الدليل التالي وهو أنه اذا انتفى السبب انتفى المسبّب، أي اذا استبعدت العلة لم يحدث المعلول -sublata . causa tollitur effectus .

والاستقراء عند بيكون هو في جوهره عملية تحليل واستبعاد تهدف الى الحصول على الطبيعة التي نتجت عنها وعن صورتها، متميزة عن غيرها من الطبائع. ومن طريق لوحات الجضور والغياب نستبعد كل الظواهر الاجنبية عن هذه الطبيعة موضوع البحث.

بيد أنه يلاحظ أن بيكون كان يكثر من لوحات الغياب ، بينها يكفي حالة غياب واحدة، ولكنها قاطعة للكشف عن العلة. وهذا ما فعله بسكال عن الضغط الجوي وارتفاع الزئبق في الأنبوب وذلك في تجربته المشهورة التي أجراها في ١٩ سبتمبر سنة ١٦٤٨ على جبل Puy de Dôme إذ وجد أن الزئبق في الأنبوبة حين كان على قمة الجبل كان أقل ارتفاعاً، بمقدار ثلاثة أصابع منه حين كان الأنبوب عند الأرض. فثبت من هذا أن انخفاض الضغط الجوي يؤدي إلى قلة ارتفاع الزئبق. وبهذا أثبت تأثير الخلاء، ودحض مزاعم القائلين بأن الطبيعة تفزع من الخلاء.

لكن بيكون كان يريغ في استقرائه الى الوصول الى formes de la ستقرائه الى الوصول الى ما كان يسمى آنذاك بأشكال الطبائع hadeo على الحقيقي nature ، ويرى ان والاشكال، هي الموضوع الحقيقي من والصوره، لأن أشكاله مغروسة في العالم المادي للأشياء الواقعية. وهو أحياناً ينعت والشكل، بأنه والشيء نفسه، الخزى يصفه بأنه والبنوع الذي عنه ينبجس الشيء، وفي أحيان ثالثة يقول عن و الاشكال، انها والقوانين Laws التي تحكم الواقع المطلق وتكون أية طبيعة بسبطة.

وفضلًا عن ذلك لم تكن لديه فكرة واضحة عن التسلسل العِلّــى الآلي في ظواهــر الطبيعــة، ولم يتصور الطبيعة على أنها عكومة بآلية دقيقة.

كذلك رفض بيكون النظرية الذرية، كيها يحفظ للعناصر المفردة للواقع الفيزيائي السيولة الضرورية للنمو، فهو يرى أن تكون هذه العناصر سائلة.

- toric, Chapel Hill, N. C. 1943.
- M. GENTILE, G., Brescia 1945.
- F. VALORI, Lo Stato perfetto, II, Roma 1946.
- G. TINIVELLA, B. e Locke, 2e ed., Milano 1947.
- G. PELLEGRINI, La prima versione dei saggi morali di
   B.. Firenze 1948.
- E. VON HIPPEL, B. und Staatsdenken des Materialismus, 2° ed., Wiesbaden 1948.
- F. H. ANDERSON, The Philos. of F. B., Chicago 1948.
- R. W. GIBSON, F. B., A Bibliogr. of his Works a. of Baconiana to the Year 1750, Oxford 1950; suppl. 1959.
- B. FARRINGTON, F. B., tr. it., Torino 1952.
- P. ROSSI, L'interpretazione baconiana delle favole antiche, Roma-Milano 1953.
- T. H. JAMESON, F. B., Nuova York 1954.
- A. CRESSON, B., 2º ed., Parigi 1956.
- P. ROSSI, F. B.: dalla magia alla scienza, Bari 1957.
- J. G. CROWTHER, F. B. The First Statesman of Science. Londra 1960.
- B. BEVAN, Real F. B. A Biography, ivi 1960.
- B. FARRINGTON, F. B., Philosopher of Industrial Science, Nuova York 1961.
- -- N. B. SEN, Wit and Wisdom of Sir F. B., Nuova Delhi 1961.
- F. H. ANDERSON, F. B. His Career and His Thought, Los Angeles 1962.
- C. D. BOWEN, F. B.: the Temper of a Man, Londra 1963.
- L. C. EISELEY, F. B. and the Modern Dilemma, Lincoln 1963.
- B. FARRINGTON, F. B., Pioneer of Planned Science, Londra 1963.
- ID., *The Philos. of F. B.*, Liverpool 1964 (evoluz. del pensiero negli scritti 1603-9).
- E. DE MAS, F. B. da Verulamio o La filosofia dell'uomo, Torini 1964.
- Cfr. inoltre, del De Mas, gli artic. in «Filos.»: B. e Vico,

وبالجملة، فإن فضل بيكون الرئيسي هو في الدعوة الى اصلاح (أو اعادة بناء instauratio) العلوم باستخدام المنج التجريبي بحسب اللوحات الثلاث التي حددها، ووفقاً لاستقراء غير تام تراعى فيه قيمة التجارب أكثر من كميتها. وفضله أيضاً في الروح العقلية والعلمية التي بثها حتى صار من رواد حركة التنوير في القرن الثامن عشر، وفي الدعوة الى الفصل بين اللاهوت والعلم.

#### نشرات مؤلفاته:

- The Works of Francis Bacon, edited by J. Spending, R. L. Ellis and D. D. Hearth. 7 vols. London 1857 59 new ed. 1887 92.
- The Letters and the life, 7 vols London, 1861 74 وقد اعيد طبع كلتا النشرتين بالاوفست في اشتوتجارت في ١٤٦٢ عبداً سنة ١٩٦١ ـ ١٩٦٣.

### مسراجع

- V. Brochard: «La phlisophie de Bacon», in Etudes de philosophie ancienne et moderne, Paris, 1912.
- K. Fischer Fr. Bacon und seine Schule, Berlin, 1923.
- V. BROCHARD, La philosophie de Bacon», in Etudes de Philosophie ancienne et moderne, Paris 1912.
- K. FISCHER, Fr. Bacon. und seine schule, Berlin, 1923.
- W. FROST, B. und die Naturphilos., Monaco 1927.
- V. FAZIO ALLMAYER, Saggio su F. B., Palermo 1928.
- M. M. ROSSI, Saggio su F. B., Napoli 1935.
- C. CARBONARA, Scienza e filos, ai principii dell'età moderna, ivi 1935.
- N. ORSINI, B. e Machiavelli, Genova 1936.
- H. BOCK, Staat und Gesellschaft bei F. B., Berlino 1937.
- E. LEWALTER, F. B., ivi 1939.
- S. CASELLATO, F. B., Padova 1941.
- K. R. WALLACE, F. B. on Communication and Rhe-

وفاته، منقطعاً للتأليف والمجادلات العلمية.

وكان بيل واسع الاطلاع، متعدد الاهتمامات، ويمكن تلخيص آرائه الرئيسية على النحو التالي:

 الدعوة الى التسامح المطلق مع الجميع، اذ يستحيل على اللاهوتيين وعلى الفلاسفة أن يصلوا الى يقين مطلق.

٢ مهمة العقل هي أن يلقي الضوء على الحجج المختلفة التي ساقتها مختلف الفرق الدينية والفلسفية، وأن يقدم دلائل فيها يتعلق بوجود الله وأمور النفس.

٣ ـ يجب على الفيزياء أن تقتصر على معطيات التجربة وعلى الفروض المحتملة. ويجب فصل الفيزياء عن الفلسفة وعن اللاهوت.

إ ـ الاخلاق يجب أن تقوم على العقل وتقتصر على
 ما هو عمل.

وكتابه الرئيسي الذي اشتهر به حتى اليوم هو ومعجم تساريخي نقدي، (في مجلدين، سنة ١٦٩٥ ـ ١٦٩٧، روتردام، ط ٧ في ٣ أجزاء، أسستردام سنة ١٧٠٧ وفيها أضاف عدة وإيضاحات، ط ١١ في باريس في ١٦ جزءاً سنة ١٨٧٠). وقد كان لهذا المعجم تأثير هاثل في الفكر الأوروبي في القسرن الثامن عشر، ومنه امتتع أصحاب نزعة التنوير في ذلك القرن. خصوصاً فولتير ألذي استند الى هذا المعجم في نقده للكاثوليكية وفي دفاعه عن التسامح، وقصته وكانديد، يستشف منها الكثير من الراء بيل في هذا المعجم وفي غيره من مؤلفاته. ومن أجل المد على بيل ألف ليبتس كتابه والمشهور: Essais de والى جانب هذا والمعجم، نذكر له المؤلفات التالة:

- 1 Systema totius philosophiae, 1775 78.
- 2 Objectiones in Libros quattuor P. Porrêt de Deao, anima et malo. 1679.
- 3 Critique générale de l'histoire du Calvinisme du Père Mambourg: Amsterdam, 1682.
- 4 Recueil de quelques pièces curieuses concernaib la philosophie de Descartes. Amsterdam, 1684.

- 1959, pp. 505-59.
- La filosofia morale di F. B., 1960, pp. 404-34.
- La teologia di F. B. 1961, PP. 207«38.
- La dottrina dell'an na romana e delle sue facoltà net sistema di F. B., 1962, pp. 371-408.
- La filosofia linguistica e poetica di F. B., 1963, pp. 495-542.
- La teoria della storia e le opere storiche di F. B., 1964, pp. 213-40.
- Il pensiero giuridico, político, sociale, economico di F. B., 1965, pp. 111-68, 453-520.
- e nella «Riv. intern. Filos. dir.»: F. B. e il «De sapientia veterum», 1957, pp. 393-402.
- L'origine della norma e della sanzione giuridica nel pensiero di F. B., 1960, pp. 143-49.
- Fra le esposiz. generali: E. CASSIRER, Storia d. filos. moderna, II, 4ª ed., Torino 1964, pp. 15-44.

### بيسل

### Pierre Bayle

مفكر وناقد فرنسي. ولد في كارلا Carla بالقرب من فوا (Foix (Ariège في ١٨ نوفمبر سنة ١٦٤٧، وتوفي في روتردام (هولندا) في ٢٨ ديسمبر سنة ١٧٠٦.

كان ابناً لراع (قسيس) بروتستاني. لكنه تحول الى الكاثوليكية بعد قليل من دخوله كلية اليسوعيين في تولوز (مارس سنة ١٦٦٩) لكنه عاد الى البروتستانتية في السنة التالية (سنة ١٦٧٠).

غير أنه انفصل تدريجياً عن كل عقيدة دينية، ونزع الى الشك والى تحكيم العقل. وصار مربياً في جنيف، وأقام في روان وباريس. وفي سنة ١٦٧٥، عين استاذاً للفلسفة في الأكاديمية البروتستانتية في سيدان Sedan فلم أغلق لويس الرابع عشر هذه الكلية في سنة ١٦٨٨، دعي الى التدريس في L'École Illustre بنيجة للمناظرات العنيفة بينه فصل منها في سنة ١٦٩٨، نتيجة للمناظرات العنيفة بينه وبين Pierre Jurien. لكنه استمر يعيش في روتردام حتى

Commentaire, philosophique sur ces paroles de
 Christ «Constrains- les d'entrer» 1686.

وهذه المؤلفات تكشف في بيل عن نزعة انسانية واسعة، وعن اطلاع هائل على كتب التاريخ والمجادلات الدينية، وعن علم غزير بالمذاهب الفلسفية. وتسري فيها روح والشكه التي تدعو الى التسامح مع كل الاشخاص وكل المذاهب، لأنهم ولأنها بمعزل عن الحق المطلق واليقين التام الذي لن يبلغه الإنسان أبداً. ففي كتابه: وشرح على قول يسوع المسيح، وأرغمهم على الدخول، (سنة ١٦٨٦) يدعو الى التسامح مع المؤمنين والملحدين، مع اليهود والمسلمين، مع الكاثوليكيين والبرتستانتين. وفيه يعالج المشكلة التي أثارها لويس الرابع عشر بالغائه مرسوم نانت المنسكلة التي أثارها لويس الرابع عشر بالغائه مرسوم نانت مذهبهم، وما تلا ذلك من اضطهاد ديني فظيم أجراه هذا اللك المستبد ضد البروتستانت ، بل وضد الكاثوليك الذين يخالفون اليسوعيون هم كانوا زبانية في الذي الخطهاد الغاشم المرةع.

وفي المعجمه، كبرّس المواد المخصصة للفلسفة للبحث في موضوعات أثيرة لديه مثل مشكلة وجود الشرّ في العالم، واستقلال الأخلاق عن الدين.

وهو في شكه لم يعتمد فقط على حجع الشكاك اليونانيين، وكيا جددها مونتاني، بل اتخذ ما سماه ونهج أرساجا، (وأرساجا Arriaga كان آخر الاسكلانيين الاسبان، وتوفي سنة ١٦٦٧) ويقوم هذا النهيج على بيان ضعف كل محاولة عقلية لفهم التجربة الانسانية. فراح بيل يكشف عن عجز العقل الانساني فيها أقامه من نظريات علمية. وبين ما فيها من تناقض.

وفي «المعجم» وفي كتبه الأخرى ورسائله بين بيل أن من الممكن أن يكون مجتمع من الملحدين أخلاقياً، وأن يكون مجتمع من الملحدين أخلاقياً، وأن يكون مجتمع من المتدينين فاسد الأخلاق، ذلك لأنه كان يرى أن الاخلاق لا تتبع العقيدة الدينية، بل هي نتيجة عوامل: التربية، العادات، الوجدانات، اللطف الإلمي، الخ. وأشار بيل الى أن الميثولوجيا اليونانية حافلة بالأخلاق الفاسدة، ومع ذلك فإن اليونانين عاشوا بوجه عام، حياة أخلاقية. وفي «الايضاح» الذي كتبه على مادة: «الحاده ذكر أنه لا يعرف ملحداً في العصر القديم، أو في العصر الحديث مثل اسبينوزا، كان يجيا حياة فاسدة من

الناحية الأخلاقية، بل وجد جميع هؤلاء الملحدين يتحلون بأخلاق سامية. بل على العكس من ذلك وجد احوالاً كثيرة لأشخاص يعتبرون من ابطال الإيمان المسيحي واليهودي كانت سيرهم في غاية السوء من الناحية الخلقية. واستشهد على ذلك خصوصاً بحياة النبي داود، وسير كثير من باباوات الكنيسة الكاثوليكية خصوصاً في عصرالنهضة. لقد قدم والمهد القديم، من والكتاب المقدس، داود على أنه أكثر الشخصيات تقرى، وطهارة، ولكن ببل في تعليقاته على مادة دداود، يورد ما ينسب الى داود من غاز خلقية بالغة الفحش والفساد. وكل هذه الشواهد أوردها بيل ليبين أن الأخلاق مستقلة عن الدين، وأن السيرة الفاضلة ليست نتيجة للإيمان القوي بأي دين.

ومن ناحية النظريات الفيزيائية والمتافيزيقية استخدم بيل كل مهارته في بيان أن النظريات المتعلقة بالزمان والمكان والمادة والحركة والفعل ـ اذا ما حللت وجدت أنها متناقضة، وغيرمعقولة. واستخدم في سبيل ذلك حجج زينون ضد الحركة وما ورد في كتب سكتسوس امبريكوس من حجج الشكّاك ضد هذه الموضوعات. وفي الوقت نفسه هاجم المذهب اللذي، وآراء أرسطو في الطبيعيات، كما هاجم آراء المحدثين: ديكارت، أسبينوزا، وماليرانس ونيوتن وليبنتس ولوك: فهاجم رأي ليبتس في الانسجام الازلي والاحادات (مونادات)، ورأي لوك في الكيفيات الأولى والثانية.

وموقف الشك الذي انتهى اليه بيل يشمل العقل والمعرفة الانسانية بعامة، ولا يبقي على أية حقيقة. وهو يقرر أن كل النظريات التي قيلت في الفلسفة والعلوم الطبيعية والرياضية، تؤدي كلها الى الشك الذي نادى به فورون والشكّاك اليونانيون... وفي مادة Acista من ومعجمه، يشبّه بيل العقل ببارود مدمّر يبدأ فيدمر الأخطاء، وبعد ذلك يدمر الحقائق، ولو ترك العقل وشأنه لما دري الى أين يذهب!

وفيها يتصل بالعلاقة بين العقل والإيمان يرى بيل أنهها على طرقي نقيض، ذلك أن الإيمان يقوم أساساً على ما يرى العقل بطلانه. ولنأخذ أول التوراة (سفر التكوين): انه يقرر أن خلق الكون كان من العدم، بينها العقل يقرر أن كل شيء يتولد عن شيء آخر \_ وفي مقاله عن «اسبينوزا» يقول أن هناك نوعين من الناس: فنوع من الناس دينهم

- ID., Lo scetticismo di P. B., ibid., 1953, pp. 168-98.
- ID., Motivi religiosi ed aspetti metafisici dello scetticismo di P. B., ibid., 1954, pp. 242-88, 457-95.
- B. RATENI, L'interpretazione critica del B. alla luce degli studi più recenti, in «Rass. Filos.», 1952, pp. 239-51.
- P. B., le philosophe de Rotterdam, studi e docum., ed. P. DIBON, Amsterdam-Paris 1959.
- C. FABRO, Introduz. all'ateismo moderno, Roma 1964, pp. 168-203.
- A. DEL NOCE, Il problema dell'ateismo, Bologna 1964.
- W. REX, Essays on P. B. and Religious Controversy, L'Asia 1965. Si possono inoltre consultare.
- F. PILLON L'évolution de l'idéalisme au XVIII\* siècle, in «L'année philosophique», 1896-1905.
- J. DELVOLVÉ Religion, critique et philosophie positive chez P. B., Paris 1902.
- -- P. HAZARD, La crise de la conscience européenne (1680-1715), 3 voll., ivi 1935.
- tr. it., I vol., Torino 1946.
- ID., La pensée europ. au XVIII<sup>e</sup> siècle de Montesquieu à Lessing, 3 voll., Parigi 1946.
- A. DEREGIBUS, Intorno ad una rassegna di studi su P. B., in «Il Saggiatore», 1953, pp. 328-36.
- F. SIMONE, Il Rinascimento francese, Torino 1961, pp. 347-60.
- K. MARTIN, French Liberal Thought in the Eighteenth Century, Londra 1962.
- n. ed., Gloucester 1964.
- H. T. MASON, P. B. and Voltaire, Londra 1963.
- B. TALLURI, P. B., Milano 1963. Molto importante.
- E. LABROUSSE, P. B., 2 voll., L'Asia 1963-64.

بيمه (يعقوب)

#### Jakob Böhme

صوفي الماني، يلقب بـ والفيلسوف التيونوني.

في عقولهم وليس في قلوبهم، ونوع آخر دينهم في قلوبهم وليس في عقولهم. فالنوع الأول مقتنع بصحة الدين ولكن ضمائرهم لا تتأثر بمحبة الله. والنوع الثاني لا يدرك حقيقة الله ين حين يبحث عنه بالطرق العقلية، لكنهم حين يستمعون الى تربيتهم أو مشاعرهم، أو ضميرهم فقط فإنهم يقتنعون بالدين ويكيفون سيرتهم وفقاً له، في داخل حدود الضعف الانساني. ويدعو بيل الى ترك كل انسان لضميره، فهو المرجع الوحيد الذي ينبغي الرجوع اليه. ولهذا ليس من حق أحد أن يرغم ضمير غيره على أية عقيدة. ومن منا كانت ضرورة التسامع النام الشامل.

وما دام هذا هو موقف بيل من العقبائد الدينية، فقد كان طبيعياً أن يكون هدفاً للهجوم من كل النواحي.

### مراجع

- BIBL.: P. DES MAIZEAUX, La vie de M. Beyle in Distionn., ed. Paris 1820, XVI, pp. 41-275.
- L. FEUERB, ach B., Ein Beitrag zur Gesch. der Philos.
- u. Menschheit, 2ª Lipsia 1848.
- A. DESCHAMPS, La genèse du scepticisme érudit chez
   B., Liegi 1878.
- L. DUBOIS, B. et la tolérance, Paris 1902.
- E. CASSIRER, Das Erkenntnisproblem in der Philos.
- u. Wissenschaft der neueren Zeit, I, 3<sup>4</sup> ed., Berlin 1922, pp. 585-601.
- tr. it., Storia della filos, moderna, I, 6ª ed., Torino 1964, pp. 638-54.
- L. LÉVY-BRUHL, Les tendances générales de B. et de Fontenelle, in «Rev. d'hist. de la philos.», 1927, pp. 49-68.
- H. ROBINSON, B. the Sceptic, New York 1931.
- E. CASSIRER, Die Philos. der Aufklärung, Tübingen 1932.
- tr. it. Firenze 1935.
- rist. 1964.
- B. MAGNINO, Genesi e signif. dello scettic. di P. B., in «G. crit. Filos. it.», 1941, pp. 209-25, 289-305.
- A DEREGIBUS, *Il concetto di storia nel pensiero di P.* B., in «Il Saggiatore», 1951, pp. 49-87.

ولد في سنة ١٥٧٥ في زيدنبرج بنواحي Lusace . واشتغل اسكافياً في جيرلتس Görlitz . لكنه كشف منذ نعومة أظفاره عن نزعة صوفية عارمة. وادعى أنه تنتابه جذبات صوفية وفي سنة ١٦١٢ نشر كتاباً بعنوان: «الفجر أو فجر الشروق، ادعى فيه الكشف عن كثير من الأسرار المحجوبة التي تتعلق بالله والدين. وقد اتهمه اسقف جورلتس بالمرطقة \_ فكف عن النشر. لكنه بعد ذلك بخمس سنوات نشر نسخاً مخطوطة من كتاب جديد بعنوان: ورسائل ثيوصوفية، (سنة ١٦١٨)، وكتاباً بعنوان: وثلاثة مبادىء للجوهر الإلهي،، ورسائل أحرى، وجمع هذا كله ونشره مطبوعاً بعد ذلك في كتاب واحد بعنوان: والطريق الى المسيح، سنة ١٦٢٣. ويسبب مطاردة الاسقف له، رحل الى درسدن، وتجول في سيليزيا، وكان قد ترك مهنة الاسكاف، وصار يعيش الآن على مقربة من أهله ومن المعجبين به. وأخيراً عاد الى جورلتس حيث توفي في ٢ نوفمبر سنة ١٦٢٤.

تاثر يعقوب بيمه ببرسلسوس Paracelsus الصنعوي (الكيميائي) الشهير. ومن هنا حفلت كتاباته بالاصطلاحات الصنعوية (الكيماوية) ومؤلفاته في غاية الغموض، وتحفل بالمصطلحات الصوفية الغريبة، والرؤى الخارقة. ولتأكيد وجداناته ورؤاه الصوفية، لجأ إلى تأويل مغرق في التهاويل لنصوص من الكتاب المقدس.

وخلاصة آرائه أن الله هو مادة الكون، وليس عالياً عليه، وقد ولد نفسه بأن خلق الطبيعة السرمدية، فتجلت بذلك صفاته من علم وقدرة لامتناهيين. أما ذات الله، وهي بمعزل عن تجلياته المادية، فإنها لا تقبل الوصف: فلا هو خير ولا هو شر، ولا هو يريد ولا هو لا يريد، انه موجود لا واع، لا مكترث، ثابت، لا بدء له ولا نهاية. وبهذه المثابة هو الله الأب، أما الابن فهو الحكمة السرمدية، وهو الارادة الإلهية التي تريد معرفة نفسها عن طريق الكلمة. أما الروح القدس فهي انتشار النور المنبئق في الظلمات، والتجلي المستمر للقوى الإلهية، ولهذا كانت الروح القدس تصدر عن الأب والابن معاً. ويعبر عها في الكون من قوى الهية بتعبيرات كيماوية:

١- فالرمز المادي للشهوة والمقاومة هو الملح.
 ٢ - ورمز الحركة والتخبر هو الزئبق.

٣ ـ ورمز الغضب أو الصراع بين الميول هـو الكريت.

٤ ـ والنار تمثل الانتقال من العالم غير العضوي الى العالم العضوي لأنها غضب وحب معاً، اذ هي تحل الاشكال غير العضوية وتخلق بحرارتها حركة الحياة العضوية.

٥ ـ والضوء يمثل الحياة النباتية للنبات،

٦ ـ والصوت يمثل الحياة المضطربة للحيوان،

٧ ـ والانسان هو رمز الحياة الروحية، وفيه تتألف
 كل تلك القوى المذكورة، وهـو الصورة الكـاملة للمادة
 المرثية.

والملائكة كانت الكائنات الأولى التي خلقها الله بأن عرف نفسه وتجل موضوعياً. لكن ابليس Lucifer أساء استخدام قوة المقاومة التي أودعها الله فيه، والتي كانت نظيرة للقوة التي بها ينتصر الله بارادته الإلهية، فأكد ابليس ارادته تجاه الإرادة الإلهية، وهكذا تكون في العبالم السماوي: ملكوت الحب المطلق، والنخبة، والنور، والملائكة المقربون، ثم ملكوت غضب الله، أي الجحيم. ولما كان الله هو كل شيء، فإنه يحتوي على هذين الملكوتين في ذاته: وفهو الله، وهو الجنة، وهو النار وهو العالم، يقول أيضاً: وأن الجنة الحقيقية التي يقيم فيها الله المحتوي في كل مكان، بل وحتى في وسط الأرض وتشمل المجعيم الذي فيه يقيم الشيطان، ولا شيء خارج الله، ووالشر ضروري حتى يعرف الله، والشيطان هو وطباخ الطعيم،

ويدعو بيمه الى التجرد التـام من كل العـلائق الدنيوية أساساً لتجربة الاتحاد بـالله. ولهذا ينبغي عـل الصوفي ان يتخلى عن ذاته وعن إرادته وشهواته، وأن يفني ذاته في اللطف الإلهي ويستغرق نفسه في التأمل، ابتغاء التعجيل بلحظة الاتحاد بالله.

وهكذا كان بيمه من دعاة وحدة الوجود الصوفية. وقد امتد تأثيره منذ عصره حتى اليوم، ولا يزال له أتباع في شمالي ألمانيا. كذلك تأثر به عدد متواصل من كبار الصوفية والفلاسفة الألمان ـ : وعن تأثروا به: الصوفي

انجيلوس سيلزيوس Angelus Silesius وجيشتل Angelus Silesius واتبنجر Gichtel واتباع نزعة التقوى في اقليم اشفابن، وأهم من هؤلاء جميعاً: شلنج Schelling

### مؤلفساته

نذكر فيها يلي عناوين مؤلفاته وسنوات تأليفها

- —1) Aurora, oder die Morgenröthe im Anfgang, 1612.
- 2) Die drei principien göthlichen Wesens, 1619.
- 3) Vom Dreifachen Leben des Menschen, 1619 20
- 4) Psychologia vera, vierzig Fragen von der Seelen, ihrem Urstand, Essenz, Wesen, Natur und Eigenschaft, 1620.
- 5) Von der Menschenwerdung Jesu Christi, 1620.
- 6) Sex Puncta theosophica 1620.
- 7) De Signatura rerum, 1622.
- 8) Theosophia, von göttlicher Beschaulichkeit, 1622.
- 9) Mysterium magnum, 1623.
- 10) Christosophie oder Weg zu Christo, 1622 4.

وفيها عدا الكتاب الأخير، فإن هذه الكتب جميعاً لم تنشر إبان حياته، وأهم نشرة لمجموع مؤلفاته هي التي قام جا K. W. Schiebler, بمنوان:

Sämtliche Werke, 7 Bde, Leipzig 1831 - 47

ثم قام A. Faust و W. E. Penchert بطبعة جديدة Sämtliche Schriften, 11 Bde. Stuttgart, 1941- بعنوان: 42.

ومعظم مؤلفات بيمه قد ترجمت الى الفرنسية والانكليزية والإيطالية.

بيسر

# مراجع

Alexander Bain

عالم نفسي وفيلسوف اسكتلندي، من مؤسسي النزعة الترابطية. مرا في أن در در (اسكتان ۱۱) في 11 سمنسم سنة

ولـد في ابردين (اسكتلنـدا) في ١١ يـونيـو سنـة ١٨١٨، وتوفى في أبردين في ١٨ سبتمبر سنة ١٩٠٣.

تعلم في كلية مارشل في أبردين، ثم رحل الى لندن حيث تعرف الى جون استيورت ميل J. S. Mill وصار من أصدقائه وممن يترددون باستمرار على الحلقة التي التفت حول ميل. وفي سنة ١٨٦٠ صار أستاذاً للفلسفة الطبيعية في جامعة جلاسكو، ومن سنة ١٨٦٠ حتى سنة ١٨٨٠ مصار أستاذاً للمنطق في جامعة أبردين.

وكان بين ذا نزعة وضعية تجرببية، وسعى الى تطبيق المنهج العلمي التجريبي في علم النفس. وعلى الرغم من أنه كان من زعهاء النزعة الترابطية فإنه لم يكن راضياً عنها تمام الرضا، لأنها تجمع بين الملاحظة والاستبطان، بينها هو كان يشك في جدوى الاستبطان، ويرى أن للفسيولوجيا دوراً رئيسياً في فهم الظواهر النفسية.

ومن بين اسهاماته الأصيلة نظريته في الارادة، وكيف تتحكم في أعضاء الجسم. وكانت النظرية التقليدية تقول ان الاعضاء مثل الروافع، والارادة هي التي تحركها. فجاء بين وقال ان لأعضاء الجسم تلقائية خاصة بها هي التي تقوم بالحركة في الأفعال المنعكسة مثل اغماض العين حين ترى النور الباهر.

ومن رأيه في الاعتقاد أننا ونعتقد أولاً، وبعد ذلك نؤيد أو نستنكر، وعلى أساس هذا التحليل البراجماتي وضع بين نظرية في الوعي (أو الشعور) تعتمد على نظرية سير وليم هاملتون القائلة بالنسبة العكسية بين الاحساس والادراك الحسى.

### مؤلفساته

- 1) The Sense and the Intellect. Oxford, 1855.
- 2) The Emotions and the Will. Oxford, 1859.
- 3) Logic, deductive and inductive, as a science, 2 vols. London, 1870.
- 4) Mind and Body. Oxford, 1870.
- 5) Education as a Science. London. 1878.
- 6) John Stuart Mill. A criticism. Oxford, 1882.

- Th. Ribot: La psychologie anglaise, Paris, 1896, pp. 249 - 332.

nismus im Mittelalter München 1916 وفي بحث عن السفر الإفلاطونية في العصر الوسيط وعصر النهضة ، نشر في السفر التذكاري المقدم إلى شلشت سنة ١٩١٧ . Schlecht

Roger Bacons : وكتب بحثاً عن روجر بيكون بعنوان Naturphilosphic , insbesondere seine Lehren von Materie und Form, Individuation und Universalität. Münster 1916 .

وفي الوقت نفسه اهتم بالرشدية اللاتينية ، فنشر كتاب زعيمها سيجر دي برابنت وعنوانه Impossibilia نشرة كاملة لأول مرة ، في منستر ( سنة ١٩٩٨). ثم درس حياة سيجر وآراءه وقيمة مذهبه، وكان ذلك حوالى سنة ١٩١١ . كها درس شخصية Pietro d'Ibernia أستاذ القديس توما الأكويني في نابلي ، وظهرت هذه الدراسة في ميونخ سنة ١٩٧٠ .

كها عني بالذيس تأثروا تأثيراً مزدوجاً بافلاطون وأرسطو في العصور الوسطى ، وكتب بحثاً عن « نظرة دانته Dante الفلسفية » ( ظهر في مجلة D L z سنة 191۳ ) .

ونذكر له أخيراً بحثاً شاملاً موجزاً عن والفلسفة المسيحية في العصر الوسيط و ، ظهر في مجموعة Kultur der منتقل Gegenwart ( ليبتسك ، برلين ) سنة ١٩٠٩ ، ط ٧ سنة ١٩١٣، وآخر عن وفلسفة في عصر آباء الكنيسة، ضمن نفس المجموعة ، سنة ١٩١٣ .

لكن هذا كله لم يصرفه عن العناية أيضاً بالفلسفة الحديثة والمعاصرة له ، فكتب دراسات عن كنت، واسبنسروشوينهور (سنة ١٨٩١) وفشته (سنة ١٩٠٩) ويرجسون (سنة ١٩٩٢)، وعن فلاسفة عصر النهضة والقرن السابع عشر : برونو، ديكارت، لوك، اسبينوزا، روسو.

وإلى جانب هذه الدراسات التاريخية ، كتب أيضاً مؤلفات نظرية نذكر منها :

- a) Einnige Gedanken über Metaphysik und über Jhrer Entwicklung in der hellenistischer Philosophie», in Görres Gesellschaft (Sektion für philosophie, 1884).
- b) Anschauung und Denken. Paderborn, 1913.
- c) Philosophische Welt- und Lebensanschauung in Deutschland und der Katholizismus, I, Freiburg, 1918.

- H. C. Warren: A History of the association psychology. New York, 1921 pp 104 17.
- W. L. Davidson: «Professor Bains Philosophy», in Mind. n.s- vol, 13. (1904), pp. 161 170.

### بيومكر

#### Clemens Baeumker

مؤرخ لفلسفة العصور الوسطى . ولد في بادربورن Paderborn (المانيا) في ١٨٥٣/٩/١٦ ، وتوفى في منشن (ميونيخ) في ١٩٧٤/١٠/٧ كان أستاذاً للفلسفة في جامعات برسلاو، وبون، ومنشن . وكانت أبحاله وهو في برسلاو تتعلق خصوصاً بتاريخ الفلسفة اليونانية ، فأصدر ثلاث دراسات عن أفلاطون، وكتب خصوصاً كتابه الممتاز بعنوان : ومشكلة المادة في الفلسفة اليونانية : بحث تاريخي نقدي . ٤ (مونستر سنة ١٨٥٠) .

ثم فكر في أن يضع الأساس للقيام بأبحاث متعمقة أصيلة في فلسفة العصور الوسطى ، فأنشأ مجموعة عنوانها : و إسهامات في تاريخ الفلسفة في العصور الوسطى ، Beiträge و zur Geschichte der philosophie des Mittelaters: Texte und Untersuchungen. Münster 1891, sqq.

ومن بين ما أسهم به في تاريخ فلسفة العصر الوسيط ، كتابه عن و فتيلو : فيلسوف وعالم طبيعة » في القرن الثالث عشر . Witelo Ein Philosoph und Naturforscher des 13. Jh. عشر . Munster, 1908 ثم النشرة الكاملة لأول مرة لكتاب و عين الحياة وكان مُنك قد نشر بعضه من قبل سنة ١٨٥٩) في الترجمة اللاتينية التي قام بها غنصالبة فبل سنة ١٨٩٥ ، ثم نشر ترجمة غنصالبه اللاتينية لكتاب و إحصاء العلوم » للفارابي . كذلك Dominicus في دومنيقوس غنصالبه كاتباً فلسفياً عن دومنيقوس غنصالبه كاتباً فلسفياً عن دومنيقوس غنصالبه كاتباً فلسفياً والمسفياً والمستورة . كذلك Gundisalinus als Philosophischer. Schriftsteller, Münster, 1900.

واهتم بالأفلاطونية في العصر الوسيط فكتب عنها عدة دراسات ، نذكر من بينها دراسة عن كتاب منسوب إلى هرمس بعنوان Liber XXIV Philosophorum . وقدم عرضاً شاملاً للأفلاطونية في العصر الوسيط ، وذلك في كتابه : -Der plato ماهية الفردية التي لا تخضع لأي وضوح منطقي ، .

لكن اهتمامه الأكبر انصب على نيتشه ، وقد نظر إليه على أنه أعظم عبقرية ألمانية . فبفضل نيتشه استطاعت الفلسفة الألمانية أن تكتشف و ان الإنسان كائن سياسي ه - (Männer كيا اعتبر نيتشه المربي أعظم عالم نفسي في القرن التاسع عشر ونيتشه قد صنع الكثير من أجل تمكيننا من فهم العقلية اليونانية .

ويتلو نيتشه في اهتمام بيوملر : المفكر السويسري بوحنا ياكوب باخؤفن وقد حاول عرض فكره للإفادة منه في الأحوال الراهنة . وربط بينه وبين النزعة الرومنتيكية . وعندباخؤفن أن التاريخ والأسطورة شيء واحد .

وعني كثيراً بعلم الجمال وكتب القسم الخاص بهذا العلم في الكتاب الحافل الذي أشرف هو ومانفرد شريتر على إصداره بعنوان : Handbuch der Philosophie

أما عن آرائه الخاصة فيلاحظ أنه كان يرى أن واجب الفلسفة الآن هو إيجاد و فلسفة جديدة في الإنسان ، تصدر عن و الإنسان العيني الذي ينتسب إلى جنس معين ، وشعب معين ، وأحوال تاريخية معينة ، (Aannerbund, S. 42) . إنه الانسان الحقيقي والذي يستمد سلوكه من جنسه وشعبه (نفس الكتاب، ص ٦٦) وهذه النظرة إلى الانسان العيني كل علائقه المعقلية . إن الانسان هو ونستى كامل من الأفعال، وليس شيئاً أخر غير ذلك، ويعطي للإنسان تعريفاً ديناميكياً بأنه وكائن فعال مقترح لمشروعات مسيطر، (ص ١١٥) والانسان السياسي ويصبو ويهدف إلى الكل، وويتجلى بنظرة شاملة نحو واجبه (ص ١٥١).

والعلم في نظره هو الأخر فعل وعمل ، إذ مصدره النشاط الفعال .

ويربط ربطاً دقيقاً بين الإنسان وبين شعبه والدولة التي ينتسب إليها . والشعب عنده هو ه كلَّ حيوي ، يحافظ على نفسه بالنسل والتربية ، وينمي في مسيرة تاريخه المعايير بوصفها تعبيراً عن ماهيته ، ( ص ٢٨) . إن الشعب ينمو عضوياً ، أما الدولة فلا تنشأ عضوياً ، بل تصنع صنعاً بواسطة أفعال أناس أحرار واتحادهم ، ( ص ٢٤) . وهذا الاتحاد ينبغي أن يقوم على فكرة سياسية ، وإلا لم يكن شيئاً . ود لا يمكن الفصل بين التشكيل البطولي للحياة وبين شكل الإتحاد بين مجموع من

وقد عرض فلسفته الذاتية في مجموعة « فلسفة العصر الحاضر في عرض أصحابها لأنفسهم»

Die philosophie der Gegenwart in selbstdarst ellungen

جـ ۲ ، ليبتسك سنة ۱۹۲۱ ، ص ۳۱ ـ ۲۰ مع ذكر لمؤلفاته الرئيسية .

وراجع عنه :

- M. Grabmann: Lebensbild, in CL.B. Gesammelte aufsätze. Münster, 1927.
- E. Becher: Deutsche Philosophen. München-Leipzig, 1929.

A. Dempf: CL. Bacumker zum Gedächtnis in «Philos-Jahr., 1959, pp. 407- 408.

بيوملر

#### Alfred Bäumler

مفكر ألماني ومؤرخ للفلسفة . ولد في نويشتاد Neustadt (بوهيميا) في ١٩ نوفمبر سنة ١٨٨٧.

حصل على الدكتوراه الأولى في جامعة منشن سنة ١٩١٤، وعلى دكتوراه التأهيل للتدريس في الجامعة سنة ١٩١٤ من جامعة درسدن . وصار أستاذاً مساعداً للفلسفة في درسدن سنة ١٩٢٨، ثم أستاذاً في السنة التالية في نفس الجامعة ، وصار أستاذاً للتربية السياسية في برلين سنة ١٩٣٣.

وقد اتخذ أساساً لنشاطه الفلسفي اعتقاده بأنه و لا توجد معرفة تاريخية صحيحة في الفلسفة دون أن تكون في الوقت نفسه مثمرة من الناحية المذهبية ، والعكس بالعكس . إن عقل المذاهب وعقل التاريخ شيء واحد .

وقد استفاد كثيراً من كتاب و نقد ملكة الحكم الامانويل كنت. وقد نظر إلى كنت ليس فقط على أنه مفكر الهوية Denker der Identität ، بل وأيضاً على أنه و مفكر الشمول المحتلفة في كنت وجبته و رمزين لوجودنا التاريخي المحتلفة في القرن الثامن عشر والنزعة اللاعقلية الحيوية في القرن التاسع عشر . وهو يفهم من اللاعقلية الخلورة الواضحة في التاسع عشر . وهو يفهم من اللاعقلية النظرة الواضحة في

- Männerbunrd und Wissenschaft, 1934.
- Nietzsche als politischer Erzieher, 1945.
- Hegels Asthetik ausg. und eingeleitet, 1922.
- Hegels Geschichte der philosophic, ausg. und eingel, 1933.
- Bachofens Selbstbiographie und Antritsrede in Basel, 1927, herausg. von A. Bäumler 1930.
- Politik und Erziehung, Berlin, 1937.
- A. Rosenberg und d. Mythos d. 20 Jahrbundert, München, 1943.

مسراجسع

- Philosophen Lexikon, I. s. v. Berlin, Walterde Gruyter, 1949.- E. R. Huber: Alfred Bäumler: Mannerbund und Wissenschaft, in Blätter für Deutsche Philosophie, 1934, pp. 177 80.
- G. Plalm: «Das 'nationalsozialistische Gedank bei Alfred Baümler», in Nationalsoz. Bildungswesen, München, 1942.

الناس ۽ ( ص ١٣ ) . ولهذا فإن الهدف هو استعادة امتلاك الشكل البطولي للحياة .

وواضع من هـذا العـرض لأفكـاره لمـاذا اعتبـر الفيلسوف المعبر عن آراء النازية والمفلسف لاتجاهاتها.

على أن العمل الباقي له حتى الآن هو نشرته النقدية لمؤلفات نيتشه السابق نشرها والتي لم يسبق نشرها .

مؤلفات

- Das problem der allgemeingültigkeit in Kants Asthetik, 1915.
- Kantskritik der Urteilskraft, I, 1923.
- Bachafen als Mythologe der Romantik, in: Der Mythus von Orient und Oxzident, hrsg, von Manfred Schröter. 1926.
- Bachofen und Nietzsche, 1928.
- Nietzsche der Philosoph und Politiker, 1931.
- Asthetik, 1932.





# تاريخ الفلسفة

التاريخ والفلسفة يبدوان لأول وهلة متناقضين متعارضين: لأن الفلسفة معناها الكشف عن الحقيقة، والحقيقة معناها مطابقة الفكر للواقع، فإما أن يكون الفكر مطابقاً للواقع وحينئذ يسمى حقيقة، أو لا يكون فلا يكن أن يسمى حقيقة. فالحقيقة إذا تقتضي النبات، ما دامت هي في جوهرها ليست غير مطابقة الفكر للواقع. بينها نشاهد من الناحية الأخرى أن التاريخ موضوعه التغير، إذ لا يكن أن يفهم بغير الزمان، أو بعبارة أخرى ليس التاريخ غير سلسلة من الحوادث المتنابعة التي ترتبط أشد الارتباط.

كلا الموضوعين إذن مختلف: الفلسفة والتاريخ، ما دام موضوع الحقيقة أو الفلسفة هو الثبات، بينها موضوع التاريخ هو التطور والتغير والزمان. فهلا يمكن إذن أن يقوم للفلسفة تاريخ، ما دامت الفلسفة ليست حوادث ووقائع تقع في زمان دون زمان، وترتبط بظروف الزمان والمكان أشد الارتباط؟ الواقع أن هذا القول لا يمكن أن يعد صحيحاً، ولو أن الذين وقفوا هذا الموقف، أي الذين أنكروا أن يكون للفلسفة تاريخ، ما بالله شيئاً اسمه الفلسفة بالمعنى الذي حدناه مابقاً، نقول إن هؤلاء قد جعلوا الموقف بالنسبة إلى تاريخ الفلسفة ينقسم قسمين: فإما أن يقول المرء إن هناك تاريخاً، وليس ثمة فلسفة، أو أن يحسب أن هناك فلسفة وليس ثمة تاريخ، هؤلاء الذين يريدون أن يجعلوا للفلسفة تاريخ، هؤلاء الذين يريدون أن يجعلوا للفلسفة حقيقة ذاتية ويريدون أن يصرفوا النظر عها هناك من اختلاف

بين المذاهب الفلسفية. وهم في نظرتهم هذه متأثرون بفكرة سابقة.

أما أصحاب الموقف الثاني فقد قالوا إنه ليس ثمت حقيقةٌ في ذاتها، وإن المذاهب متعارضة متناقضة، وعلى هـذا لا يمكن أن نقول إن هناك فلسفة. وهؤلاء هم الشكاك الذين اتخذوا من تضارب المذاهب الفلسفية وتناقض الواحد مع الأخر وسيلة للحط من الفلسفة، وإنكار المعرفة إنكاراً تاماً أو شبه تام، وهناك موقف وسط بين هذين الموقفين، هو الموقف الذي بصرف النظر عن الحقيقة ولا يحكم عليها، سواء أكانت هي في ذاتها حقيقة أم غير حقيقة، ومن هنا يحاول أصحابه الوصف دون الحكم \_أي أن أبحاثهم إذاً وصفية لا تقويمية \_وهؤلاء هم مؤرخو الفلسفة بالمعنى البدائي لكلمة «تاريخ الفلسفة». ونحن نجد في العصور القديمة ثلاثة من المؤرخين يمثلون هذه النزعات الثلاث: فيمثل النزعة التاريخية الوصفية ديوجانس اللاترسى، ويمثل النزعة الثانية سكستوس إمبزيكوس وهي نزعة الشكاك، ويمثل النزعة الثالثة استوبيه، وهي النزعة الفلسفية التي تنظر إلى الفلسفة دون اعتبار لتاريخ الفلسفة. وفي العصر الحديث نشاهد أن هذه النزعات يمثلها على التوالي: استانلي، وبيبر ييل، ثم يعقوب بروكر.

والنتيجة التي نستخلصها من هذا كله، هي أن الفلسفة لا يمكن أن يكون لها تاريخ بمعنى الكلمة، لأن الجمع بين الفلسفة والتاريخ ليس بمستطاع، بل يمكن إنشاء تاريخ فحسب، أو فلسفة فحسب.

لكن الواقع، على الرغم من هذا كله، هو أن للفلسفة تاريخاً. إذ أنه حتى لو سلمنا بأن الحقيقة الموضوعية واحدة لا

تتغير مطلقاً فإن الكشف عن هذه الحقيقة لا يمكن أن يقوم به إنسان دفعة واحدة، بل لا بد للروح الإنسانية من أن تسلك طريقاً شاقة طويلة حتى تكشف عنالحقيقة وتَجَليُها، وهذا لا يكون إلا بالاقتراب من موضوعها الحقيقي شيئاً فشيئاً فهناك إذن عملية تكوين. وهذه ستكون موضوعاً لتاريخ الفلسفة، لأن هذا التكوين لا بد أن يتم في الزمان، فيمكن بالتالي أن يكون له تاريخ. ومثال هذا ما نراه في علم كعلم الفلك: فإن قوانين الأجرام السماوية ثابتة لا تتغير، أما علم الفلك نفسه، أي ما ندرك من هذه القوانين، فلم يتم دفعة واحدة، بل قامت عدة محاولات، وكانت هذه المحاولات مشروطة بشروط البيئة ودرجة الثقافة التي نشأت فيها، والنظرات الخاطئة فيها قد استمرت طويلًا، حتى جاءت مكانها نظرات جديدة نعدها اليوم صحيحة صائبة، ولعلها ألا تكون كذلك في المستقبل. ومعنى هذا أنه على الرغم من أن موضوع علم الفلك ثابت، فإننا اضطررنا أولًا إلى القول بنظام بطليموس، ولم نزل على رأيه، حتى جاء كوبـرنيكـوس في القرن السادس عشر ثم جلِليُّو، فرفضناه. فهنالك إذاً ـ حتى من ناحية حسباننا أن موضوع الفلسفة ثابت ـ ما يُلزمنا القول بأن للفلسفة تاريخاً.

لكن هل هذا صحيح? أي هل موضوع الفلسفة ثابت؟ الواقع أن لا، وذلك لأن العالم الخارجي - كما انتهى إلى أثبات ذلك كنت - لا يوجد إلا لأن الروح الإنسانية أو العقل الإنساني قد أنشأه، أي أنه ليس ثمة حقيقة خارجية موضوعية، بل الحقائق قائمة على الروح الإنسانية، وعلى هذا فإنه لما كانت الروح الإنسانية حية، أي أنها روح متطورة عرضة للنمو أولاً، والازدهار ثانياً، والانحلال ثالثاً، وللفناء أخيراً، فإنها متغيرة بتغيرها، والنتيجة إذاً هي أن موضوع الفلسفة متغير.

والواقع أننا لو أخذنا بهذه النظرة إلى الروح الإنسانية ، فقلنا \_ كها يقول هيجل \_ إن الروح هي التاريخ نفسه أو إن التاريخ ليس إلا الروح أو الصورة المطلقة وهي تعرض نفسها على مرّ الزمان في العلم والفن والدين والفلسفة والقانون \_ إذا قلنا بما يقول به هيجل فإن معنى هذا أن الروح متغيرة ، ومن حيث إن الفلسفة في نظره هو ، وفي نظر المثاليين جيعاً ، هي إدراك الروح لذاتها في تطورها ، فإن الفلسفة وتاريخ الفلسفة تبعاً لهذا النظرة شيء واحد .

تلك هي نظرة هيجل ورجال المدرسة الهيجلية إلى تاريخ الفلسفة. وإنا لنجد هذه النظرة قد ظهرت بوضوح عند كونو

فِشْرِ فِي مقدمته لكتابه الضخم في وتاريخ الفلسفة الحديشة». والنتيجة التي ينتهي إليها في هذه المقدمة هي أن الروح الإنسانية متطورة وأن إدراكها لهذا التطور هو الفلسفة، فالفلسفة، إذاً لا يمكن أن تفهم منفصلة عن تطور الروح؛ وبالتالي تختلف النظرات الفلسفية، سواء من ناحيتي الزمان والمكان، تبعأ للدرجة التي وصلت إليها هذه الروح الإنسانية في تطورها. ومعنى هذا، في نهاية الأمر، أن الفلسفة ليست في الواقع غير تاريخ الفلسفة.

وهنا يقوم اعتراض شديد على النظرة إلى الفلسفة وتاريخها على هذا النحو، فنجد رجلًا مثل ديكارت ينادي بأنه إذا كان لا بد من قيام فلسفة، فلن يكون ذلك إلا بأن نضرب بكل الماضي عرض الحائط، وأن نصرف النظر نهائياً عن كل ما قاله الاقدمون، أو، على حد تعبيره، أن نتحلل من كل الأفكار التي ورثناها وأن نبدأ من جديد بإقامة مذهب فلسفي. ثم نجد رأيا آخر لأمرسون يقول فيه على لسان الطبيعة: وأيها الإنسان! إن العالم أمامك جديد، وهو جديد في كل لحظة، فلا تتعلق بشيء عما عرفته في الماضي، بل عليك أن تبدأ كل شيء من جديد.

ولكن ديكارت في هذا، هو وإمرسون وغيره من الفلاسفة، مخطئون. لأن ديكارت نفسه لم يُقِم مذهبه إلا على أساس ما فعلته المذاهب السابقة، على الأقل بوقوفه موقف المعارضة منها. وعلى هذا فإذا لاحظنا أن في تطور التاريخ فترات تظهر كنقط انحراف فجائي سريع، فليس لنا أن نستنتج من هذا أن هناك تحولًا سريعاً، إنما نقط التحول ليست غير رد فعل تقوم به النفس الإنسانية حينها نشعر بأنها يئست، أو على الأقل قد شبعت، من كل ما عرفته حتى الآن، فهي تعبير عن حالة نفسية تشعر فيها النفس الإنسانية بأن المعتقدات التي قد وجدتها أمامها لم تعد تشبع نزعاتها، ولم تعد قادرة على أن تكون مستجيبة لهذا النداء الجديد الذي تشعر به روح العصر الجديدة حينها تبدأ يقظتها، فهذه الأدوار التي يخيل فيها إلى المرء أن الروح الإنسانية قد اتجهت اتجاهاً جديداً وتنكرت للماضي، لا بدمع ذلك أن تكون على اتصال وثيق بالماضي، فنراها في البدء تثور ثورة عنيفة على هذا الماضي من أجل أن تؤكد كيانها بإزائه، ثم يستمر هذا التضاد بين الروح الجديدة والروح القديمة في ازدياد شيئاً فشيئاً، ولكنه مع ذلك لا يستطيع أن يقطع الصلة بهذا الماضي.

ثم هناك اعتبار آخر. وذلك أن من بين الحجج التي

يبديها أنصار التنكر للماضي من أمثال ديكارت، أن ليس في الماضي شيء مفيد أو جديد، وأنه لا يصلح أن يكون مراناً للروح الفلسفية ولا دافعاً لها في طريق البحث. ولكن هذا الراي، أو هذه الحجة، لا تقوم أيضاً على أساس صحيح، لان النظرة في المذاهب الفلسفية السابقة من شأنها أن ترسم للإنسان المحدود التي يستطيع في داخلها أن يسير، وأن تبين له المشاكل التي يجب عليه أن يجلها، إن لم تكن قد حلت من قبل، أو أن يكمل حلها إن كان قد تم منها قبل شيءً.

ومن شأن التاريخ أيضاً، وتاريخ الفلسفة بوجه خاص، أن يزيل عن الإنسان فكرة التعصب للراي، أو ما يسمونه باسم التزمت والقطعية، وعلى هذا نستطيع أن نقول، تبعاً لكل ما قلناه حتى الآن، إن هناك تاريخاً للفلسفة أولاً ؛ وإن هذا التاريخ مفيد ثانياً. فإذا ما تقرر هذا تبدّت أمامنا مشاكل جديدة: كيف نستطيع أن نقوم بكتابة هذا التاريخ وما هي الأسس التي يبنى عليها، وما هو المنهج الذي يجب على مؤرخ الفلسفة أن يسير عليه، وما هي القوانين العامة التي يستطيع أن يستهديها خلال بحثه في هذا التاريخ؟

كل هذه المشاكل تنحل إلى مشاكل ثلاث رئيسية هي: أولاً: مشكلة نشأة الفلسفة، أي ما هو التاريخ الذي نستطيع أن نقول عنده إن الفلسفة قد وجدت بالفعل، ومنه نستطيع بعدئذ أن نبدأ البحث في تاريخ الفلسفة.

ثانياً: مشكلة حدود الفلسفة، أي إلى أي حد نستطيع أن نقول إن ثمت تاريخاً للفلسفة، وإن هذا التاريخ مستقل عن بقية العلوم الروحية. أي: ما هي الفلسفة أولاً، وثانياً ما هي الصلة بين الفلسفة (على النحو الذي نحدده) وبين بقية العلوم الأخرى، وهل يمكن أن تفهم الفلسفة مستقلة عن بقية مرافق الحياة الروحية ؟

ثالثاً: هل هناك قانون خاص تسير عليه المذاهب الفلسفية في تطورها ؟ وإذا كان هناك مثل هذا القانون، فيا هو، وما هو المنحق الذي ترسمه المذاهب الفلسفية في ظهورها على مدى التاريخ ؟هل المذاهب الفلسفية تنحل كلها إلى مذهب واحد، وليست المذاهب التالية غير تكرار لهذا المذهب الأول، أو أن كل مذهب جديد هو جديد بمعني الكلمة، لا صلة له بما تقدمه من مذاهب ؟ ثم إذا كان ثمت صلة بين المذاهب المختلفة التي تظهر على مدى التاريخ، فهل هي صلة تقدم أو صلة تأخر، أو هل هي صلة وتقدم أو صلة تأخر، أو هل هي صلة وتقدم أو صلة تأخر، أو هل هي صلة وترات مقفلة، ولكل دورة

من هذه الدورات قانونها الخاص الذي تسير عليه ؟

تلك هي المشاكل الثلاث التي تعترض مؤرخ الفلسفة حينها يبحث لأول مرة في تاريخها. فلنتحدث عن كل مشكلة من هذه المشاكل على حدة.

المشكلة الأولى: اختلف المؤرخون من قديم الزمان في بدء تاريخ الفلسفة، أي في النقطة التي ابتدأ عندها تكوين الفلسفة. فتال أرسطو: إن الفلسفة لا تبدأ إلا من القرن السادس قبل الميلاد على يد طاليس الملطي. وقال ذيوجانس الملائرسي إن أول فلسفة قامت عند الشرقيين والمصريين. فنحن هنا إذا بإزاء رأيين متعارضين، أخذ الأول منها مركز السيادة طوال العصور القديمة والمتوسطة، واستمر حتى نهاية القرن التاسع عشر وإبتداء القرن العشرين، حينا جاءت بحوث جديدة زعزعت بعض الشيء من هذا الرأي.

فالبحوث التي قام بها المستشرقون قد كشفت في السنوات الأخيرة عن وجود حضارة شرقية بابلية زاهرة. ونحن نجد في إحدى القصائد التي بقيت لنا من نتاج هذه الحضارة، قصيدة تسمى قصيدة والخلق، وفيهما نجد كلاماً عن بده العالم، يشبه، في ظاهره، كلام طاليس، إذيقول صاحب هذه القصيدة إنه قبل أن يكون للسهاء اسم، وقبل أن يكون للأرض اسم، كانت الأشياء كلها نختلطة في الماء. فهذا الكلام يشبه كثيراً ما قاله طاليس، مما دعا هؤلاء المؤرخين إلى القول بأن الفلسفة قد نشأت في بلاد العراق بين النهرين. لكنُّ لنا على أقوالهم هذه تحفظات كثيرة سنذكرها بالتفصيل فيها بعد عند كلامنا عن الصلة بين الفلسفة اليونانية والفلسفة الشرقية؛ وثانياً عند كلامنا عن طاليس، حيث نرى أن المهم في قول طاليس، ليس هو أن الأصل أو أن الأشياء كانت في البدء عبارة عن ماء، وإنما المهم هو أنه قال إن وكل، الأشياء ترجع إلى الماء، أي أنه قال، لأول مرة، بأن العالم دكله، يرجع إلى عنصر واحد. فهذا القول بأن العالم وحدة، وبأن ها هنا عنصراً واحداً هو الذي تطور عنه كلِّ الكون، هذا القول وحده هو الذي يدعونا إلى أن نقرِّر أن طاليس أول فيلسوف. وليس يهمنا بعدُ كثيراً أن يكون قد قال إن كل الأشياء كانت في الأصل ماء أوغير

وهم يسوقون دليلاً آخر، تأييداً لهذا الرأي، ونعني به الرأي الفلسفة يجب أن تبدأ بالتفكير الشرقي السابق على التفكير اليونان، فنرى رجلاً مثل جاستون مليو يكتب ف

تاريخ الفلسفة

سنة ١٩١٠ في كتابه ودراسات جديدة في تاريخ الفكر العلمي التلاّ: إن البحث في تاريخ العلوم الرياضية بوجه عام يظهرنا على أن الرياضيات كانت عند المصريين والشرقيين قد وصلت إلى درجة عليا من التطور، وهذا الراي نستطيع أن نرد عليه أيضاً بما رددنا به على الحجة السابقة من قبل، فنقول: أجل! إن الرياضيات كانت عند المصريين مماثلة في كثير من نتائجها للرياضيات عند اليونانيين بل ربما كانت في بعضها تفوقها، للرياضيات عند كل من اليونانيين والمصريين. فالرياضيات كانت عند كل من اليونانيين والمصريين. فالرياضيات كانت عند المصريين، كها كانت عند البابلين والأشوريين، تجريبية صرفة، أي أنهم حينها كانوا يريدون مثلاً أن يضربوا أعداداً ما في العدد المناثع بطريقة عملية دون أن يعرفوا الأساس النظري الذي يكونوا يعرفون إذن نظرية الضرب، بل كانوا يستخلصون تقوم عليه عملية دون أن يعرفوا الأساس النظري الذي تقوم عليه عملية حسابية ما.

ولهذا نرى أحد الشراح على عاورة اخرميدس، لأفلاطون يفرق بين نوعين من الحساب: بين حساب هو فن الحساب، وبين الحساب النظري. فالمصريون إذن لم يكن لمديم إلا الحساب العملي أو دفن، الحساب، بينها كان لدى اليونان، إلى جانب هذا، دعلم، الحساب أي الحساب النظري.

وكذلك الحال بالنسبة إلى الهندسة، فلقد كان المصريون يعرفون حقاً نظرية المثلث القائم الزاوية، وأنه بنسبة ٣: ٤: ٥: وكانوا يستخدمون هذه النظرية في مساحة الأراضي، ويقومون بهذه المساحة كل عام بعد أن ينزاح ماء فيضان النيل عن الأراضي، لكي يستعيدوا تقسيم الأرض قبل أن يخمرها ماء النهر، بيد أنهم لم يكونوا قادرين على إثبات هذه النظرية التي نسبت فيمابعد إلى فيثاغورس. ولقد عرف المصريون أيضاً ما عرفه فيثاغورس من أن:

مجموع الأعداد الصحيحة المتتالية =

فهذه الصيغة الرياضية كان المصريون يعرفونها، لا في وضعها هذا، وإنما بالتجربة وفي التجربة فحسب، ومن هذا يتين الخلاف الهائل بين الرياضيات عند المصريين \_ وعند الشرقيين بوجه عام \_ وبينها عند اليونانيين، وفي هذا الفارق، الذي يقوم على أساس أن اليونانيين اكتشفوا النظرية بينها المصريون لم

يستطيعوا أن يعرفوا إلا النتيجة فقط (دون النظرية)، نقول إن في هذا الاختلاف يقوم الفارق بين الفكر الفلسفي النظري، والفكر غير الفلسفي، الذي هو فكر عملي صرف.

وثمت حجة ثالثة، يسوقها أيضاً أنصار الرأي القائل بأن الم بدء الفلسفة كان عند الشرقيين، مؤداها أنه قد ورد في كلام من سبق سقراط من الفلاسفة كلام وألفاظ موضعها الفكر الاسطوري، مثل لفظة قدر وعدالة وغيرها، فمثل هذه الألفاظ تردّ وتلعب دوراً خطيراً في الفكر الفلسفي والفكر الأسطوري معاً، كيا أن من الممكن أن نرد بعض أنواع ذلك الفكر السابق على مقراط إلى ذلك النوع من التفكير الذي يسميه كاسيرر بالفكر الشكلي التركيبي، في مقابل الفكر العلمي القائم على قانون العلي التركيبي، في مقابل الفكر العلمي القائم على والمعلول، وهذه النزعة إلى الربط بين الفكر الفلسفي والعقلية والمعليا، وهذه النزعة إلى الربط بين الفكر الفلسفي والعقلية البدائية قد لقيت رواجاً عظياً بفضل الاجتماعيين المحدثين، وبخاصة الفرنسيين منهم أمثال ليفي بريل. ولكن هذه النزعة قد اصبح مقضياً عليها الأن تقريباً ولم يعد لها كثير من الأنصار.

ومن ردودنا هذه ننتهي إلى النتيجة التالية: وهي أذبده الفلسفة لا يمكن أن نضعه في الفكر الشرقي، وإنما يجب أن يكون هذا البدء في القرن السادس (ق. م) عند اليونانيين. وبهذا نكون قد رجحنا رأي أرسطو على المحاولات الحديثة التي قامت من أجل النيل من هذا الرأي ومن أجل عد الفكر الفلسقي.

والآن ننتقل إلى الكلام عن حدود الفلسفة: هل نحدها بالغرب أو نجعل ثمت مكاناً للفكر الشرقي؟ فلقد كانت هناك عدة صلات بين اليونانيين وبين الشرقيين، خصوصاً ابتداءاً من حكم الاسكندر حتى نهاية الحروب الصلبية. ثم إنا نجد تشابهاً كبيراً بين كثير من المذاهب الهندية وبعض المذاهب اليونانية. ومن حيث أننا لا نستطيع تعرف تاريخ هذه الكتب بالدقة وتحديد الزمن الذي وضعت فيه، فإننا لا يكننا أن نعرف إن كان الفكر الهندي هو الذي أثر في الفكر اليوناني، أم أن العكس هو الصحيح. وإننا لنجد في العصور الوسطى أنه قامت في الشرق فلسفة كانت في الواقع صورة أخرى، مشوهة قامت في الشرق فلسفة البونانية ونعني بها الفلسفة الإسلامية. وهذه الفلسفة الإسلامية قد أثرت بدورها وانتقلت إلى والغرب لا نستطيع أن ننكرها، وعلى كل حال فإن الفلسفة الإسلامية والغرب لا نستطيع أن ننكرها، وعلى كل حال فإن الفلسفة الإسلامية عمل مكاناً ضحياً في دراستنا، نظراً لعدناشرقيين والمسلمية عمل مكاناً ضحياً في دراستنا، نظراً لعدناشرقيين

تقريباً، ومسلمين غالباً، وبالتالي فنحن مضطرون إلى أن نفسح لها مجالاً كبيراً في دراستنا لتاريخ الفلسفة.

المشكلة الثانية: إلى أي حد نستطيع القول بأن للفلسفة تاريخاً مستقلًا عن بقية العلوم الأخرى ؟ هل نستطيم أن نفصل بين الفلسفة وبين الدين والفن والعلم والسياسة التي وجدت في نفس العصر الذي وجد فيه هذا المذهب الفلسفي أو ذاك ؟ وهل تاريخ الفلسفة عرض للأفكار والنظريات الفلسفية فحسب، دون ما اعتبار للوسط الذي نشأت فيه والبيئة التي خرجت منها ؟ نظن أن لا، أولًا: لأن الفلاسفة لا يمكن أنَّ يُفهم مذهب الواحد منهم إلا إذا ربطناه بالمركز العام الذي يشغله والاتجاه الذي يتجه إليه في تفكيره العام. فلم يكن الفلاسفة جميعاً محترفين للفلسفة وحدها: إذ كبان منهم المشتغلون بالإصلاح الاجتماعي مثل أوجيست كونت، والمشتغلون بالسياسة مثل فولتير، والذين امتهنوا المهن الفنية أمثال هربرت اسبنسر الذي كان مهندساً اشترك في إنشاء أول سكة حديدية في انجلترا، وكان منهم كذلك من كان فيلسوفاً خالصاً، تفرغ للفلسفة والتفكير الفلسفي فحسب، مثل كُنت وديكارت.

ثانياً: ومن ناحية أخرى، اختلف الغرض الذي من أجله طُلبت الفلسفة: فلقد كان الروماني مثلاً يطلب من الفيلسوف أن يكون عاسباً أي موجهاً لضميره، بينا كان البابوات في القرن الثالث عشر الميلادي، أمثال أنوسنت الثالث وجريجوري التاسع وأربان الرابع، يطلبون من الفلسفة أن تقوم بالدفاع عن العقائد المسيحية ضد الفلسفة الإسلامية التي غزت الغرب في ذلك الحين، كها كانت الحال في جامعة باريس التي أنشئت في غرة القرن الثالث عشر، وصدق على لوائحها البابا سنة ١٩٦٥. ونحن نجد في القرن الثامن عشر أن المفكرين من رجال الانسكلوبديا كانوا يطالبون الفلسفة بأن تكون عررة للعقول من ربقة التقاليد الموروثة.

وهنا يقال إن الفلسفة لا صلة لها بهذا كله. وإنما الفلسفة هي البحث النظري الصرف الذي يتجه إلى الكشف عن الحقيقة وحدها، بصرف النظر عن الملابسات الخاصة المتوقفة على الزمان والمكان، فتاريخ الفلسفة هو، كها يرى كنت، تاريخ العقل الحالص أو المحض.

بيد أن لهذا عيوبه أيضاً. لأننا إذا أخذنا بهذا الرأي اضطررنا إلى أن نطرد من حظيرة الفلسفة، مذاهب كثيرة تقول

بالوجدان والعاطفة، ومعنى هذا طرد مقدار كبير من المذاهب الفلسفية الرئيسية. ويجب أن نلاحظ أن كل مذهب من مذاهب الفلسفة يعتمد على الروح التي قبل بها: فالقول الواحد يفهم على أنحاء مختلفة وأوجه كثيرة شديدة الاختلاف، تبعاً للمفكر المقائل بهذا القول، ولنأخذ مثلاً العبارة المشهورة: واعرف نفسك بنفسك و فإنها تختلف عند سقراط عنها لدى القديس أوغسطين: فهي عند سقراط أن يحلل الإنسان المقائد التي يُعجُ بها ذهنه، وأن يكتشف بنفسه الحقيقة التي في داخل نفسه: وهي عند القديس المسيحي أوغسطين تعني أن يكتشف الإنسان في نفسه الثالوث الذي مثله الله في الإنسان بحسبان أن الإنسان بحسبان أن نفسة بينا المعنيين راجع إلى طبيعة كل مفكر: إذ كان سقراط فيلسوفاً خالصاً، بينها كان القديس أوغسطين رجلاً لاهوتياً.

وثمة مسألة أخرى وتلك هي ما يسميه بريه في كتابه وتاريخ الفلسفة ع: اختلاف مستوى المذاهب. فمثلاً في مشكلة المعقل والنقل نجد أن الشيء الواحد كان يُعدَ في عصر من المعصور تابعاً لميدان الإيمان - أو النقل - بينها يُعدَ هذا الشيء نفسه في عصر آخر تابعاً لميدان العقل. فنرى مثلاً أن فكرة لا مادية الروح هي فكرة عقلية في نظر ديكارت. بينها نجدها من بعد في نظر لوك عقيدة دينية ولا يمكن أن تكون عقيدة عقلية. بعد في نظر رجال الدين فكرة دينية في أصلها، ولكنها أصبحت فيها بعد على يد رجل فيلسوف هو اسبينوزا، فكرة عقلية، بله رياضية، برهن عليها اسبينوزا بطريقته الرياضية في إثبات الحقائق المينافيزيقية.

ومعنى هذا أن الفلسفة لا يمكن أن تنفصل: أولاً عن الاشخاص الذين أنتجوها، وثانياً عن الروح التي سادت العصر والنظرة التي نظر بها العصر إلى الفلسفة، وثالثاً عها هنالك من نسبية في تقدير الصلة بين الفلسفة والعلوم: فليست هناك حدود ثابتة بين الفلسفة والعلم أو بين الفلسفة والغن، أو بينها وبين الدين والسياسة؛ وإنما هذه حدود غتلطة، تارة تضيق وتارة تتسع.

ولهذا نجد خلال تاريخ الفلسفة اختلافاً في الصلة بين الفلسفة وبين مرافق الحياة الروحية، ففي العصور القديمة اليونانية كان العلم داخلاً ضمن نطاق الفلسفة ولم يكن هناك أي فاصل بين الاثنين. ثم ما لبثت حدود الفلسفة أن ضاقت، وبدأ العلم ينفصل عنها شيئاً فشيئاً؛ حتى إذا ما جاء العصر الاخير من عصور الفلسفة اليونانية، كاد الاستقلال بين الاثنين

تاريخ تأريخ الفلسفة

أن يكون تاماً. ثم بدأت صلة جديدة بين الفلسفة والدين، وإزدادت هذه الصلة طوال العصور الوسطى، رويداً رويداً، وإزدادت هذه الصلة طوال العصور الوسطى، رويداً رويداً، حتى خضعت الفلسفة للدين خضوعاً تاماً في القرن الثاني عشر الميلادي، وهو ما كان يعبر عنه بالعبارة اللاتينية مجاء العصر الحديث فانفصل العلم عن الفلسفة نهائياً، وانفصلت الفلسفة عن الدين كذلك، وكان هذا آخر القرن الثامن عشر. بيد أن العلم قد عاد فاثر في الفلسفة، وأخذ أثره يعظم شيئاً فشيئاً فطوال القرن التاسع عشر حتى جاءت موجة من الموجات الشائعة في تاريخ الفكر كادت تزيل الفلسفة نهائياً، وكان ذلك في أواخر القرن التاسع عشر ومستهل القرن العشرين. وتوقف في أواخر القرن التاسع عشر ومستهل القرن العشرين. وتوقف وجود الفلسفة على العلم، أي أنه لم يعد للفلسفة وجود إلا في وداخل العلم. وبعد الحرب الكبرى الأولى استقلت الفلسفة عن العلم، وبعد الحرب الكبرى الأولى استقلت الفلسفة عن العلم من جديد، وأصبح لها وجود ذاتي، وصار تاريخها مستقلاً قائماً بذاته.

تلك النظرة العاجلة إلى تطور الصلة بين الفلسفة وبين بقية مرافق الحياة الروحية، تدلنا على أن الحدود التي يجب أن نضعها لتاريخ الفلسفة ليست حدوداً ثابتة، نستطيع أن نضعها مرة واحدة وكفى، بل لا بد أن ننظر إلى هذه الحدود على أنها متغيرة حسب الزمان والمكان، وحسب الملابسات الحاصة بكل فيلسوف على حدة.

# تاريخ تأريخ الفلسفة

#### ـ١.

اللفلسفة قانون عام تسير المذاهب الفلسفية عليه، أم أن هذه المذاهب تتتابع وتندافع الواحد منها بعد الآخر، دون أن يكون هناك قانون يربط هذا التطور، ودون أن تكون ثمت صلة ضرورية بين وجود هذا المذهب أو ذاك الآخر، في هذا العصر دون العصر الآخر؟

الواقع أن النظرة إلى تاريخ الفلسفة ـ بوصفه تاريخاً عاماً يسلك سبيلاً واحدة نستطيع أن نتبينها ـ نظرة حديثة ، كانت نتيجة للمذاهب التي أتت في أواخر القرن الثامن عشر ، وأوائل القرن التاسع عشر ، والتي كانت تقول بالتقدم المستمر في الزمان اللانهائي للروح الإنسانية . ومن أشهر عمثلي هذا الرأي ـ كها

سنرى بعد حين ـ أوجيست كونت، ثم هيجل، وبخاصة هذا الأخير، الذي كان يرى أن الروح المطلقة هي التاريخ نفسه وهو يعرض نفسه بنفسه، أي أنه لكي نفهم الوجود لا بد لنا أن نفهم تاريخ الوجود، لأن هذا التاريخ هو هذه الروح نفسها.

أما قبل هذا، فلم يكن النظر إلى تاريخ الفلسفة على هذا النحو، بل كان مغايراً عاماً. وذلك أن البحث في تاريخ الفلسفة قد بدأ بشكل واضح في عصر النهضة، وكان ذلك نتيجة لاكتشاف المؤلفات القديمة التي كتبت في تاريخ الفلسفة، وهذه المؤلفات القديمة كانت عبارة عن مجموعة أقوال وإشارات وللميحات إلى المذاهب الفلسفية عنداليونان والرومان. وأكبر الرجال الذين كتبوا كتباً من هذا النوع هم: فلوطرخس الذي كتب كتاباً عن وأقوال الفلاسفة، (والأراء الطبيعية، كما سئى عند العرب)، ثم القديس كليمانس الاسكندري صاحب كتاب والأمشاج، واستويه، وأخيراً وقبل الكل: ذيوجانس اللائرسى، صاحب كتاب وحياة الفلاسفة، وهو عبارة عن عبوعة غنلطة أشد الاختلاط من الأقاويل والمقتبسات والحكم عن حياة الفلاسفة، وكان هذا الكتاب المرجع الرئيسي لتاريخ عن حياة الفلاسفة، وبنا نرجع إليها في تاريخ الفلسفة اليونانية.

أول ما كتب في تاريخ الفلسفة في العصر الحديث، كان على طريقة هذه الكتب التي ذكرناها، ومثل هذا ما فعله بورليوس في كتابه عن وحياة الفلاسفة، (نورنبرج، سنة ١٤٧٧). فإن بورليوس في هذا الكتاب قد جمع أو أختار طائفة من الأقوال القديمة عن فلاسفة اليونان الأقدمين وبعض النوادر التي ذكرت عن حياة هؤلاء الفلاسفة دون تحديد لمذاهب ولا نظر إلى تاريخ الفلسفة بوصفه يكوّن وحدة. ولم يكن لدى رجال عصر النهضة شيء من الكتب التي كتبت عن تاريخ الفلسفة في العصور الوسطى، إنما وقفت هذه المراجع عند القرن الأول أو الثاني الميلادي. فلم يكن من المتيسر إذاً أن يتبين الإنسان الصلة بين هذه الفلسفة القديمة التي تقدمها لنا هذه المراجع، وبين الفلسفة المسيحية التي ظهرت في العصور الوسطى. ومن هنا أيضاً كان من الصعب أن يتبين المرء أن ثمت استمرارأ لتاريخ الفلسفة وتطوراً للمذاهبالفلسفيةمن الواحد إلى الأخر. ومع هذا فقد بدأ بعض الكتاب، مثل لونوا، يكتب عن تاريخ الفلسفة في العصور الوسطى، وذلك في كتابه الذي يعرف باسم: «المدارس المشهورة قبل شرلمان وبعده. ١٥٤ تاريخ تأريخ الفلسفة

والفكرة التي حددت النظر إلى تاريخ الفلسفة إبان ذلك العصر قد عبر عنها ببكون أوضح تعبير في كتابه عن ومكانة العلوم وتقدمها، حين قال إن تاريخ الفلسفة جزء من التاريخ العام الأدبي، وهذا التاريخ يبحث في المذاهب والشّيع المختلفة والأراء المتعارضة التي ظهرت على مر عصور الفلسفة، فكأن تاريخ الفلسفة إذا هو تاريخ تتابع الشيع المختلفة وتنازعها.

فإذا بحثنا الآن في الطريقة التي كان يسبر عليها رجال عصر النهضة في نظرتهم إلى تاريخ الفلسفة، وجدنا أن الاتجاه الأول كان هو الميل إلى الكتابة عن تاريخ فرقة من الفرق لأن الكتاب لهذا التاريخ يؤمن بهذا المذهب. ومعنى هذا أن كل تاريخ هو تاريخ لشيعته، وأن كل مؤرخ متشيع للشيعة التي يكتب عنها. فترى مُرسيلو فتشينو يكتب عن الأفلاطونية الوبخاصة الأفلاطونية، في كتابه: والإلحيات الأفلاطونية، وقلد حاول أن ينشىء أكاديمية على غط أكاديمية أفلاطون، ثم نرى يوستس لبسيوس يكتب عن تاريخ الرواقية، ثم بريجارد يدرس تاريخ الفلاسفة السابقين على سقراط، مؤخيراً نجد جَسندي ينشىء فصولاً عن حياة أبيقور، وعن ملخص المذهب الأبيقوري.

ولقد كان ثمت مذهب آخر غير هذه المذاهب، يسير على طريقة الشكاك. فالشكاك كان يعنيهم أن يكتبوا تاريخاً للفلسفة، لكي يبينوا ما هنالك من تعارض بين المذاهب الفلسفة المختلفة، متخذين من هذا التعارض وسيلة لإنكار الفلسفة نهائياً. ومن أشهر الكتب التي كتبها الشكاك كتاب سكستس المبريكوس: وضد المتزمتين، وقد طبع هذا الكتاب من يتشيعون لهذا الرأي من رجال النهضة، فقد طبعه وترجم جزءاً منه هنري استيين في القرن السادس عشر (سنة به هنري).

- T

قلنا إن نظرة رجال عصر النهضة إلى تاريخ الفلسفة تتلخص في أن هذا الناريخ هو تاريخ للشَّيع الفلسفية، إذ كان الإنسان لا يكتب عن تاريخ شيعة ما، إلا إذا كان هو نفسه من أتباع هذه الشيعة. ومن ثم ظهرت نزعة جديدة ترمي إلى الفصل بين الفيلولوجيا والفلسفة \_ ومعنى الفيلولوجيا دراسة الأثار الفكرية والروحية دراسة تقوم على النصوص وتحقيق الوثائق، وبمعنى عام علم الفيلولوجيا هو العلم الذي يبحث في

التراث الفكري المكتوب الذي خلفته أمة من الأمم ـ والمنهج الفيلولوجي يفتضي لا أن يكتب المرء عن المذهب الذي يتبعه فحسب، بل وأن ينظر إلى المذاهب نظرة عامة بحسبانها صورة لتطور العقل الإنسان وللمحاولات التي قامت بها الروح الإنسانية من أجل الكشف عن الحقيقة وإيجاد نظرة في الوجود تستطيع أن تعيش عليها وأن تسير في حياتها وفقها. وعلى هذا الأساس الجديد قام تاريخ الفلسفة متأثراً أيضاً بالفكرة التي خلفها رجال عصر النهضة عن المذاهب الفلسفية من ناحية أنها متضاربة متعارضة، فكان التاريخ الجديد للفلسفة في القرنين السابع عشر والثامن عشر، ينظر إلى الفلسفة ومذاهبها بحسبانهما مُعْرِضاً لضلالات الروح الإنسانية في تطورها وسيرها على مدى الزمان. وقد أوحى إليهم بهذه الفكرة الكتابُ الذي كان عمدة كتب التاريخ إبان القرن الثامن عشر ونعني به كتاب بروكر: «التاريخ النقدي للفلسفة؛ ففي هذا الكتاب نرى الفلسفة قد نظر إليها من ناحية تطوّرها بحسبانها انحلالًا تدريجياً للعقل الإنساني في اكتشافه للحقيقة: ففي البدء عرف الإنسانَ أو أوحى إلى الإنسان بالحقائق الأولى وانتقلت هذه الحقائق إلى الأباء اليهود ومنهم إلى البابليين والأشوريين؛ ثم وصلت أخيراً إلى اليونانيين فانحلت وانحطت، لأنهم فرقوا وحدة الفلسفة أو الحقيقة، وانقسموا حيالها إلى شيع ومذاهب متضاربة متعارضة. ومن هنا كان جميع مؤرخي الفلسفة طوال هذا القرن، بمن تأثروا ببروكر، يتحدثون في بدء كلامهم عما يسمونه بالفلسفة البربرية، ويعنون بها كل فلسفة متقدمة على الفلسفة اليونانية. ولقد كان بروكر ومن حذا حذوه متأثرين في هذه النظرة إلى تاريخ الفلسفة بآباء الكنيسة أمثال ترتليانوس وأثينا غورس فإن هذا الرأي قد ظهر عند هؤلاء الأباء بأوضح صورة، وكذلك تبدى بصورة جلية في كتاب القديس أوغسطين ومدينة الله، (سنة ٢٦٦ م)، وكانت هذه الصورة التي عرضها هذا القديس هي التي أثرت في بروكر، خصوصاً إذا لاحظنا أن بروكر هذا كان برويستنتيًا.

ولم يقتصر الأمر في هذا القرن على النظر إلى الفلسفة الحديثة. فنرى اليونانية هذه النظرة، بل امتد أيضاً إلى الفلسفة الحديثة. فنرى كوندياك يتحدث عن المذاهب الفلسفية بلهجة تشبه لهجة بروكر وذلك في كتابه عن «المذاهب» (سنة ١٧٤٩).

-٣-

ومع هذا فيجب علينا أن نلاحظ أنه كان هناك من زمن بعيد، أي منذ مستهل القرن السابع عشر، تيار آخر معارض

لهذا التيار، حاول أصحابه أن يجدوا في الفلسفة وحدة، وأن يوفقوا بين المذاهب المختلفة، وأن يُعُدوا هذه المذاهب الفلسفية صوراً عدة للعقل الإنساني وهو يتطور ناشداً الكمال أو الحقيقة الكاملة. ففي سنة ١٦٠٩ نشر جوكلنيـوسكتاب والتوفيق بين الفلاسفة، وفيه حاول أن يوفق بين المذاهب الفلسفية المختلفة على النحو الذي بيناه. وإلى جانب هذه النزعة قامت نزعة أخرى هي نزعة التلفيق éclectisme، ويرمى أصحابها من وراثها إلى اختيار ما يرونه حقيقة في كل مذهب، فهم يعتقدون أن كل مذهب يحوي جزءاً من الحقيقة، وما على المؤرخ إلا أن يكشف عن هذا الجزء الحقيقي من كل مذهب، وأن يضم جميع الأجزاء التي جمعها بعضها إلى بعض. وهذه النزعة نجدها ممثلة أولاً في كتاب جورج هورن الذي أشرنا إليه آنفاً، وعنها أفصح في مقدمته لكتابه هذا. ثم إنها من ناحية أخرى أثرت في بروكر في كتابه المذكور سابقاً. وكذلك أثرت في رجال الأنسكلوبديا كما نشاهد ذلك جلياً تحت مادة والتلفيق، éclectisme. وفي هذا الصدد يقول جورج هورن وبروكر إن مذهب التلفيق هو المذهب الوحيد الجدير بأن يتبعه مؤرخ الفلسفة. وعلى هذا نرى أن تاريخ الفلسفة في القرن الثامن عشر قد نظر إليه إما من ناحية نزعة التوفيق syncrétisme أو من ناحية نزعة التلفيق.

ولكنا نشاهد في هذا القرن أيضاً بذوراً لنزعة جديدة تريد القضاء على النزعة السابقة، لأن هذه النزعة السالفة لن تستطيع أن تتبين التطور المنطقي للمذاهب الفلسفية، ولا تستطيع أن تتصور أن في التاريخ الفكري تنابعاً واستمراراً.

نجد بذور هذه النزعة الجديدة عند يلاند. ففي كتابه عن والتاريخ النقدي للفلسفة ، وقد ظهر الجزء الأول منه سنة ١٩٧٧ - يقول إن طريقة جع المذاهب وعرض الأفكار وبيان الأقوال وسرد الجمل الخاصة بكل فيلسوف لا تفيدنا مطلقاً، أو لاتؤدي على الأقل إلى فائدة كبيرة، وإنما المهم في تاريخ الفلسفة معرفة الصلة الوثيقة التي تربط هذا المذهب المعين بذاك الأخر، وأن نعرف كيف اعتمد المذهب الواحد على غيره من المذاهب، وكيف اعتمد الفكر اللاحق على السابق عليه مباشرة وبذلك نجد أنه علينا \_ على وجه العموم \_ القول بأن هنالك تطوراً لتاريخ الفلسفة، وأن هذا التطور يسير على نظام خاص وأن هذا النظام الخاص هو في الأصل مقود بفكرة التقدم.

فكان من الطبيعي إذاً أن يأخذ بفكرة ديلاند هذه

القاتلون بفكرة التقدم. وعلى رأس هؤلاء كوندورسيه الذي قال في كتابه ولوحة تقدم العقل الإنساني، (سنة ١٧٩٣) ـ وقد ظهر بعد وفاته بقليل ـ إن العقل الإنساني ينحو نحو التقدم وإن هذا التقدم يبدأ باليونانين. فالروح اليونانية هي أول روح استطاعت أن نكتشف الحقيقة اكتشافاً عقلياً على أساس أن الفلسفة ـ كها حددها سقراط ـ ليست مذاهب وأقوالاً، وإنما هي وسيلة يستطيع بها الإنسان أن يستخدم عقله على النحو الصحيع. ومن هنا ذهبت الفلسفة البربرية المزعومة إلى غير رجعة، وأصبح بدء تاريخ الفلسفة الايونية اليونانية؛ كها أن الفلسفة المسيود المعقلي الجديد.

وهذه النظرة الجديدة إلى تاريخ الفلسفة قد عبر عنها بوضوح رينهولدفي مقال كتبه بعنوان: وحول فكرة تاريخ الفلسفة، فقال إن النزعات السابقة كانت تتصور تاريخ الفلسفة بوصفه معرضاً لضلال الروح الإنسانية أو لانقسام هذه الروح على نفسها إلى شيع وآراء متضاربة والعلة في هذه النزعات هي أد لم يكن ينظر إلى الفلسفة نظرة حقيقية بل كانت نظرة شعببة أو نظرة الجمهور. والبرنامج الذي وضعه ورينهولد، لتاريخ الفلسفة قد اتبعه تنيمان في كتابه عن و تاريخ الفلسفة، فقد حاول أن يصنف فيه المذاهب الفلسفية وأن يرجع هذا التصنيف إلى خصائص أصلية في طبيعة الروح الإنسانية.

وعلى هذا فقد بدأت نظرة جديدة إلى تاريخ الفلسفة، فإما أن يحاول الإنسان تصنيف المذاهب الفلسفية تحت أقسام عامة وقليلة وإما أن يقول إن ثمت استمراراً في النطور الفكري وإن المذاهب الفلسفية المختلفة ليست غير لحظات في هذا التطور، أو خطوات في السبيل التي سلكتها الروح الإنسانية وهي تبحث في الحقيقة أو في الوجود. فكاننا هنا إذن بإزاء نظرتين قد يمكن التوفيق بينها، وقد يسلك الإنسان إحداهما فحسب. ولهذا نرى مؤرخي الفلسفة في القرن التاسع عشر قد أخذوا بواحد من هذين الاتجاهين، أو أخذوا بالاثنين معاً: أخذوا بواحد من هذين الاتجاهين، أو أخذوا بالاثنين معاً: أخذوا بالاثنين معاً: أو يجب علينا للوصف بتاريخ استقرائي، فقال إنه يجب علينا أو يجب على المؤرخ أن يحدد أولاً الأسئلة التي لا بد للنفس الإنسانية أو للعقل الإنساني أن يضعها لنفسه بإزاء الوجود، وبعاً لاختلاف المؤسلة الرئيسية يكون اختلاف المذاهب الفلسفية.

أما من ناحية ديجرندو نفسه فقد أرجع كل الأسئلة التي

يكن العقل الإنساني أن يضعها لنفسه فيها يختص بحقيقة الوجود وطبيعته إلى سؤال واحد هو السؤال عن طبيعة المعرفة البشرية: والمذاهب الفلسفية المختلفة ترجع في اختلافها هذا إلى موقف كُل منها بإزاء مشكلة المعرفة الإنسانية وأصلها.

وعلى نحو مشابه لما فعله ديمرندو نجد فكتور كوزان الذي اتخذ طريقة تجمع بين منهج عالم النبات الذي يقسم كل النباتات إلى أسر، وبين منهج عالم النفس الذي يحاول إرجاع المذاهب إلى أصول في النفس الإنسانية. وعلى هذا قسم أولاً المذاهب عدة أقسام وحاول من بعد أن يُرجع هذه التقسيمات إلى الملكات الرئيسية التي تحويها النفس الإنسانية، ففيها - كها رأى علم النفس في ذلك الحين - قوى ثلاث: القوة المفكرة، والقوة الخاسة، والقوة النزوعية. والمذاهب الفلسفية المختلفة تنقسم بحسب كل ملكة من هذه الملكات، فلدينا إذاً، في نظر فكتور كوزان، تصنيف للمذاهب الفلسفية المختلفة يُرجعها إلى الملكات الثلاث الرئيسية الكائنة في طبيعة النفس الإنسانية.

- £ -

أما الرأي الآخر، وهو الرأي الذي يريد أن ينظر إلى تاريخ الفلسفة على أنه حركة مستمرة مرتبطة الأجزاء أشد الارتباط وأن ليس المذهب الواحد في العصر الواحد غير لحظة من لحظات هذا التطور المستمر أما هذا الرأي فقد أراد أصحابه أن يضعوا رابطة حركية بين المذاهب المختلفة بمعنى أن كل مذهب إن هو إلا تطور وصدور عن مذهب سابق عليه. والفلسفة على هذا الأساس لا تسير في تطورها نحو مذهب بالذات أو من أجل خدمة غاية معينة، كما تصور ذلك رجال القرن الثامن عشر، وإنما الفلسفة وكل الحياة العقلبة تسير في تطورها نحو الغاية العامة للإنسانية كلها. وعلى رأس القائلين بهذه النظرة الجديدة إلى تاريخ الفلسفة أوجيست كونت الذي قال: وإن علماً من العلوم لا يمكن أن يفهم من دون تاريخه الخاص، وهذا التاريخ مرتبط دائهاً بتاريخ الإنسانية العام،. ومعنى هذه العبارة أن الحال التي عليها أي علم من العلوم، في فترة من الفترات، مرتبطة بالحال السابقة عليها تمام الارتباط، كما أنها في المستقبل ستكون معينة ومرتبطة بالحالة التي سيكون عليها العلم بعد هذه الفترة المعينة. وعلى هذا فلا نستطيع أن نفصل الماضي عن الحاضر، ولا الحاضر عن المستقبل، بل علينا أن نربط الجميع برباط واحد؛ كما أن هذه العبارة تدل من ناحية أخرى على أنَّ التطور الإنساني تطور

واحد، مهما اختلفت مرافق الحياة الروحية، الواحد منها عن الآخر.

فهناك من ناحية إذاً استمرار في التطور ومن ناحية أخرى هناك وُحْدة تسود كل خطوة من خطوات هذا التطور وتعلو عليها. أما النظرة إلى فصل تاريخ الفلسفة أو تاريخ الحياة الروحية وتقسيمه إلى أجزاء، فهي نظرة الكاثوليك الذين لعنوا العصور القديمة، والبروتستنت الذين حملوا على العصور الوسطى، والمتحررين المحدثين الذين ينفون أن يكون في التاريخ ارتباط بين أجزائه المختلفة؛ أما الواقع فهو أن التاريخ مترابط كل الترابط، ومستمر في حلقاته. أما آلحركات الفجائية فلا وجود لها في التاريخ وكذلك لا وجود للهوات غير المعبورة، وعلى حد تعبير ليبنتس: إن الطبيعة لا تعرف الطفرة. وعلى هذا الأساس لا بد في نظر كونت من أن نتصور التاريخ مستمرا، وهو من أجل هذا يقول بقانونه المشهور المعروف بقانون الأطوار الثلاثة، وخلاصته أن العقل البشري في تطوره بمر بأدوار ثلاثة: هي الطور اللاهوق أو الطور غير العلمي المعتمد على الخرافات والتفسير بالخوارق، والطور الميتافيزيقي أوطور التجريد والعلل المجردة، ثم أخيراً الطور الوَضْعي. ويجب ألا نفهم من كلمة اللاهوق أنه الخاص بالدين. وإنما لفظ اللاهوي هنا يطلق على طريقة خاصة من طرق الفكر الإنساني في بحثه عن الحقيقة، ونعني بها أن يرجم الإنسان الظواهر الطبيعية إلى آلهة، أي أن الإنسان في هذا الطور لا يفهم القانون بالمعنى المفهوم لدينا، بل بتصور الأشياء والظواهر على أنها معلولة لقوى خارقة على الطبيعة. ولهذا يصح أن نقول في علم الطبيعة مثلًا إن هناك تفكيراً أو منهجاً لاهوتياً: فمثلًا الفرض القائل بأن الكهرباء أو انتشار الضوء راجع إلى مادة هي الأثير، وإذا قلنا في علم النفس مثلاً بأن ثمت نفساً إنسانية قائمة بذاتها هي التي تحدث كل الظواهر النفسية؛ إذا قلنا جذا فإننا إنما نفكر تفكيراً لاهوتياً.

كذلك الحال في المبتافيزيقا، أو في التفكير المبتافيزيقي. فليس المقصود بالتفكير المبتافيزيقي هنا أن نفكر في الجواهر والمبادىء والعلل أو في الموجود بما هو موجود، وإنما المقصود بالمبتافيزيقا هو الارتفاع بالتفسير اللاهوتي إلى درجة من التجريد، ثم وجود فكرة أولية عن القانون بمعنى ارتباط الظواهر بعضها ببعض ارتباطاً حقيقياً باستمرار. أما عن الطور العلمي، فالعلم هنا بالمعنى المفهوم لدينا الآن، وهو أن يكون التفكير قائماً على أساس من التجربة والواقع.

يقول أوجيست كونت إذاً إن التاريخ الروحي للا

تاريخ تأريخ الفلسفة

قد سار على هذا النحو، أي أنه قد ابتدأ بالتفكير اللاهوتي، وارتفع منه إلى التفكير الميتافيزيقي، وأخيراً وصل إلى التفكير العلمي. والتفكيرالعلمي هوالخطوة النهائية والاخيرة في نظر كونت وعلى هذا الأساس يجب أن نقيم نظرتنا إلى تاريخ الفلسفة بأجمعه، فليس لنا أن ننظر إلى العصور القديمة أي العصر اليوناني على أنه أرقى في التفكير من العصر الوسيط، كها يجب علينا أيضاً ألا نقول إن التفكير العلمي قد وجد في العصر القديم، وذلك لأن التفكير والطور الميتافيزيقي، وعلى هذا الأساس فإن الاتحاد بين العقل وبين التفكير اللاهوتي: وهو الاتحاد الذي تم في العصور وبين التفكير اللاهوتي: وهو الاتحاد الذي تم في العصور الوسطى، لم يكن كها نظر إلى ذلك بروكر، شيئاً عجيباً غير معقول، وإنما كان شيئاً طبيعياً ضرورياً لكي ينتقل الإنسان من الطور اللاهوتي، الذي كان سائداً في العصور القديمة، إلى العور الوضعى الموجود في العصر الحديث.

ومع هذا فيجب أن يُلاحظ أن كونت في نظرته إلى تاريخ الفلسفة بالمعنى المفهوم عادة لكلمة فلسفة، وإنما كان يقصد بهذا التاريخ تاريخ الحياة الفكرية أو الحالة السائدة من الناحية الروحية في عصر ما من المعصور، وليست الفلسفة في الواقع إلا مظهراً وهو أوضح المظاهر للحالة الروحية السائدة في عصر ما من العصور، ومن هنا نستطيع أن نفهم لماذا لم يكن كونت يستطيع أن يفهق بين تاريخ الفلسفة وتاريخ الفن والدين والسياسة.

ويشابه هذا الرأي الذي قال به أوجست كونت، ما قال به هيجل من أن تاريخ الفلسفة ليس إلا الروح المطلقة الكلية حين يُنظر إليها من الخارج، أي بوصفها تعرض نفسها في الزمان. فإن الروح المطلقة لا بد لها على مدى الزمان أن تصل إلى إدراك ذاتها؛ وإدراكها لذاتها يتم بأن تصبح الروح عوضوعاً لذاتها؛ وبعد إدراكها لذاتها تعلو على الحالة التي هي عليها في فترة معينة، وترتفع إلى درجة أعلى وهكذا باستمرار. والروح في هذا التطور تسير على أساس المنهج الديالكتيكي، وخلاصته أن كل موضوع أو فكرة مرتبط أشد الارتباط وبدون انفصال عن الموضوع أو الفكرة المناقضة له، ولا بد من بعد أن نرتفع فوق هذا التناقض بين الشيء ونقيضه لكي نصل إلى المتناقضين. وهذا الشيء الثالث هو مايسمي باسم ومركب المنصوع، وستطيع أن نترجم هذه الألفاظ بقولنا: موضوع، فرمركب الموضوع، ومركب وموضوع، ومركب الموضوع، ومركب وموضوع، ومركب ومر

يصبح موضوعاً ثم لا يلبث أن يكون له نقيض موضوع، فيحتاج الأمر إلى مركب موضوع من جديد، وهكذا دواليك.

وعلى هذا النحو يسير التاريخ، والتاريخ الفلسفي هو الآخر. وذلك بأن يأتي مذهب من المذاهب يقول بفكرة ما، فيأتي مذهب ثالث يأتي مذهب ثالث يحاول أن يوفق بين المذهبين المتناقضين، أو أن يزيل ما بين الاثنين من تناقض. وهكذا يستمر تاريخ الفلسفة، فمها اختلفت المذاهب الفلسفية، فهي ليست في الواقع غير وحدة واحدة، تجمعها الروح المطلقة التي تعرض نفسها في تاريخ الفلسفة، وكها أن الفلسفة ليست غير الروح المطلقة، منظوراً إليها بغير الزمان، فكذلك الحال ليس تاريخ الفلسفة غير الفلسفة نفسها، منظوراً إليها من حيث الزمان.

فإذا رأينا اختلافاً بين المذاهب الفلسفية، فليس معنى هذا أنها مختلفة بالجوهر، وإنما كل مذهب خطوة سابقة بالضرورة على المذهب اللذي يليه. وعلى هذا فإن المذهب اللاحق يتضمن المذهب السابق ويعلو عليه. والنتيجة لهذا هي أنه كلما تأخر المذهب كان أكثر تقدماً. لأنه سيحتوي كل المذاهب السابقة عليه، وقد أضيفت إليه أشياء جديدة ترتفع فوق الاختلاف الضروري الوجود بين المذهب الواحد والمذهب الأخر.

ومن نظري كونت وهيجل هاتين، نستطيع أن نستطيع أن نستخلص أن تاريخ الفلسفة قد تحدد منحاه تحديداً سابقاً، لأن هذا التاريخ سيسير على صورة إجمالية قد وضعت من قبل، لأنها توجد وجوداً جوهرياً في طبيعة العقل الإنساني. فكأن هذه النظرة التي قال بها هيجل، وتلك الأخرى التي ارتاها كونت، لا تقومان على المشاهدة والاستقراء، ولا يمكن أن نقبل هاتين النظرتين إلا إذا قبلنا الأساسين الرئيسيين اللذين قامت عليهها كلتا الفلسفتين اللتين صدرتا عنهها.

أما البحث العلمي فلا يستطيع مطلقاً أن ينتهي إلى هذه النتيجة التي قال بها كل منها ولهذا نرى الفلاسفة ومؤرخي الفلسفة قد بدأوا يتحللون من هذه النظرة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، فنجد رنوفييه (١٨١٥ ـ ١٩٠٣) يقول إن الناظر إلى تاريخ الفلسفة لا يستطيع إلا أن يعترف بأن هذا التاريخ عبارة عن عدة مذاهب أو شبع متضاربة متعارضة، ولا يمكن القول مطلقاً إن هذا الاختلاف يمكن أن يزول أو إنه خلاف عرضي، فليس هذا الاختلاف اختلاف لحظة سيقضى عليه في اللحظة التالية من لحظات النطور، كها زعم هيجل؛

وليس تاريخ الفلسفة أيضاً تقدماً مستمراً نحو غاية ما من الغايات، أو نحو صورة معينة من صور التفكير هي المذهب الوضعي، كما أدعى كونت وأنصاره؛ وإنما هذا الاختلاف اختلاف جوهري اختلاف في طبيعة العقل البشري نفسه: لأن في طبيعة العقل البشري نفسه: لأن المتناقض أو التعارض، فقد رأى رنوفييه أنه يرجع إلى التناقض الموجود بين فكرتي الجبر والاختيار، فكل المذاهب الفلسفية تدور حول هذه المشكلة، مشكلة الحرية والجبر. وعلى هذا فإن المذاهب الفلسفية ليست غير عاورة أبدية بين أنصار هذين الرأيين، وليس ثمت من جديد في موضوع الفلسفة، لأن كل المؤلين فلسفي يدور حول هذا الموضوع.

لا جِدَّةَ إِذاً فِي الموضوع وإنما الجدَّةُ فِي الشكل فحسب. فقد تختلف الصورة التي يعطيها المفكر الواحد لهذه المسألة عن الصورة الأخرى التي يضعها مفكر آخر للفكرة عينها، أما الجوهر فواحد، وعلى هذا فليس للفيلسوف إلاَّ أن يأتي وكل ما عليه هو أن ينحاز إلى أحد الرأيين، وأن يصوغه في صيغة متلائمة مع العصر الذي وجد فيه. ورأي رنوفييه هذا يمثل الحالة التي وصل إليها تاريخ الفلسفة في أواخر الفرن التاسع عشر وأواثل القرن العشرين. فقد انصرف الناس عن التركيبات القبَلْية ولم يعودوا يكتبون تاريخاً عاماً للفلسفة، بل أصبحوا يكتبون في أجزاء صغيرة، ونواح معينة من هذا التاريخ. فنرى رجالًا مثل اتسلر في كتاب وفلسفة اليونانيين، ودوهم في كتاب ونظرية العالم ابتداء من أفلاطون حتى كوبرنيكوس، \_ وفيه يدرس تطور مشكلة نظام العالى ابتداء من أفلاطون حتى كوبرنيكوس ـ نقول إننا نجد الواحد من أمثال هؤلاء لا يكتب إلا عن التطور التاريخي لمشكلة فلسفية ما. ثم إن الكتب التي حاولت أن تكون تاريخاً عاماً للفلسفة ، لم تشأ أن تكتب هذا التاريخ على صورة إجمالية ، قد حددها الذهن من قبل، وعلى أساسهاً قد افترض افتراضاً أن تاريخ الفلسفة سيكون، وإنما هذه الكتب تقدم لنا خلاصة عامة لكل الأبحاث الجزئية التي كتبت بالنسبة إلى نواحي تاريخ الفلسفة المختلفة. ومن الأمثلة على هذا النوع كتاب رنوفييه: «الفلسفة التحليلية للتاريخ». وظاهر من كلمة والتحليلية، المعنى الذي نقصده، وهو أن سير مؤرخ تاريخ الفلسفة، أو منهجه بالأحرى، سيكون منهجاً تحليلياً يقوم على الوثائق والكتب والرسائل الصغيرة المختلفة، بدلًا من السير على مذهب تركيبي يُفْتَرُض فيه سابقاً إن للتاريخ الفلسفي

قانوناً معيناً يسير عليه في تطوره. ولا يفوتنا أن نذكر كتاب إببرفك: وتاريخ الفلسفة، وهو كتاب لا يعد تاريخاً للفلسفة بالمعنى الحقيقي قدر ما هو ثُبَتُ بالمصادر المختلفة عن كل جزء معين من تاريخ الفلسفة. فهو أداة عمل أكثر من أن يكون كتاب تحصيل.

والسبب في هذه النظرة الجديدة إلى تاريخ الفلسفة أنه قد دخل عاملان جديدان على تصور المؤرخين للفلسفة، وكان العامل الأول نتيجة للنهضة العظيمة التي نهضتها الدراسات الفيلولوجية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وأوائل القرن العشرين حتى يومنا هذا. فقد اكتشفت نصوص كثيرة، وعنى المؤرخون بعمل طبعات جديدة، وجَدُّوا كثيراً في البحث عن الوثائق؛ وكانت نتيجة هذا كله أنه لم يعد يُنظر إلى تقسيم العصور إلا من حيث ما لدينا من المواد عن كل عصر على حدة. أو عن كل فيلسوف من الفلاسفة. فالعصور القديمة إذا ما قورنت بالعصور الحديثة أو العصور الوسطى، نجد أن المواد الخاصة بها كانت ضئيلة قليلة، ولذا لم تكن العناية بها كبيرة. ثم إن معرفتنافي داخل العصور القديمة بالفلسفة الرواقية ـ مثلاً ـ أو الفلسفة الأبيقورية، أقل بكثير جداً من معرفتنا عن رجل كأرسطو. وعلى هذا فإن منهج المؤرخ يختلف تبعاً لاختلاف مقدار المواد وقيمة هذه المواد التي يُجري عليها بحثه. ثم إن تفسيرنا للمذهب الواحد يختلف اختلافات عدة، وعلى هذا لا نستطيع أن نعطى صورة واحدة للفيلسوف الواحد.

ومن هنا كانت لدينا صعوبة كبيرة في كتابة تاريخ للفلسفة كتابةً عامة تركيبية على أساس أنه يسير على قانون معين.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أو مسل آخر غالف للعامل الأول هو أننا لا نستطيع مطلقاً أن نفصل فلسفة الفيلسوف عن شخصه، كما فعل أصحاب النظرات السابقة أمثال هيجل وكونت. فهؤلاء قد ظنوا أن الفلسفة معناها الحقيقة فقط والحقيقة بجردة عن أصحابها والقائلين بها. وعلى هذا لم يكن يعنيهم مطلقاً أن يربطوا بين الفيلسوف وبين مذهبه، ولم يكونوا يراعون ما هنالك من خلاف بين الفيلسوف الواحد والفيلسوف الاخر عن يتبعون مذهباً واحداً. والواقع أن التاريخ لا يسير على هذا النحو: فإن للشخصية أكبر الأثر في توجيه فكر الفيلسوف. والمهم لدينا في التاريخ هو معرفة ما أي به الفرد الواحد غتلفاً عن الفرد الأخر، أي كل ما يصدر عن الذاتية والفردية. وعلى هذا الأساس فلا بد لنا أن نُذخل في الذاتية والفردية.

تاريخ تأريخ الفلسفة

نظرنا في تاريخ الفلسفة عنصر الشخصية أو الفردية.

هذان العاملان قد أفضيا إلى نتيجين ختلفتين: فالعامل الأول، أي المنهج الفيلولوجي، كان مجاول قدر استطاعته أن بين الروابط والاستعارات ووجه القرابة والشبه بين المذاهب بين المذاهب المختلفة. وغالى بعضُ أنصار هذه النزعة فيها فلم يَعدُ المذهب سابقة الفلسفي في نظر هؤلاء غيرُ خليط من عدة مذاهب سابقة أواخر القرن التاسع عشر. أما في أوائل القرن العشرين فقد ظهرت النزعة الثانية، الفردية، وكان على رأس القائلين بها تريلتش، ثار أصحاب هذه النزعة الجديدة على النزعة الناريخي ليس أن نبين ما استعاره الشخص، وما أخذه عن هذا المذهب أو ذاك نبين ما استعاره الشخص، وما أخذه عن هذا المذهب أو ذاك، وإنحا المهم أن نبين ما فعله الشخص المبدع بهذه الأفكار، والموقف الذي وقفه بإزائها على أساس أن هذا الموقف جديد، ولل على مدى ما لصاحبه من طرافة وشخصية.

ثم أضيف إلى هذين العاملين - أو بعبارة أدق إلى العامل الثاني - عامل ثالث هو عامل القوميات، خصوصاً بعد أن تكونت القوميات وأصبح الضمير القومي في كل البلاد. الأوروبية ضميراً حباً مرهفاً. فإن هذا العامل قد اضطرنا إلى أن ننظر إلى شيء آخر في الفلاسفة غير الفرخين المحدثين لا يكتبون القومية. وعلى هذا الأساس نرى المؤرخين المحدثين لا يكتبون عن تاريخ عام للفلسفة الأوروبية، وإنما يكتبون عن تاريخ الفلسفة الولسانية أو الإنجليزية أو الإطالية، إلىخ.

فنرى دلبوس يكتب عن الفلسفة الفرنسية عامة، ونرى رودلف بنس يكتب عن تاريخ الفلسفة الإنجليزية المعاصرة، ثم بنروبي يكتب عن تاريخ الفلسفة الفرنسية في القرن العشرين وآستر يكتب عن تاريخ الفلسفة الألمانية المعاصرة. ومعنى هذا كله أن كل فلسفة لها طابعها القومي الخاص. فلدينا إذاً اختلافات متعددة: الاختلاف في الفردية، والاختلاف في القومية، والاختلاف في الزمان. فكيف نستطيع أن نضع في المستوى الواحد مذاهب مختلفة الأصول من هذه النواحي الثلاث، وإن نسبت جمعاً ووضعت تحت اسم واحد؟

تلك هي الحال التي كان عليها تاريخ الفلسفة في مستهل هذا القرن، أي إلى أن جاءت الحرب العظمى الأولى، وحينئذ

\_ أي بعد الحرب \_ بدأت محاولة جديدة كل الجدة للتوفيق بين النظرات المختلفة، وبخاصة النظرتين الأخربين اللتين تعرضنا لهما، ونعني بهما النظرة الفيلولوجية والنظرة الفردية، بما تتضمنه من قومية وزمنية، وهذه المحاولة هي تلك التي قام بها فيلسوف نُعده أكبر فلاسفة الحضارات، ونعني به أوزفلد اشبنجلر.

يرى اشبنجلر أن التاريخ العام ينقسم إلى عدة حضارات، عدها فوجدها ثماني، ورأى أن كل حضارة من هذه الحضارات تكون دُورة مقفلة خاصة، بمنى أن كل حضارة لها قانونها الخاص الذي تسير عليه، وهي في هذا السير مستقلة عمم الاستقلال عن الحضارة التالية عليها أو الموجودة معها أو السابقة عليها. ومعنى هذا أن حضارة كالحضارة اليونانية مستقلة كل الاستقلال، من حيث أن لها خصائص معينة لا توجد في الحضارة الأوروبية، بل إن ثمت تعارضاً شديداً بين كلتا الحضارتين.

ولنذكر على سبيل المثال أن الحضارة اليونانية لم تكن تعرف اللامتناهي، بينها تسود الحضارة الأوروبية فكرة اللامتناهي، ولهذا نجد هذه الخاصية تسود كل مظاهر الحياة الروحية اليونانية، كها أن خاصية اللانهائية تسود كل مظاهر الحياة الروحية الأوروبية. ففي الرياضيات لم تكن فكرة اللامتناهي موجودة عند اليونانين، ولذا لم يستطيعوا أن يكتشفوا الاعتداد اللاعقلية (الصاء)، كها لم يعرفوا أيضاً حساب اللامتناهيات، بينها قد وجد هذا الحساب في العصر الحليث على يد ليبنتس ونيوتن. وكذلك الحال في فكري الزمان والمكان، لم يكن ينظر إليهها في الفلسفة اليونانية على أنها لا متناهيان. فمعنى هذا إذا أن لكل حضارة من الحضارات خصائصها المميزة لها. وبهذه الخصائص ينطبع كل تفكير وكل مَرفي من مرافق الحياة الروحية الخاصة بكل حضارة.

والحضارات في تطورها تخضع جميعاً لقانون واحدثابت. فالحضارة تنقسم إلى أدوار هي كالفصول الأربعة بالنسبة للسنة: فهي تبدأ بربيع، وتعلو وتصل إلى القمة في وقت هو صيفها، ثم يأتي الشتاء بمعنى أن الحضارة يفنى كل ما فيها من قوى فتموت. فهنالك إذا أربعة أقسام إلا أن كل قسمين يكونان شيئاً واحداً. ولذا تنقسم الحضارات بمعناها العام إلى قسم أول وهو الحضارة؛ وقسم ثانٍ هو المدنية.

والذي يعنينا الآن هو أن تطور الفلسفة في كل حضارة من الحضارات يتم تبعاً لهذا التقسيم. ففي دور الحضارة يسود

علمُ ما بعد الطبيعة، وفي دور المدنية يسود علم الاخلاق. والميتافيزيقا في الدور الأول مرتبطة أشد الارتباط بالرياضيات، بحسبان أن الرياضيات رموز للحياة الروحية الموجودة إبان ذلك الطور. كما أنها من جهة أخرى مرتبطة بالدين. أما في دور المدنية، فالأخلاق مرتبطة أشد الارتباط بالاقتصاد السياسي، بدلاً من الرياضيات، وبقواعد المعاملات، بدلاً من الدين.

وفي الطور الأول - أي طور الحياة - تنكشف الحياة ، بينها في الطور الثاني. أي طور المدنية.. تصبح الحياة موضوعاً؛ والطور الأول يكون طور تأمل يبدأ إيمانيا ويصبح عقلياً فيها بعد. أما في الطور الثاني ـ أي طور الأخلاق والمدنية ـ فإن التفكير يكون عملياً قائباً على أساس العاطفة وعلى أساس المنفعة العملية وينكر كل ما للعقل من قيمة في اكتشاف المعلومات. وبينها كانت مشاكل الوجود الكبرى هي التي تشغل رجل الحضارة نرى أن الذي يعني رجل المدنية هو مشاكل الحياة العملية، سواء أكان ذلك خاصاً بالفرد بوصفه فرداً، أم بالجماعة بوصفها جماعة، ففي الحضارة اليونانية نرى أن الرواقي كان يعني بجسمه، والرواقي هذا ينتسب بالطبع إلى دور المدنية، ويقابل هذا في الحضارة الحديثة ما يفعله أنصار المذهب الوضعي، من عنايتهم بالجماعة. ومثل هؤلاء يسميهم اشبنجلر باسم المتواقتين، بمعنى أن الرواقي في الحضارة اليونانية القديمة يناظره صاحب المذهب الوضعي في الحضارة الأوروبية الغربية. والحضارة القديمة قد بلغت أوجها عند أرسطو وابتدأت المدنية بعد موته. أما الحضارة الحديثة فقد بلغت أوجها عند كُنْت ومن بعد كنت بدأت المدنية، ولهذا نرى أن الفلاسفة الذين يبدو أنهم بمن يعنون بعلم ما بعد الطبيعة هم في الواقع مشغولون بالأخلاق، قبل أن يكونوا مشغولين بعلم ما بعد الطبيعة. فشوبنهور لا يكتب الأجزاء الثلاثة الأولى من كتابه الموسوم باسم والعالم إرادة وامتثال، إلا من أجل الجزء الرابع وهو الخاص بالأخلاق بينها الأجزاء الأولى خاصة بنظرته فيها بَعد الطبيعة. وهيجل مثلًا قد اأثُر وأنتج الماركسية.

فعلى هذا الأساس نستطيع أن نقول إن للحضارة خصائص معينة، أو على حد تعبير نيتشه، إن لكل حضارة أسلوبها الخاص. وهذا الأسلوب يطبع كلَّ فنان وكل سياسي وكل مفكر، في أية ناحية من نواحي الحياة الروحية، بطابعه الخاص. ولا نستطيع مطلقاً أن نفهم فيلسوفاً من الفلاسفة إلا إذا عرفنا الخصائص المميزة للحضارة التي ينتمي إليها. فأول

شيء يجب إذا على مؤرخ الفلسفة أن يعنى به هو أن يحدد خصائص الحضارة التي نشأت فيها تلك الفلسفة التي يعنى بدراستها، ثم يلاحظ من ناحية أخرى أن هناك قانوناً عاماً ثابتاً بالنسبة لمختلف الحضارات: فكأننا نستطيع أن نقول إن هناك قانوناً خاصاً يسير عليه التطور الفلسفي، لا بوصفه عاماً، وإنما بوصفه تطوراً خاصاً بكل حضارة على حدة، ومن هنا يمكننا أن نرضي نزعة هيجل وأنصاره، من حيث إيجاد قانون عام يسير عليه التطور الروحي، ويلاحظ من ناحية ثانية، أن المشاكل ليست أبدية، وإنما كل مفكر وكل حضارة لها وله مشاكلها الخاصة. وكل مشاكلة من هذه المشاكل لا بد أن تحل تبعاً لحسائص كل حضارة على حدة وظروفها.

والشخص المبدع هو الذي يعكس في روحه كلً خصائص الحضارة التي ينتسب إليها، وبدوره يعطيها خصائص جديدة؛ فهو إذن سلبي يخضع لخصائص الحضارة من ناحية، وهو من ناحية أخرى إيجابي يخلق للحضارة مميزاتها ويضع لها قبهاً خاصة. ومعنى هذا أن للفردية والشخصية دخلاً كبيراً في تكوين كل فلسفة. وبهذا نكون قد أرضينا النزعة الفردية.

### التحليل

### Analyse

كانت كلمة وتحليل Analyse تستخدم عند اليونان وفي العصور الوسطى وأوائل العصر الحديث بالمعنى الذي كان لها عند الرياضيين، أي كها يقول إقليدس: والتحليل يبدأ بالتسليم بما يفحص عنه وينتقل منه إلى ما ينتج عنه خلال نتائج غتلفة». والتحليل بهذا المعنى هو إما حل المركب إلى البائط التي يتألف منها، وإما ارتداد خلال سلسلة منطقية من القضايا إلى قضية يقرّ بأنها بيّنة، وذلك بالابتداء من قضية يطلب البرهنة علها وتسلّم بأنها صحيحة.

وهذا المعنى نجده عند جالليو وديكارت وهوبز.

أما عند كنت فنجد للتحليل معنيين هما:

١ ـ والارتداد من المشروطإلى الشرطه.

٢ \_ الارتدادمن الكل إلى أجزائه الممكنة أو المباشرة،

### نسلر

#### **Eduard Zeller**

أكبر مؤ رخي الفلسفة اليونانية. ولد في Kleinbotwer (Würtemberg) في ١٨١٤/١/٢٢، وتوفي في اشتوتجرت Stuttgart في ١٢ مارس سنة ١٩٠٨.

تعلم في معهد اللاهوت في Maulbroom ثم في جامعة توبنجن حيث تتلمذ على F.CH. Baur، وفي جامعة بولين. وعين مدرسا في توبنجن سنة ١٨٤٠، ثم صار استاذا في جامعة برن (سويسرة) سنة ١٨٤٧، وفي ماربورج سنة ١٨٤٩ وأخيرا في المتوتجرت سنة ١٨٩٦.

كان تسلر هيجلي النزعة. ثم تحول فترة إلى مذهب كنت في المعرفة لكنه ظل مع ذلك هيجلي الاتجاه طوال حياته. وفي توبنجن أسس مجلة «حوليات لاهوتية» سنة ١٨٤٢ والتي كانت لسان حال ما يسمى في تاريخ اللاهوت باسم «مدرسة توبنجن»، واستمر يشرف عليها حتى سنة ١٨٥٧.

لكن العمل الرئيسي الذي خلده هو كتابه في تاريخ الفلسفة اليونانية. وقد صدرت الطبعة الأولى منه في توبنجن من سنة ١٨٤٤ إلى سنة ١٨٥٢ عنوان:

Die Philosophie der Griechen. Eine Untersuchung über Charcter, Gang und Haup tmomente ihrer Entwicklung. 3 Bände.

والطبعة الثانية صدرت في ثلاثة أقسام في خمسة مجلدات تحت عنوان:

Die philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung dargestellt. Tübingen-Leipzig, 1859-68.

وآخر طبعة ظهرت في حياته هي طبعة سنة ١٨٩١. وهي التي أعيد طبعها بالأونست في هلدسهيم ودرمستات في سنة ١٩٦٣.

وقد ترجمت إلى الإيطالية ترجمة مزودة بالتجديدات البالغة الاهمية وقد شارك فيها وأشرف عليها رودلفو موندلفر Rudolfo عند الناشر Nuova Italia في فيرنتسه، ومن المقدر لها أن تصدر في 18 مجلدا صدر حتى الآن معظمها.

أعني إلى أجزاء أجزائه، وهو لهذا ليس تجزئة، بل هو استمرار تجزيء المركب المعطى (.Mund. sens. § Il. anm = مجموع مؤلفاته جـ ٢ ص ٩٠).

وكل تحليل يفترض مقدماً تركيباً، لأنه إذا لم يكن أمام الذهن شيء مرتبط فإنه لا يستطيع أن يحل أو يفك. («نقد العقل المحض»، التحليلات المتعالية، ٤ ١٥).

ويتحدث نيوتن عنمنهج التحليل على النحو التالى: ﴿ فِي الفلسفة الطبيعية، مثلها في الرياضيات، ينبغى أن يسبق الفحص عن الأمور الصعبة بواسطة منهج التحليل-أن يسبق منهج التركيب. ويقوم هذا التحليل في إجراء تجارب وملاحظات، وفي استخلاص نتائج عامة منها بواسطة الاستقراء، دون تسليم بأية اعتراضات على هذه النتائج، بل تؤخذ كها هي من التجارب، أو من حقائق أخرى معلومة. إذ لا ينبغي المتبار الفروض في الفلسفة التجريبية, وعلى الرغم من أن الاحتجاج إبتداء من التجارب والملاحظات بواسطة الاستقراء ليس برهاناً على نتائج عامة، فإنه هو الطريق الأفضل للاحتجاج والذي تسلم به طبيعة الأشياء، ويمكن النظر إليه على أنه الأقوى، بقدر ما تكون النتيجة أكثر عموماً. وإذا لم ينجم عن الظواهر أي استثناء، فإن النتيجة بمكن أن تصاغ في صيغة عامة. لكن لو حدث بعد ذلك أن وجدت استثناءات، فيمكن أن تصاغ مع القدر من الاستثناءات التي ظهرت. وبهذه الطريقة من التحليل، نستطيع أن نسير من المركبات إلى عناصر ها المؤلفة منها، ومن الحركات إلى القوى المحدثة لها، وعلى وجه العموم: من المعلولات إلى عللها، ومن العلل الأخص إلى العلل الأعم، إلى أن ينتهي البرهان إلى أعمّ العلل. وذلك هو منهج التحليل. أما التركيب Synthesis فيقوم في التسليم بالعلل المكتشفة وإقرارها على أنها مبادىء، ثم تفسير الظواهر إبتداء منها، والبرهنة على الإيضاحات، (كتاب البصريات Optica حدي، ص ٢٦٣ ـ ٢٦٤). ويقول نيوتن إنه بواسطة منهج التحليل هذا استطاع أن يكتشف ويبرهن على خواص الضوء. ومن الواضح أن ما يسميه نيوتن في هذا النص «منهج التحليل» method of analysis لا يفترق عن الاستقراء العلمي بالمعنى الحديث. ومن هنا نجد بعض كتب المنطق الانجليزية (مثلًا: L. Susan Stebbing: A modern introduction to استبنج Logic chap. XVIII) تسوّي بين بعض طرق الاستقراء (مثل طريقة التغيرات المساوقة) وبين ما تسميه باسم «التحليل الوظيفي، functional analysis والتحليل الكمّي , analysis

- R. MONDOLFO, E. Z. y la historia de la filosofia, in «Notas y Estudios filos.» (Tucumán), 1952, pp. 369-80.
- A. LABRIOLA, Scritti e appunti su Z. e su Spinoza, Milano 1959.
- W. PHILLIPP, Das System E. Z.s u. die Existenzmetaphysik, in «Zeitschr. f. systemat. Theol.», 1960, pp. 285-300.

### (التصور) السالب

#### Concept negatif

السلب لا يقال في الحقيقة إلا على الأحكام. فإذا تحدثنا عنه فيها يتصل بالتصورات، فها ذلك إلا باعتبارها جملة أحكام ممكنة.

والتصور السالب هو في الواقع محمول موجب، مضافاً إليه نفي الحكم الذي يكون هذا التصور محموله. ولهذا فإن القضية الموجبة التي يكون محمولها تصوراً منفيا تعبّر عن حكم سالب محموله مثبت: فقولنا: الزمان لانهائي \_يساوي: الزمان ليس بنهائي.

والتصور المثبت يحدّد صنفاً من الموضوعات يمكن أن يحمل عليها. أما التصور المنفي فيمكن نظرياً أن يضاف إلى كل موضوع خلاف الصنف المنفي، فنرى حينئذ أن أ، لا \_ أ يتوزعان فيها بينهها كل الموضوعات الممكنة في الوجود. ولكن مثل هذا التصور، أعني التصور المنفي، لا يجدد موضوعاً بالذات، وإنما ينفي نقط صفة أو صنفاً، لا يكاد العقل يتصوره، ولهذا أثير من الجدل حول قيمة التصورات المنفية ومعناها.

راجع تفصيل ذلك في كتابنــا: والمنطق الصــوري والرياضي، ص ٦١ ـ ٦٣.

# التعريف

التعريف definition ـ ويسمى أيضاً في كتب المنطق العربية القديمة: القول الشارح، هومجموع الصفات التي تكوّن مفهوم الشيء عيّزاً عها عداه. وهو إذن والشيء المعرّف سواء، ولا يزال هذا الكتاب أهم مرجع وأوسع تاريخ للفلسفة اليونانية. ومن الأعمال العظمي في تاريخ الفلسفة بعامة.

وإلى جانبه أصدر تسلر بعض المؤلفات، نذكر منها:

Platonische Studien, «دراسات أفلاطونية» ـ ١ Tübingen 1839.

Der theologis- المذهب اسفنجلس في اللاهوت، ۲ che system Isvinglis, Tübingen, 1853.

Geschichteder وتاريخ الفلسفة الألمانية منذ ليبنتس، ۳ deutsche Philosophie seit Leibniz. München, 1872.

Vorträge und Abhand- وأبحاث وأبحاث وأبحاث للا المجاني يا المجاني المج

a دموجز تاريخ الفلسفة اليونانية، Geschichte der griechischen Philosophie. 1883.

وقد أثير جدل كثير حول منهج تسلر في كتابه الرئيسي هذا، وأوصافه العامة لطابع كل مرحلة مرحلة وكل فيلسوف فيلسوف، كما أخذ عليه عدم اهتمامه بالتطور في فكر كل فيلسوف وحصره اهتمامه في جزئيات مذهبه. ورغم هذه الاعتراضات، فلا يزال هذا الكتاب العظيم المرجع الرئيسي في تاريخ الفلسفة اليونانية.

### مراجع

- E. BOUTROUX, E. Z. et sa théorie de l'hist. de la philos. (introd. all'incompiuta tr. fr.), Parigi 1877.
- P. ROTTA, E. Z. e la storia della filos., Treviso 1908.
- A. FAGGI, E. Z. e la sua concezione storica, in «Riv. filos.», 1908, n. 3.
- G. GENTILE, E. Z., in La riforma della dialettica hegeliana, Messina 1913. 3° ed. rist., Firenze 1959.
- F. DE SARLO, E. Z., in Filosofi del tempo nostro, Firenze 1916.
- G. DA RE, La partizione storica della filos. greca sostenuta dallo Z., in «Riv. Filos. neoscol.», 1919, n. 6.
- W. DILTHEY, Aus E. Z.s Fugendjahren, in Gesammelte Schriften, IV, Lipsia 1921, pp. 433-50.

إذ هما تعبيران أحدهما موجز، والأخر مفصل عن شيء واحد بالذات.

والتعريف إما أن يكون دالاً على ماهية الشيء، وإما أن يكون عيزاً له عها عداه فحسب. والدال على الماهية عيز أيضاً، فهو أعلى مرتبة إذن. ويسمى الأول منها باسم: الحد المتام، والثاني باسم الحد الناقص. أما الحد التام فهو القول الدال على ماهية الشيء، وفيه تستوفى جميع ذاتياته، وهو لهذا يتم بالجنس والفصل القريبين. أما الناقص فلا يستوفي جميع الذاتيات، بل يحصل منه التمييز الذاتي فحسب دون معرفة الذات، وهو لهذا يتم بالجنس البعيد والفصل القريب، أو بالفصل القريب

والحد، سواء منه التام والناقص، يتعلق بذاتيات الشيء، أما إذا كان القول المعرف متعلقاً بخواص الشيء أو أعراضه، فهو الرسم. وينقسم أيضاً إلى تام، وناقص، والتام يتركب من الجنس القريب والخاصة، أما الناقص فيتركب من الجنس العرب ومنها ومن الجنس البعيد.

فالتصور: إنسان، حدّه التام هو: حيوان ناطق، وحده الناقص: جسم ناطق. ورسمه التام: حيوان ضاحك، ورسمه الناقص: جسم ضاحك.

والشرط الأساسي لكل تعريف هو أن يكون ما صدق القول المعرف والشيء المعرف واحداً، وأن يكون مميزاً، بمعنى أنه يجب أن ينطبق على كل المعرف، ولا شيء غير المعرف، وهو ما يعبر عنه بقولهم إن التعريف يجب أن يكون وجامعاًه ـ أي شاملاً لكل الأفراد التي يطلق عليها اللفظ، وومانعاً وأي مانعاً من أن ينطبق على أي شيء آخر غير اللفظ المعرف.

### ويشترط في التعريف من حيث القول:

أ ـ أن لا يعرّف الشيء بما يساويه في المعرفة والجهالة، كها يحدث عادة من استعمال السلب في التعريف، بأن تعرّف الحركة بأنها: ما ليس بسكون.

ب ـ يجب الاحتراز عن تعريف الشيء بما لا يعرف إلا به. وهذا يحدث غالباً بدخول المتضايفات أو المترادفات في التعريف، كان نعرف والعلة، بأنها: ما يحدث معلولاً.

حــ يجب الاحتراز عن استعمال الفاظ غريبة وحشية غير ظاهرة الدلالة عند السامع، واستعمال الفاظ مشتركة أو مجازية.

ويميّز هاملتون بين ثلاثة أنواع من التعريفات: لفظية، وحقيقية، وتكوينية. فالأولى هي المتعلقة بمعاني الألفاظ، والثانية تتصل بطبيعة الشيء والثالثة تتصل بنشوء الشيء وحدوثه.

ويفرَق ليار Liard بين التعريفات الهندسية، وهي التي تستخدم مادة للعلم وتكون إذن مقدمته، ـ وبين التعريفات التجريبية، وهي تلك التي تلخص المعارف التي حصلنا عليها بواسطة الاستقراء في علم من العلوم.

راجع تفصيل هذا كله في كتابنا: والمنطق الصوري والرياضي، ص ٧٥- ٨١ (ط ٢، القاهرة سنة ١٩٦٣)\_ وكتابنا: ومناهج البحث العلمي، ص ٩٣- ٩٨.

### وراجع:

- L. Susan Stebbing: A. modern introduction to logic, pp. 421- 442.
- Keynes: Formal logic, § 22.

# التقنين الذاتي

#### Autonomie

يقال التقنين الذاتي على الصفة التي بها بملك الكائن ـ فرداً كان أو جماعة ـ أن يشرّع لنفسه بنفسه، وأن يحكمه قانون خاص به، متميز ـ وليس بالضرورة متعارضاً مع ـ من القوانين التي تحكم غيره.

وهذا الحد يطلق في ثلاثة مجالات: المجال الوجودي، المجال الأخلاقي، المجال السياسي.

١ ـ أما التقنين الذاتي الوجودي فيطلق على استقلال بعض الكائنات عن البعض الأخر في القوانين التي تحكمها، مثلاً استقلال الكائنات العضوية بقوانين تحكمها تخلف عن تلك التي تحكم الكائنات غير العضوية، إذ يقال عن الأولى أنها تستقل بالتقنين لذاتها، بينها الأخيرة ليست كذلك.

٢ ـ والتقنين الذاتي الأخلاقي يقرر أن قانوناً أخلاقياً معيناً يتصف بالتقنين الذاتي. إذا كان ينطوي في داخل ذاته على الأساس الذي يقوم عليه والسبب المقرر لشرعيته. إنه قدرة الإنسان على أن يجدد نفسه بنفسه في صفاته بوصفه كائناً عاقلاً. ويقوم ضد أمرين: تحديد الإنسان بواسطة الطبيعة والبيئة.

وتحديد الإنسان بواسطة سلطة قاهرة.

وأمانويل كنت هو أول من أفاض في هذا المعنى. إذ قرر أن التقنين الذاتي Autonomie هو أساس الأخلاق والتعبير عن حرية الإنسان بوصفه كائناً عاقلاً. ومبدأ التقنين الذاتي للإرادة مفاده أن الإنسان، من حيث كونه ملتزماً، بواسطة الواجب بقانون يحتاج إليه أخلاقياً، فإن عليه ألا يخضع إلا لتشريع صادر عن ذاته، تشريع كلي وضروري. والتقنين الذاتي للإرادة هو خاصيتها التي بها تكون مستقلة عن كل صفات للإرادة هو خاصيتها التي بها تكون مستقلة عن كل صفات لموضوعات الإرادة (مادة الإرادة)، وملتزمة فقط بشكلها وصورتها، أي بالمبادى، العامة الكلية المضرورية للفعل والأخلاقي. إن مبدأ التقنين الذاتي هو الأمر المطلق der للمعادة إلا يفعل المرء إلا ما يصلح أن يكون مبدأ عاماً كلياً للفعل الإنساني.

ويرى أن التقنين غير الذاتي hetcronomie هو الأصل في المبادى، غير الحقيقية للأخلاق، مثل مبدأ السعادة، مبدأ المنفعة، مبدأ اللذة، إلخ. ذلك لانها تتنافى مع حرية الإنسان، إذ تجعل الإرادة الإنسانية خاضعة لاعتبارات خارجية مثل السعادة، أو المنفعة، أو اللذة، إلخ.

٣ ـ التقنين الذاتي السياسي ويرادف: الاستقبال السياسي ومعناه أن تتولى الدولة أو الحيئة السياسية التشريع لنفسها بنفسها، وإدارة أمورها الداخلية والخارجية والاقتصادية والاجتماعية، وبالجملة كل أمورها الخاصة بها بإرادتها طالما لم تصطدم بإرادة الدول أو الهيئات السياسية الأخرى. وترتبط هذه الفكرة بفكرة الإرادة العامة ملامة volonté générale، وقد فصل جان جاك روسو القول فيها في كتابه والعقد الاجتماعي، فقرر الإرادة العامة ملزمة وقادرة ولها الحق في إرغام الإرادة الفردية التي تحاول الإفلات من قراراتها، كها أنها في الوقت نفسه هي الخي يريده كل فرد سواء من أجل نفسه ومن أجل الأخرين.

لكن التقنين الذاتي السياسي انخذ في العصر الحديث والعصر الحالي معنيين: الأول استقلال دولة عن سائر الدول، والاستقلال الداخلي لمجموعة عرقية أو لغوية أو دينية إلخ تجاه الدولة الواحدة التي توجد فيها، والاستقلال الداخلي لاقليم أو ولاية، مقاطعة، إلخ تجاه هيئة فدرالية متحدة. والمطالبة بهذا النوع الثاني تأتي من جماعات ذات لغة أو ديانة أو جنس (عرق)، متميزة عن سائر الجماعات التي تتألف منها وحدة

سياسية شاملة. مثال ذلك مطالبة الإرلنديين بالتقنين (الاستقلال) الذاتي عن المملكة المتحدة (بريطانيا المعظمى) ابنداء من سنة ١٨٠١ وهو التاريخ الذي فيه قرر وليم بت William Pitt إغلاق برلمان دبلن وإرسال النواب الإيرلنديين للجلوس في البرلمان البريطاني في وستمنستر (لندن). واستمر النضال حتى سنة ١٩٧١ حين أعلن استقلال إيرلنده. كذلك مطالبة الهنجاريين بالاستقلال الذاتي في امبراطورية آل هيسبورج. ومن الأمثلة الحالية مطالبة الأكراد بالاستقلال الذاتي في كل من العراق، إيران، وتركيا. وقد تحقق التقنين الذاتي المداخلي لبعض الأقاليم في أسبانيا: الباسك، القتلان.

وتتدرج أشكال التقنين الذاتي من مجرد المطالبة بالمساواة في الحقوق بين كل الجماعات (العرقية، الدينية، اللغوية) إلى الاستقلال الكامل، أي الانفصال عن الدولة الواحدة. وهنا تتفاوت الحلول لحركات المطالبة بالتقنين الذاتي: اللا مركزية أو ولاية بكل شؤونه فيها عدا: الخارجية والدفاع). والنظام الفدرالي يقتضي عدة أمور: تمثيل كل ولاية في مجلس تشريعي مشل مجلس الولايات في سويسرة بيوب أن يكون عدد الشيوخ في الولايات المتحدة الأمريكية، ويجب إن يكون عدد المثلين لكل ولاية متساوياً، مهها تكن مساحة وسكان الولاية، الولايات المتحدة ووزراؤه في الولايات المتحدة الأمريكية)، وهيئة تنفيذية مشتركة (الحكومة الفدرالية في سويسرة، رئيس لوزان بسويسرة، المحكمة العليا في الولايات المتحدة الأمريكية)، لوزان بسويسرة، المحكمة العليا في الولايات المتحدة الأمريكية)،

## مراجع

- I. Kant: Kritik der praktischen vernunft, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, Opus postmum.
- F. Bourricaud: Exquisse d'une théorie de l'autorité. Paris, 1961.
- G. Burdean: Traité de science politique, t. II: L'Etat,
   2º ed. Paris, 1967.
- M. Derathé J -J. Roussean et la science politique de son temps, Paris, 1950.
- L. Duguit: Souverainté et liberté. Paris, 1921.

### تمثيل

#### Analogie

التمثيل في المنطق هو الحكم على شيء معين لوجود ذلك الحكم في شيء آخر مشابه له في صفات معينة. مثال ذلك: الحكم بأن العالم محدث لأنه جسم مؤلف مشابه للبناء، والبناء محدث، فالعالم محدث.والمعنى المتشابه بينها يسمى «الجامع». وهذا والجامع» يكون إما في التركيب، أو الصفات، أو الوظائف، ولهذا يقوم التمثيل إما في التناظر، أو في التشابه، أو في التضايف المشترك Correlation.

ومن أوائل من استخدم التمثيل في الفلسفة أفلاطون في عاورتي والسياسة» ووطيماوس» حين شبه صورة الخير بالشمس، على أساس أن صورة الخير في العالم المعقول تقوم بدور مشابه لدور الشمس في العالم المحسوس. وأرسطو استعمل التمثيل في كلامه عن والوجودة. فقال إنه يقال وعلى عدة أنحاء».

وعلماء الكلام في الإسلام أخذوا بالتمثيل في مسألة صفات الله سواء أقالوا بصفات ثبوتية، أم بصفات كلها سلوب، مثل وصف الله بأنه: حي، عليم، قدير، مريد أي بصفات: الحياة، والعلم، والقدرة، والإرادة، وكذلك الصفات السمعية مثل أنه بصير، سميع، إلخ. إذكل هذه الصفات تطلق على الله، كما تطلق على الإنسان، لكن بدرجة لا متناهية بالنسبة إلى الله، ومتناهية بالنسبة إلى الإنسان.

ونفس الأمر نجده عند الفلاسفة المسيحيين في العصور الوسطى في أوروبا، خصوصاً عند القديس توما الأكويني في تحديده للعلاقة بين الله والمخلوقات، وهو ما سماه باسم والمشاركة، Participation راجع في ذلك كتاب:

L.B. Geiger: La participation dans la philosophie de St. Thomas d'Aquin, Paris, 1942.

وأساس المشكلة هو أنه لما كان الله هو علة مخلوقاته , فلا بد من وجود شبه بين العلة وبين المخلوقات . وهذا ما سماه توما باسم: العلة المشتركة causc équivoque ، ويقصد بذلك أن المعلول يشابه العلة في الصفة لا في الدرجة . ويرى القديس توما أن التمثيل analogic أو النسبة proportion يوجد في حالتين رئيسيتين: في الحالة الأولى: عدة أشياء لها نسبة إلى شيء آخر ، على الرغم من أن نسبها إلى هذا الشيء الاخر محتلفة . هنالك

نقول إن ثمّ تمثيلًا من أسهاء هذه الأشياء الأنها جيعاً ذات نسبة إلى شيء واحد بعينه. مثال ذلك أن نقول إن بولاً صحيح، وإن طبا صحيح. لأن كليها ينتسب إلى الصحة. في الحالة الثانية يتعلق الأمر بالتمثيل الذي يربط بين شيء وشيء آخر بسبب الرابطة التي تجمع بينها، مثال ذلك حين نقول: طب صحيء، وشخص صحيح، لأن هذا الطب تسبب في صحة هذا الشخص. في الحالة الأولى كانت العلاقة بين العلامة والسبب أما في الحالة الثانية فالتثميل هو بين العلة ومعلولها. وبهذا المعنى الثاني نتكلم عن التمثيل هو بين العلة ومعلولها. وصفات الكمال في الإنسان. ومن بين هذه الكمالات التي نصف الله بها عن طريق التمثيل بالمخلوقات تبرز خصوصاً ثلاثة نصف الله بها عن طريق التمثيل بالمخلوقات تبرز خصوصاً ثلاثة كمالات: هي: العلم، والإرادة، والحياة.

وقد نقد دونس اسكوت رأي توماهذا في فكرة التمثيل، إذ ينكر اسكوت \_ مستشهدا هنا بابن سينا أن يكون «الوجود جنساً» تندرج تحته أنواع، أي أن يكون معنى مشتركاً.

### مراجع

- B. Landry: La Notion d'analogie chez saint Bonaventure et saint Thomas d'Aquin. Louvain, 1922.
- M.T.I. Penido: Le rôle del'analogie en théologie dogmatique, Paris, Vrin, 1931.
- Cornelio Fabro: La nozione metafisica di partecipazione, Roma, 1950.
- G. P. Klubertanz: Thomas Aquinas on anaglogy. A textual analysis and systematic synthesis. Chicago, 1960.

### توما الأكويني

### Thomas D'Aquin

اكبر فلاسفة العصور الوسطى المسيحية، ولا يزال تأثيره عظيها في الكنيسة الكاثوليكية وفي الفكر المسيحي بعامة.

ولد توما الأكويني في سنة ١٢٧٥ بقصر روكاسكا Roccasecca بالقرب من آكوين ـ ومن هنا جاءت نسبته:

الأكويني. وتقع في أقليم نابلي، وكان آنذاك داخلا فيها كان يعرف بمملكة نابلي وصقلية. وأبوه من أسره نبيلة تنحدر من أصلاب لنبردية. وبدأ دراسته في دير مونتي كاسبي الشهير وتابعها في جامعة نابلي، التي كان فردريك الثاني قد أنشأها في سنة المخطابة، الهندسة، الحساب، الفلك، الموسيقي)، كما درس المنطق على مارتينو دي داقيا Martino de Dacia والعلم الطبيعي على بطرس الايرلندي استناداً إلى كتب أرسطو التي كانت قد ترجت عن العربية إلى اللاتينية في النصف الثاني من القرن الثاني عشر، وقام ميخائيل اسكوت بترجمة العديد منها في النصف الأول من القرن الثالث عشر بأمر من فردريك الثاني.

وفي سنة ١٢٤٣ أو سنة ١٢٤٤ دخل الطريقة الدومينيكية التي كانت قد تأسست في نابلي سنة ١٢٣١. ولكن أمه وأخوته أعادوه إلى قصر روكاسكا حيث ظل طوال عامين يدرس الكتب المقدسة ووكتاب الأقوال، لبطرس اللمباردي ومنطق أرسطو. وفي سنة ١٣٤٦ استرد حريته للحاق بالرهبانية فغادر إيطاليا فأقام فترة قصيرة - فيها يقال - في باريس، ومن ثم ذهب إلى كولن (كولونيا) في المانيا حيث قبل أنه شهد وضع الحجر الأساسي لكاتدرائية كولن في ١٥ أغسطس سنة المحجر الأساسي لكاتدرائية كولن في ١٥ أغسطس سنة المحجر الأساسي الكاتدرائية كولن في ١٥ أغسطس سنة المنسوبة إلى دبونسيوس الأربوفاعي ووالأخلاق الى نيقوماخوس، الأرسطو على البرتس الكبر.

وفي سنة ١٣٥٦ احتاجت مدرسة دير سان جاك التابع للدومينكيين في باريس إلى مدرس مساعد bachelier، فأوصى البرتس الكبير بتعين توما الأكويني في هذا المنصب. وتم تعيينه فسافر إلى باريس سنة ١٣٥٦ وقام بالتدريس في القسم الخاص بالأجانب في دير سان جاك هذا. وكانت دروسه تتناول شرح الكتب المقدسة، وشرح وكتاب الأقواله لبطرس اللمباردي. وفي ذلك الوقت كانت قد أثيرت منازعات بين رجال الدين غير الرهبان، وبين الرهبان، فيها يتعلق بحق التدريس في كلية اللاهوت بجامعة باريس. وقاد الحملة ضد الرهبان جيوم دي الرهبان أن يحد من حقوق الرهبان في التدريس، وقصره لويس التاسع، أن يحد من حقوق الرهبان في التدريس، وقصره على مقر واحد. لكن البابا الكسندر الرابع أعاد إلى الرهبان حقوقهم المكتسبة، وذلك في سنة ١٢٥٤.

وفي سنة ١٢٥٧ وبأمر مباشر من البابا الكسندر الرابع، عين توما هو وبونافنتورا أستاذين في جامعة باريس. وفي هذه

الفترة ألّف توما شروحه على كتابي بونتيوس: -De Hebdoma و دمسائل المعتبر (۱۲۵۸ مسنة ۱۲۵۷) و دمسائل في الحقيقة، Quaestiones de veritate وكتاب Quaestiones (سنة ۱۲۵۹ مسنة ۱۲۵۹) ورسالتين مهمتين هما: «في مبادىء الطبيعة، ودفي الوجود والماهية، (نهاية سنة ۱۲۵۶) وبداية سنة ۱۲۵۵).

وفي سنة ١٢٦٠ وكلت إليه مهمة والواعظ العام، وفي سنة ١٢٦٠ مهمة والقارىء في دير أورفيبتو (وسط إيطاليا). وقام لعدة سنوات بمهمة والقارى، البابوي، Lector Curiae في عهد بابوية أوربانو الرابع. ويقال انه التقى، وهو في أورفيبتو بزميله في الرهبنة فلهلم فون ميربكه، وطلب إلى الأخير إعادة ترجمة كتب أرسطوطاليس. وقد قام فلهلم فون ميربكه بهذه المهمة: إما بترجمة جديدة عن اليوناني، أو بتنقيح الترجمات اللاتينية الموجودة، كذلك ترجم بعض الشروح اليونانية على Liber de Causis.

وفي إبان إقامته هذه في إيطاليا (١٢٥٤ ـ ١٢٩٨) يقال المنابه والحلاصة ضد الكفار، Summa Contra Gentiles ويقال أيضاً أنه بدأ في سنة ١٢٩٦ في تحرير كتابه الرئيسي وهو وخلاصة اللاهوت؛ Summa theologiac.

وفي سنة ١٣٧٢ قام بالتدريس في جامعة نابلي وفي المعهد العام Studiumgenerale في نابلي، منابعا في الوقت نفسه كتابة رسائل لاهوتية وفلسفية، ومواصلا شروحه لكتب أرسطو.

وفي طريقه إلى مجمع ليون، في فبراير سنة ١٩٧٤، عرج على دير Fossanova (في المقاطعة اللاتينية) فتوفي بهذا الدير بمرض غير معروف، ونقل جثمانه إلى جامعة باريس، ومن ثم إلى فوندي Fondi وأخيرا استقر في تولوز (جنوبي فرنسا) سنة وصف توما بأنه قديس. وأعلن البابا يوحنا الثاني والعشرون وصف توما بأنه قديس. وأعلن البابا بيوس الخامس - في سنة ١٥٦٧ - أن توما هو ودكتور الكنيسة الكاثوليكية، وفي سنة ١٨٨٠ خلع عليه البابا ليو الثالث عشر وصف وحامي (أو راعى) المدارس الكاثوليكية،

وكانت وفاة توما في ٧ مارس سنة ١٣٧٤ عن عمر يناهز الثامنة أو التاسعة والأربعين عاما.

#### مؤلفاته

كانت مؤلفات توما:

أ) إما ثمرة الدروس التي ألقاها في الجامعات والمعاهد
 التي ألقى دروسا فيها، كيا هو الشأن في شروحه على الكتاب
 المقدس وعلى كتاب والأقوال، لبطرس اللومباردي.

ب) أو ثمرة مناقشات اسكلائية، مثل والمسائل المتنازع مليها،

حـ) أو وليدة تأليف حرّ كان بدوره:

 إما تنظيميا، مثل والخلاصة ضد الكفار، ووخلاصة اللاهوت.

٧ - أو استجابة لاستفسارات، مثل معظم رسائله. وهذه الكتب بعضها كتبه توما بخطه، وبعضه أملاه، وبعضه نقله عنه تلاميذه وزملاؤه، خصوصا الأجانب منهم. ولا يزال لديناحتى اليوم بعض غطوطات كتبه بخط يده. (راجع مقال جرابحن في Hist. Jahrbuch حد ١٠٤، سنة ١٩٤٠ ص ١٩٥٠.

ويهمنا أن نذكر منها ما يلي:

أ)الشروح على أرسطو وكتاب «الخير المحض»، وتشمل الشروح على:

١ ـ كتاب والعبارة، سنة (١٢٦٩ ـ سنة ١٢٧١)

٢ \_ كتاب البرهان ( ١٢٦٩ \_ ١٢٧٢)

٣ ـ السماع الطبيعي (بعد سنة ١٢٦٨)

٤ ـ في السهاء والعالم (١٢٧٢)

ه ـ في الكون والفساد (١٣٧٣) ٦ ـ في الأثار العلوية (١٣٦٩ ـ ١٣٧١).

٧ ـ في النفس (١٢٦٦)

٨ ـ في الحس والمحسوس (١٣٦٦ ـ ١٣٧٢)

٩ ـ في الذاكرة والتذكر (١٢٦٨ ـ ١٢٧١)

١٠ ـ في ما بعد الطبيعة (١٢ مقالة) (١٢٦٨ ـ ١٢٧٢).

١١ ـ في الأخلاق إلى نيقوماخوس (١٢٦٩)

١٢ ـ في السياسة (١٢٦٩)

١٣ ـ كتاب الخير المحض (١٢٦٩ ـ ١٢٧٣)

### ب)الكتب التنظيمية:

١ ـ الشرح على المفالات الأربع لكتاب والأقوال،
 لبطرس اللمباردي (١٢٥٤ ـ ١٢٥٦)

٢ ـ والخلاصة ضد الكفاره (المقالة الأولى سنة ١٢٥٩.
 المقالات ٢ ـ ٤ في سنوات ١٣٦١ ـ ١٣٦٤).

٣ ـ وخلاصة اللاهوت؟ (١٣٧٦ ـ ١٣٧٣) ٤ ـ ومسائل متنازع عليها: Queaestiones disput atae ٥ ـ ومسائل مشهورات؛

# جـ)رسائل مفردة opuscules، وتبلغ ٧٤ رسالة

#### د)مواعظ Sermons

### فلسفته

فلسفة توما مستمدة كلها من فلسفة أرسطو كها هي في مؤلفاته الأصلية، وكها شرحه شرّاحه خصوصا ابن سبنا، مع تعديله بما يتلاءم مع العقائد المسيحية الاساسية.

## أ) الوجود والماهية:

قعنده كما عند ارسطو أن الفلسفة علم الموجود. وهنا يأخذ توما بالتفرقة التي وضعها ابن سينا بين الوجود والماهية. فيقول في رسالة وفي الوجود والماهية ان الموجود على ضربين: موجود هو فعل محض، وموجود هو مزيج من العقل والقوة. والموجود الذي هو فعل محض هو لا متناه ووحيد، أما الموجود المثاني فيتوقف في وجوده على موجود بالمفعل. وكل المائني فيتوقف في وجوده على موجود بالمفعل. وكل الموجودات المؤلفة من قوة وفعل معلولة لموجود هو فعل محض، ولا متناه، وواحد أحد. أما في العقول فيوجد فعل موقوة، ولهذا كانت متعددة. إنها مؤلفة من وجود وماهية. أما في الحواهر المادية فيوجد، إلى جانب الوجود والماهية، الهيولى والصورة. ولهذا تعددت في النوع الواحد، والهيولي هي مبدأ التعدد والفردانية.

وفي كتابه ومبادى، الطبيعة، يضيف تقريرات أخرى مهمة: منها أن الهيولى الأولى لا يمكن أن توجد بذاتها وحدها؛ وأن الكون يقع لما هو مركب من هيولى وصورة، لا لما هو صورة فحسب، وأن العلل أربع: مادية، صورة، فاعلية، غائية؛ وأن الفعل، على وجه الاطلاق، أسبق من القوة، والكامل أسبق من الناقص؛ وتصور الموجود ليس تصورا كليا، لأنه لا توجد له أنواع، اذ لا توجد للموجود فصول نوعية تميزها تحت جنس الموجود.

وفي كتاب: •في الجواهر المفارقة• (وهو كتاب ناقص لم يتم تاليفه) يقرر توما أن الموجود الحق إلى أعلى درجة هو سبب كل حق في سائر الموجودات. والعقول المحضة ليس لها هيولي،

ولكن فيها قوة، انها مؤلفة من وجود وماهية. والحق الأول هو خير أول، وهو فعل محض. والموجود يكون فيه من الكمال بقدر ما يشارك في الماهية. وبقدر ما يكون في الموجود من فعل تكون مرتبته في الكمال.

والله فعل محض، وهو وحيد في مرتبة كماله. والله لا متناه دبكل الوسائل، omnibus media والهيولي هي مبدأ الفردانية.

والماهية هي الجوهر من حيث هي موضوع للعلم، ولهذا فإن الماهية تندرج في الجوهر لكمال وجوده. ويذهب جلسون (والتوماوية، ط٦ ص١٧٥، باريس سنة ١٩٦٥) إلى حد القول بأن توما يجعل الأولوية للوجود على الماهية، وكأنه وجودي قبل أوان الوجودية بسبعة قرون!

### ب) البراهين على وجود الله:

لكن وجود الله ليس مع ذلك بهذا الوضوح. لهذا يصوغ توما خسة براهين لاثبات وجود الله، وذلك في كتابه وخلاصة اللاهوت. ويذكر أربعة منها في والخلاصة ضد الكفاره والبراهين في كلتا والخلاصتين، متماثلة في جوهرها، لكن طريقة العرض تختلف فيها بينها. ففي وخلاصة اللاهوت، يعرض البراهين مبسّطة، وعلى نحو أكثر حظا من الميتافيزيقا. أما في والخلاصة ضد الكفاره فالعرض مفصل دقيق، وأكثر حظا من الإهابة بالتجربة الحسية. وحسبنا هنا أن نورد هذه البراهين بحسب عرض وخلاصة اللاهوت».

## ١ ـ البرهان بالحركة.

والبرهان الأول، لأنه الأقرب إلى الحسّ، هو البرهان بالحركة. وهو مأخوذ بكامله عن أرسطو ثم عن الفارابي وابن سينا، وعنهما أخذه البرتس الكبير، وعن هذا أخذه توما.

وخلاصته: من البقين، والحس يشهد على ذلك، أن في العالم حركة. وكل ما يتحرك بواسطة عرّك، وكل شيء إغا يتحرك بواسطة عرّك، وكل شيء عرّك الله يتحرك من حيث هو بالقعل ما يحركه. فلا يمكن أن يصير شيء من القوة إلى الفعل إلا بواسطة شيء هو بالفعل: فمثلا الحرارة بالفعل، النار مثلا، هي التي تجعل الحشب، ولم يكن حارا بالفعل بل بالقوة، حارا بالفعل. لكن ليس من الممكن أن يكون الشيء الواحد بالقوة وبالفعل معا ومن نفس الناحية. فالحار بالفعل ومن نفس الناحية فالحار بالفعل ومن نفس الناحية فالحار بالفعل ومن نفس الناحية

بل يكون حارا بالفعل وباردا بالقوة. واذن من المستحيل أن يكون نفس الشيء عرّكا، ومتحركا من نفس الجهة، أي أن يحرك نفسه بنفسه، وهكذا يتبين أن كل ما يتحرك إنما يتحرك بمحرك آخر وهكذا. لكن لا يمكن التسلسل في المحركات إلى غير نهاية، وإلا لما كان هناك عرك أول، وبالتالي لن يكون هناك أي عرّك إذ المتحرك الثاني لن يحرّك إذ المتحرك الثاني لن يحرّك إذ المتحرك الثاني لن يحرّك إذ المتحرك الله لنحركها فتحرك غيرها.

فلتفسير الحركة في العالم لا بد من الصعود إلى عمرك أول لا يحركه عمرك، وهذا المحرك الأول غير المتحرك هو الله. وهذا البرهان يقوم إذن على مبدأين: الأول أن كل متحرك يتحرك بغيره، والثاني أنه لا يمكن التسلسل إلى غير نهاية في سلسلة المتحركات والمحركات، بل لا بد من الوقوف عند عمرك أول لا يحركه غيره، ويحرك هو غيره.

### ٢ ـ البرهان بالعلة الفاعلة:

يقوم هذا البرهان على فكرة العلّة الفاعلة. ويرجع هو الاخر إلى أرسطو (دما بعد الطبيعة، م٢ ف٢ ص ٩٩٤ أ) حيث قرر أنه من المستحيل التسلسل إلى غير نهاية في سلسلة أي واحد من العلل الاربع.

وخلاصت: نحن نشاهد في المحسوسات نظاما من العلل الفاعلية. ولا نجد من بينها ما هو علة فاعلية لذاته، لأن العلة الفاعلية تسبق معلولها، فلو كان شيء علة لذاته لكان سابقا على ذاته، وهذا محال. ومن ناحية أخرى لا يمكن التسلسل، في العلل الفاعلة المرتبة، إلى غير نهاية لأننا لاحظنا أنها مرتبة بعضها تلو بعض، سواء كانت اثنين أو عديدة ومها كان عددها، فان العلة الأولى هي العلة للمعلول الآخر.. ولو لم يوجد حد أول، لما وجد حد أخير، ولما وجدت علل فاعلة مرتبة في العالم. لكننا نشاهد في العالم ترتبيا بين علل ومعلولات. فمن الضروري إذن الأقرار بوجود علة أولى، يسميها الجميع: الله.

## ٣ ـ البرهان بالواجب

يقوم هذا البرهان على التمييز الذي وضعه الفارابي وبعده ابن سينا بين الواجب(الضروري) والممكن. ويستند إلى مقدمتين: الأولى أن الممكن يصح أن يكون ويصح ألا يكون، والثانية أن الممكن لا يستمد وجوده من ذاته، بل من غيره. يضاف إلى هذا ما شاهدناه في البرهانين السابقين من مبدأ عدم إمكان التسلسل إلى غير نهاية.

وقد أقام ابن سينا برهانا تاما على أساس فكرة التمييز بين الممكن والواجب هذه. وعنه اخذه موسى بن ميمون. وقد لاحظ بيومكر أن توما يحذو في عرضه حذو موسى بن ميمون تماما. وموسى بن ميمون يبدأ في عرضه للبرهان من مشاهدة الموجودات في العالم، ويقول اننا بإزائها أمام ثلاث أحوال:

أ) فاما أنه لا يمكن أي موجود أن يحدث أو أن يفسد،
 ب) وأما أن كل الموجودات تحدث وتفسد،

حــ) واما أن بعض الموجودات بجدث ويفسد، والبعض الآخر لا يحدث ولا يفسد.

والحالة الأولى باطلة، لأننا نشاهد موجودات تحدث ونفسد.

والحالة الثانية باطلة هي الأخرى، لأنها لو صحت لكانت كل الموجودات قد فسدت بالضرورة ولوكانت فسدت كلها، لما كان في وسعها أن تحدث من تلقاء نفسها مرة أخرى.

لم يبق إذن غير الحالة الثالثة وهي أن بعض الموجودات تحدث وتفسد، وبعضها لا يحدث ولا يفسد، أي أنه أزلي أبديّ باق دائها غير خاضع لكون ولا لفساد، وهو الله.

وهذا البرهان الثالث لم يورده توما في «الخلاصة ضد الكفاره. وهو يتشابه مع البرهان الأول في كون كليهها يفترض سرمدية العالم، وإلاّ لما انعقد البرهان.

### ٤ ـ البرهان بالتفاوت في مراتب الوجود:

ويقوم هذا البرهان على مشاهدة ما في مراتب الوجود من تفاوت. فنحن نشاهد في الموجودات تفاوتا في الخير، والنبل وسائر الصفات. فلا بد من وجود ما يملك الصفة إلى أعلى درجة، فيكون الأحق والأكبر خيرا، والأنبل، الخ. وهو في الوقت نفسه في أعلى درجات الوجود، لأن ما يملك الدرجة العليا من الحق يملك أيضا الوجود، كما قال أرسطو (وما بعد الطبيعة، مع ف عند نهايته). ومن ناحية أخرى فإن ما يعد درجة عليا في جنس ما، هو علة ومقياس لكل ما ينتسب إلى هذا الجنس. فالنار، وهي الدرجة العليا للحرارة، تعدّ هي العلة والمقياس لكل ما هو حارً. فلا بد إذن من وجود شيء هو علة للوجود، والخير، وللكمال لكل نظام من الأشياء، وهو هو ما نسميه: الله.

وقد أثار هذا البرهان الكثير من المجادلات واختلف في تأويله إختلافاً شديداً. حتى أن البعض اعتبره محتملا فحسب،

وذلك لما ينطوي عليه من سمة أنطولوجية تُصورية، تجعله شبها بالحجة الوجودية، ويسري عليه إذن ما سرى على هذه من نقد.

### ه) البرهان بالعلة الغائية:

ويقوم على أساس ما يشاهد في الموجودات من تدبير وإحكام. وهو برهان قديم، يقول توما انه أخذه عن يوحنا الدمشقى.

ومفاده أنه من المستحيل أن تتوافق أشياء مختلفة في نظام واحد إذا لم توجد علة هي التي أحدثت هذا التوافق، علة مدبرة للكون. وتحن نلاحظ فعلا في العالم أن أشياء مختلفة تتوافق في نظام معلوم، لا لفترة محدودة، بل دائها، فلا بد إذن من الاقرار بوجود علة حكيمة مدبرة هي التي أوجدت هذا النظام وهي التي تحفظه دائها. وهذه العلة الحكيمة المدبرة هي ما نسميه:

#### ج) صفات الله:

أما وقد أثبتناوجودانة، فلنحاول معرفة صفاته. وهذا لا يتم إلا بطريقين: الأول: طريق السلب، والثاني: طريق قياس النظير.

# ١) معرفة الله بالسلب:

وذلك ببيان ما لا يمكن أن يوصف به. فننفي عنه أنه مركب، ونقول انه بسيط، وننفي عنه أنه ناقص، ونقول انه هو الكمال. ووصفنا الله بأنه كامل معناه أنه الخير. ووصفه بالكمال والخير يعني في الوقت نفسه وصفه بأنه لا متناه. ومعنى كونه لا نهائيا أنه لا يمكن تصور شيء ليس الله موجودا فيه. فالله إذن في كل مكان، أي أنه وجود كل ما هو موجود.

## ٢) معرفة الله بقياس النظير:

لكن العقل الانساني لا يستطيع أن يقنع بهذه السلوب، بل يطمع دائها إلى وصف الله بصفات ايجابية. ولاسبيل إلى ذلك بإدراك مباشر، بل بقياس النظير. ذلك أن المخلوقات هي آثار الله، فلا بد ان نجد فيها إذن آثار صفات الله الايجابية، أو الثبوتية، مع مراعاة الفارق الهائل بين الفاني والباقي، بين المتناهي واللامتناهي، بين العلة والمعلول. ويكون ذلك بالنظر في كمالات المخلوقات، ووصف الله بهذه الكمالات مرفوعة إلى أعلى درجة، فنقول أن الله خير، حتى، عدل، قادر الخ. وفذا فإن أسهاء هذه الكمالات تليق بالذات الإلاهية. وعلينا

أن نراعي دائيا أن هذه الصفات مقولة بالاشتراك، أي لها معنى بالنسبة إلى الله غير معناها بالنسبة إلى مخلوقاته. ومن بين هذه الكمالات المشتركة، يتناول توما بالتفصيل ثلاثة تعد أكبر الكمالات وهي: العلم، والارادة، والحياة.

#### د) الخلق:

والكيفية التي بها تصدر الموجودات عن الله تسمى: الخلق، والخلق يطلق إما على صنع الله، أو على آثار صنعه أي عنى المخلوقات. وبالمعنى الأول الخلق يقوم في أن يوجد الله ما لم موجوداً إلى شيء آخر. وحرف الجر ومن علا لا يعني أي مادة سابقة، بل يعني عجرد الأمر: كن. أي أنه لم يكن شيئا، فكان شيئاً. وهذا التفسير للخلق يتناقض مع ما يقوله كل الفلاسفة سيئاً. وهذا التفسير للخلق من العدم، بل اما أن يكون من والطبيعين، من أنه لا خلق من العدم، بل اما أن يكون من شايعها، أو هو تحويل طبيعي من حالة موجودة إلى حالة شايعها، أو هو تحويل طبيعي من حالة موجودة إلى حالة أخرى، أي تغير. لكن توما يرد قائلا ان فعل الخلق كما فسره أي الخلق من العدم - لا يخص أحدا غير الله وحده. Creare

وفيها يتصل بأول ما يصدر عن الله وكيفية صدوره، يرى توما أن الله بعلمه، لا بضرورة تلزمه، يخلق الأشياء، ويخلقها عديدة متنوعة دفعة واحدة. إن حكمة الله تحتوي على كل الأشياء معا، لهذا يستطيع أن يخلق العديد منها معا، وليس من الضروري إذن ما يقوله الأفلاطونيون المحدثون ومن شايعهم مثل الفارابي وابن سينا من أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد.

## هر)قدم العالم:

لكن هل هذا العالم الذي خلقه الله من العدم: قـديـم، أو محدث؟ بمعنى: هل وجد منذ الأزل، أو بدأ في الوجود؟

في هذه المسألة العويصة يقف توما موقفا وسطا بين من يقولون انه يقولون بأن العالم محدث، مثل بونافتورا، وبين من يقولون انه قديم مثل ابن رشد. فيقرر توما أن من الممكن كلا الأمرين: أن يكون العالم قديما لأن الله قديما. فلا بد أن يكون أثره قديما مثله، وإلا فها يدعوه و هو الثابت، أن يخلقه في وقت معين، وأن يكون العالم محدثا في زمان معلوم؟! لكن من المستحيل إثبات أن العالم محدثا.

# و) الشر في العالم:

الشر في نظر توما، هو انعدام النظام في ترتيب الوسائل من أجل تحقيق الغايات. أي أنه سلب. ولكن يمكن مع ذلك تقدير علة بالعرض في الشرور. فقد يقع الشر لسبب انعدام مبدأ من المبادىء التي تتحكم في العقل مثل تفسير العيب في حركة حيوان بالعيب في العضو المحرّك مثلها يحدث للأعرج.

ويؤكد توما من ناحية أخرى أن سبب الشريقوم دائيا في خير ما. لكن الله لا يمكن أن يكون السبب في أي شر. لأنه لما كان الشر نقصا في الفعل، فإن مصدر هذا الشر هو الفاعل الذي صدر عنه الفعل. فلا يمكن إذن نسبة هذا الشر إلى الله، بل إلى الانسان الفاعل. ذلك أن الشر، لو نظر إليه في ذاته، ليس بشيء. فلا يمكن إذن أن يكون الله سببه. فإن تساملنا: ومن إذن سبب الشرور في العالم؟ فإن الجواب عند توما مد هو المخلوقات.

# ز)وهذا يقودنا إلى الأخلاق عند توما:

وهو ها هنا أيضا يقتفي أثر أرسطو في كتابه والأخلاق إلى نيقوماخوس، وقد يتوسع في بعض الأمور.

من ذلك مثلًا اهتمامه بفضيلة العدل. ذلك أن الفضائل الأخرى ينظر إليها من ناحية الفاعل، أما العدل فينظر فيه إلى طرفين على الأقل، وترتبط بها فكرة المساواة: والمساواة اما طبيعية، وأما أصطلاحية. فالمقايضة والتبادل في السلع مساواة اصطلاحية ، أي تتوقف على ما اصطلح عليه الطرفان فيها بينهما . والعدالة على نوعين :توزيعية، وتعويضية وهي تفرقة وضعها أرسطو في والأخلاق إلى نيقوماخوس، (المقالة الخامسة)، فتوسع توما في شرحها (نشرة Pirotta لشرح تنوما عبلي والأخلاق إلى نيقوماخوس، أرقام ٩٢٧ ـ ٩٣٧، ص ٣٠٨ ـ ٣١١). فإن تعلق الأمر بالعلاقة بين الفرد والجماعة التي ينتسب إليها سميت العدالة توزيعية، وان تعلق بالعلاقة بين فرد وفرد أخر سميت تعويضية. ولا يقصد توما من العدالة التوزيعية المساواة بين أفراد المجتمع الواحد في النصيب من خيرات هذا المجتمع، فهيهات هيهات ! إنما يقصد فقط أن يحصل كل فرد من المجتمع على ما يستحقه بحسب مكانته في هذا المجتمع: والمكانة ترجع إما إلى العدالة ، أو إلى الثروة ، أو إلى الحقوق التي اكتسبها . أما العدالة التعويضية فهي عدالة التبادل بين الأفراد، أعنى أن يتلقى الفرد من الفرد الآخر المقابل المتفق عليه فيها بينهما، كما هي الحال خصوصاً في البيع والشراء ومن هنا كانت عدالة

### مراجع

- E. Gilson: Le Thomisme. 6ed. Paris 1965.
- A.D. Sertillanges: S. Thomas D'Aquin, 2 vols. Paris Alcan, 1910.
- —Ch. Jourdain: La philosophie de St. Thomas d'Aquin, 2 vols. Paris, 1858.
- G:M. Manser: Das Wesen des Thomismus, Freiburg, 1931.

#### تين

### **Hippolyte Taine**

فيلسوف ومؤرخ للأدب والفن، فرنسي.

ولد في فوزييه Vouziers (في أقليم الأردن Ardennes في شمال شرقي فرنــــا) في ۲۱ أبريل سنة ۱۸۲۸. وتوفي في باريس في ٥ مارس سنة ۱۸۹۳.

واتسع ميدان نشاطه في التأليف: فأصدر في سنة ١٨٥٣ كتابا عن وخرافاته، وفي سنة ١٨٥٦ كتابا عن تيتوس لفيوس المؤرخ الروماني الكبير. وفي عام ١٨٦٤ أصدر كتاب وتاريخ الأدب الانكليزي، (في ٣ أجزاء) وبذلك استقرت مكانته مؤرخا للأدب وصاحب نظرية في تفسير الانتاج الأدبي مفادها أن الأدب حاصل عوامل ثلاثة: الجنس، والوسط، واللحظة.

وفي كتاب وأصول فرنسا المعاصرة، (۱۸۷۵ ـ ۱۸۷۳) حاول أن يثبت أن أسباب هزيمة فرنسا في حرب سنة ۱۸۷۰ ـ سنة ۱۸۷۱ ترجع إلى الثورة الفرنسية في سنة ۱۷۸۹.

ولما عين سنة ١٨٦٤ أستاذا في دمدرسة الفنون الجميلة. بباريس ألقى محاضرات وكتب دراسات في الفن الايطالي، والهولندي، واليوناني، نشرها فيها بعد تحت عنوان دفلسفة الفن. (سنة ١٨٨٧).

أما في الفلسفة فله أولا كتاب والفلاسفة الفرنسيون في القرن التاسع عشره (سنة ١٨٥٧) ثم كتابه الرئيسي في الفلسفة وهو وفي العقل، (سنة ١٨٧٠).

وقد جمع مقالاته في النقد الأدبي والتاريخ تحت عنوان:

حسابية، بعكس الأولى.

ولكل من النوعين ما يقابله من رذائل. فانتهاك العدالة التوزيعية يكون بادخال اعتبار آخر غير الاستحقاق، أو على حد تعبير توما: إدخال الاعتبارات الشخصية في توزيع الخيرات، بأن يعطي شخص شيئا لشخصه، لا لاستحقاقه بحسب المرتبة التي يشغلها في المجتمع. وهذا الأمر يختلف بحسب الأحوال: فلا يعد انتهاكاً للعدالة التوزيعية أن تراعى صلة القرابة في توزيع الميراث، لكن تعيين شخص في منصب مرموق لانه قريبنا أو محسوبنا أو ابن أقاربنا ومحاسبنا: هذا يعد انتهاكاً للعدالة التوزيعية. واناطة المهام الكبيرة بالأغنياء، نظراً إلى وفرة الوسائل لديهم من أجل فعل الخير، ليس انتهاكاً للعدالة التوزيعية، لكن تعيينهم في وظائف تعتمد على أمر آخر غير الثروة: هذا انتهاك للعدالة التوزيعية.

أما انتهاك العدالة التعويضية فالشواهد عليه لوفر عددا بكثير، نظرا إلى تنوع السلع القابلة للتبادل. ويكون هذا الانتهاك افظع ما يكون حين يأخذ المرء ولا يعطي شيئا في مقابل ما يأخذ، وأفظع هذه الفظائع أن يسلب الانسان إنساناً آخر ما لا يمكن تعويضه عنه، وأعني به الحياة. وهذا هو القتل. والقتل افظع رذيلة يمكن أن يرتكبها الانسان ضد أخيه الانسان. أما القتل نتيجة حكم أصدره القضاء العادل فلا يعد من هذا النوع. وأما الانتحار فهو قتل المرء لنفسه، وهذا يعد من نوع قتل الفرد أخر دون حق.

### نشرة مؤلفاته

المرجع الرئيسي بالنسبة إلى مؤلفات توما هو كتاب:

P. Mandonnet et J. Destrée: Bibliographie thomiste. Le Saulchoir et Vrin, 1º 1921, 2º 1960, Paris.

# نشرات مؤلفاته الكاملة

- S. Thomae Aquinatis: Opera omnia, 23 volumes in-folio, Parma. P. Flaccadori, 1862-1873.
- Doctoris Angelici divi Thomae Aquinatis: Opera omnia, 34 vols. in 4<sup>v</sup>. Paris, Vives, 1871-80.
- --- S. Thomae Aquinatis doctoris angelici: Opera omnia, 15 vols. in-folio.Roma, 1882-1930.

وكانت بأمر من البابا ليو الثالث عشر ولهذا تسمى الليونينية.

وأبحاث في النقد والتاريخ، في ثلاثة مجلدات (ظهرت في السنوات ١٨٥٨، ١٨٩٤).

يضاف إلى ذلك أوصاف رحلاته في جبال البرينيه، وإيطاليا، وانجلتره.

وله مراسلات مهمة في ٤ مجلدات (سنة ١٩٠٧ ـ سنة ١٩٠٧).

آراؤه

# ١ ـ الازدواج في تطوره الروحي

كان تبن من دعاة المذهب الوضعي المتطرفين، حتى قال أن والفضيلة والرذيلة يصنعان مثل الزاج والسكرة. وكان هدفه هو ددراسة الانسان عن طريق التاريخ، والتاريخ عن طريق تاريخ الأدب، وتاريخ الأدب عن طريق دراسة كبار الأدباء على حد تعبير أميل فاجيه Faguet.

أما منهجه فقد أوضحه في مقدمات كتبه التالية: وبحث في تيتوس لفيوس، ووالفلاسفة الفرنسيون في القرن التاسع عشر، (وفي الفصل الأخبر منه أيضا) ووتاريخ الأدب الانكليزي، (ولم مقدمة مشهورة)، وفي مواضع من كتابه: وفي العقل، وكتابه: وبحث في خرافات لافونتين،

وهذا الكتاب الأخير هو الذي نال به الدكتوراه. وفي مقدمته يحدد منهجه هكذا: «يمكن أن ننظر إلى الانسان على أنه حيوان من نوع أعلى، ينشىء فلسفات وقصائد على نحو شبيه بدود الفز حينها يصنع الشرائق والنحل حينها يصنع الخلاياء. وفي والرحلة إلى جبال البرانس، (سنة ١٨٥٨) يتعرف في سكان أقليم البرانس (البرنيه) من انسان وحيوان: طابع الأرض والجو وظروف الحياة. وفي وبحث عن تيتوس لفيوس، (سنة ١٨٥٦) يدافع عن الألية النفسية وعن الجبرية التي تقول ان فينا ملكة رئيسية فعلها المطرد ينتقل على نحو مختلف إلى أجهزتنا المختلفة ويوحى إلى آلتا بنظام ضروري من الحركات المقدرة.

وتيس في مطلع تطوره الفكري كان مشايعا متحمسا للوضعية التجريبية. ويحاول أن يطبق منهج العلوم الوضعية (الفيزيائية والحيوية) على العلوم الروحية (علم النفس، التاريخ، الأدب). ولذا نراه في كتابه والفلاسفة الفرنسيون في القرن التاسع عشر، بجمل حملة شعوا، على مين دي بيران وعلى فكتور كوزان وكل التيارات الروحية في الفلسفة الفرنسية في النسف الأول من القرن الناسع عشر: رواييه كولار،

وجوفروا، وكوزان، وداميرون الخ. وفي مقابل ذلك يمدح الحسية المتطرفة عند كوندياك ولاروجيير، ويصرح بأن الأديولوجية (وهي نزعة حسية فعالة) هي النزعة الملائمة للروح الفرنسية. ويرى أن التحليل هو الطريق الوحيد لمعرفة الأشياء بوجه عام. ويشارك وضعية كونت وفلسفة هيوم فيقرر أن الحقيقي هو ما يتبدى لحواسنا.

وفي مقدمة كتابه العظيم: «تاريخ الأدب الانكليزي» يشرح نزعته الوضعية الحتمية، ويعلن إيمانه بالجبرية اللاعدودة، وبها يفسر ظواهر الأدب، ومن ثم ظواهر الانسان والتاريخ والحياة بوجه عام.

ذلك أن تين ظل ينشد منذ شبابه: الوضوح والشمول. وقد ظل حتى الخامسة عشرة مندينا لكن عقله تنبه فجأة ووكأنه النوره على حد تمبيره، ودعاه إلى الفحص عن العقيدة الدينية. فماذا كانت نتيجة هذا الفحص؟ يقول تين: وأول ما سقط أمام روح النقد هذه هو إيماني الديني، فطرح الشاب منذ الخامسة عشرة كل سلطة أخرى غير سلطة العقل، وكانت النتيجة أنه لم يعد يرى في وجود الله، وخلود النفس، والواجب الأخلاقي إلا مجرد احتمالات وظنون. وانتابه الشك. فقال عن نفسه: وهنالك انتابني الحزن. لقد جرحت نفسي بنفسي في أعز ما كنت أعتر به. لقد صرت أنكر سلطة هذا العقل الذي كنت أجلّه كثيرا. فوجدت نفسي في الخلاء والعدم، ضائعا ومغموساً».

لكن طبيعته الأصيلة لم تكن تريغ إلى الشك، بل إلى البقين. فأنجاه من الشك مذهب وحدة الوجود. ووجد أنه لا سرور على الأرض بعدل الحقيقة المطلقة، التي لا شك فيها، الخالدة الكلية. وراح يؤكد أن «العلم الحقيقي هو ذلك الذي يفسر كل الأشياء وفقا لعلاقتها بالمطلق، ببيان أنها تستمد ضرورتها من المطلق.

لكنه تأثر في الوقت نفسه بالوضعية الانجليزية عند جون استيورت مل والمثالية الالمانية عند هيجل لكنه لم يرض عن كلتيها رضا تاما، إذ وجد الوضعية الانجليزية تبحث عن اليقين دون التركيب والشمول، بينها المثالية الهيجلية هي تركيب وشمول بغير يقين. لهذا رأى أن فلسفة المستقبل يجب عليها أن تتجاوزهما وذلك بالمزج بين ميزتيهها: اليقين؛ والشمول. إنه يريغ إلى أن يمزج بين مل وهيجل، بين الوضعية الانجليزية، والمثالية الألمانية. وظن أن ذلك ممكن عن طريق استعارة بعض الافتراضات الموجودة لدى هيجل واسبينوزا.

ومن هنا جاء هذا الازدواج في فلسفة تبن، وهو ازدواج مشاهد في كل محاولاته الفكرية.

وهذه المحاولة للجمع بين العلم الوضعي والميتافيزيقا كانت ـ ولا تزال ـ مشكلة المشاكل في عصر تين واستمرت حتى يوم الناس هذا. ففي عصر تين عني بها خصوصا رينان، وفاشرو Vacherot ورافيسون، ولاشيلييه، وبوترو، ورنوفييه وأخرون كثيرون في فرنسا، ونظائر لهم في ألمانيا وانجلتره.

#### ٢ ـ وضعية تين:

ويبدو أن تين قد اعتنق الوضعية مستقلا عن أوجست كونت، ذلك أنه صار وضعيا قبل أن يقرأ كونت بامعان واستقصاء لأنه لم يقرأه بعناية إلا في سنة ١٨٦٠ أو سنة ١٨٦٠ غير أن عليه أن يكتب نقدا في «جريدة الديباء Journal de Debats عن الطبعة الثانية لكتاب أوجست كونت «عاضرات في الفلسفة الوضعية». وهو يصرح بأن «معظم الأشخاص الذين يقرأون كانوا، فيها أزعم، في نفس حالتي فيها يتعلق بالسيد كونت. إنهم لم يكونوا يعرفون منه إلا قطعاً متناثرة، لقد قرأوا مستخلصات منه، أو مقالات عن مؤلفاته، واكتفوا بهذا ولم يكن ذلك بغير سبب، على الأقل ظاهره. لكن اعتناق بعض كبار المفكرين لذهب كونت، مثل لتربه Robin وشارل روبان Robin وبكل Buckle ومل النا لفت الأنظار وجلب الاهتمام بفلسفة كونت. وينقد تين فلسفة كونت وشخص كونت لعدة أسباب، منها:

**١ \_ أسلوبه** 

٢ ـ أزمته الدينية الغريبة

٣ ـ نزعته التوكيدية القاطعة (الدوجماتيقية) في عرض أفكاره.

والحق أن ثم من الفروق بين كونت وتين ما يجعل من غير الممكن عدّ تين تلميذاً لكونت أو من أنصاره. وهذه الفروق هي:

 كونت لا يعد علم النفس علم استقلاء بينما تين يؤكد استقلال علم النفس، ويعد أحد مؤسسي علم النفس التجريبي.

٢ ـ كونت يقرر استحالة المينافيزيقا في العصر الوضعي،
 بينها تين يرى في المينافيزيقا ذروة التفكير الانساني.

٣ - كونت كان مهمل الأسلوب غامض العبارة، أما تين

فكان جيد الأسلوب، واضح التعبير، وكان يرى أن من مهمة الفيلسوف الفرنسي أن يعبر بوضوح وجلاء.

لكن هذا شيء، والمشابه بين تين والوضعية بوجه عام شيء آخر. وهذه المشابه تتلخص فيها يلي:

١ ـ التجربة الحسية هي المصدر والأساس في كل معرفة بالواقع. يقول تين: ٥كل حقيقة واقعية يدركها الانسان تجريبياه. بل هو أحيانا يتجاوز الوضعيين الرسميين في هذا المجال فيقول ونحن نقدب إلى أبعد مما تذهبون... نحن نقرر أنه لا يوجد في العالم إلا وقائع وقوانين، أعني أحداثا وعلاقات بين أحداث، ونحن نقر مثلكم بأن كل معرفة تقوم أولا في الربط بين الوقائع وإضافة بعضها إلى بعض».

٢ يرفض التجريدات التي ليست مستمدة من التجربة. وعلى هذا الأساس يرفض تين «الذات» و«الجوهر» بوصفها كيانين مستقلين في الوجود. يقول تين: «لا يوجد في الأناشيء حقيقي غير سلسلة أحداثه... وهذه الاحداث هي من طبيعة واحدة، وترجع كلها إلى الاحساس».

## ٣ ـ مثالية تين:

أما مثالبته فقد استمدها من هيجل. لكنه، كها لاحظ روسكا Rosca، «فهم هيجل من خلال إسبينوزا الهيجلي، إسبينوزا الرياضي، والقائل بالآلية mecaniste، وشيد، بمواد اغترفها بكلتا يديه من مؤلفات هيجل، مذهبا دعائمه الأساسية ليست إلا مذهب أسبينوزاه (روسكا: «تأثير هيجل في تين الواضع لنظرية في المعرفة والفن» ص ٤١٤، باريس سنة الواضع لنظرية في المعرفة والفن» ص ٤١٤، باريس سنة

لقد قلنا ان تين في شبابه، مرّ بمرحلة شك كاسح، وأن مذهب وحدة الوجود، عند اسبينوزا، هو الذي أنجاه من هذا الشك. كيف كان ذلك؟ هذا ما يشرحه تين فيقول:

ولقد تجلّى لي حينئذ أن المتافيزيقا معقولة وأن العلم أمر جادً. وبفضل البحث المستمر وصلت إلى مرتفع استطعت من عليائه أن أحيط بكل الأفق الفلسفي، وأن أفهم تقابل المذاهب، وأن أشهد مولد الآراء وأن أكتشف عقدة الخلافات وحل الصعوبات. وعرفت ماذا ينبغي أن أفحص عنه من أجل العثور على الخطأ أو الصواب. ورأيت النقطة التي منها ينبغي على أن أوجه كل ابحاثي. ثم أني كنت أملك المنبج: لقد درسته من باب الاستطلاع والتسلية. هنالك أكببت على العمل

بحماسة، وتبددت الغيوم، وفهمت الأصل في أخطائي: لقد أبصرت التسلسل والمجموع: («مراسلاته» حـ ١ ص٢٥).

لقد صار ينظر إلى العالم على أنه كلّ واحد تحكمه علّية دقيقة. وصار يعرف المعرفة بأنها علم الأسباب، ومن هنا يرى ان مهمّة أي علم هو «اكتشاف الأسباب»، وعرف الميتافيزيقا بأنها «البحث عن العلل الأولى». يقول: «يوجد صنف كبير من الأشياه: الجواهر، الماهيات، العلل، الطبائع، القوى، تسمّى الكيانات الميتافيزيقية، وهي في الواقع مادة الميتافيزيقا. لكن هذه الأسياء كلها ترجع إلى إسم واحد هو: العلة» («الفلاسفة الفرنسيون...» ص ٧١)

لكنه يفهم العلّية لا بمعناها عند جون استورت مل، بل بمعناها عند كل من اسبينوزا وهيجل. فمن اسبينوزا أخذ فكرة الحتمية (الجبرية) الدقيقة في العالم، والقول بأنه لا يوجد شيء عارض contingent في الكون. كذلك أخذ عنه فكرة أن نظام الأفكار وارتباطها هو نفس نظام الأشياء وارتباطها. ولما درس هيجل بعد أن بدأ بدراسة اسبينوزا تأيدله ما ذهب إليه أسبينوزا. بيد أن هيجل أغراه بفكرة والتطور والنموه Entwicklung. يقول تين: «كل الأفكار التي سرت في ألمانيا منذ خسين سنة ترد إلى فكرة واحدة هي فكرة والتطور والنموه. وتقوم في تصور كل أجزاء مجموع ما على أنها متضامنة فيها بينها ومتكاملة حتى أن كل جزء منها يقتضى بالضرورة وجود الباقي وكلها مجتمعها وتنتجهاه. بتواليها وتباينها ـ عن الصفة الباطنة التي تجمعها وتنتجهاه. (وتاريخ الأدب الانكليزي، ح ٥ ص ٢٤٧، طبعة هاشت).

وهو يرى، كما قلنا، هيجل من خلال اسبينوزا. يقول: وإن هيجل هو اسبينوزا مكبّرا بواسطة أرسطو، وواقفا على ذلك الهرم من العلوم الذي تشيّده التجربة الحديثة منذ ثلاثة قرون، («الفلاسفة الفرنسيون. . . » ص١٣٣).

#### ٤ - علم النفس:

وقد أسهم تين في إيجاد علم النفس التجريبي بنصيب وافر، حتى قال البعض انه ونقطة ابتداء علم النفس التجريبي والباتولوجي في فرنساه (بنروبي: «مصادر وتيارات الفلسفة المعاصرة في فرنساه، بترجمتنا، حـ ١ ص ٢٧٧ القاهرة سنة ١٩٦٤). وقد أودع آراءه في علم النفس في كتابه وفي العقل افي مجلدين، باريس سنة ١٨٧٠).

يرى تين أن علم النفس ينبغي أن يصبح علم وقائع، كيا هو الشأن في كل علم، كها ذكرنا من قبل.

ويتأثر تين في تصوره لعلم النفس بكون ياك في قوله ان الأفكار العامة ترجع إلى علامات، وبجون استورت مل في نظريته في الاستقراء، وبالكسندر بين Bain في نظريته في إدراك الامتداد.

وينتهي إلى ذرية روحية . تقرر أن دالروح ليست إلاّ سيالا وحزمة من الاحساسات والدوافع التي لو شوهدت من جانبها الآخر لوجدت سيالا وحزمة من الاهتزازات العصبية، (وفي العقل، جـ ١ ص٧، ١٢٨). وكما أن الجسم الحي نسيج من الخلايا التي يتوقف بعضها على بعض فإن العقل الفاعل نسيج من الصور التي يتوقف بعضها على بعض، وليست الوحدة، في الواحد والأخر، غير انسجام ونتيجة، (الكتاب نفسه ص١٣٤). ولهذا ينبغي أن نطرح كلمات: العقل، الذكاء، الارادة، القوة الشخصية، بل وأيضا كلمة: الأنا. وما يحقق استمرار شخص معنوى متمايز هو التوالد المستمر لمجموعة واحدة من الصور المتمايزة. ويرى تين أن الذات، النفس، الارادة، القوة، ليست إلا مخلوقات ميتافيزيقية أي وهمية. انها وأشباح ولدتها الألفاظ، تختفي بمجرد فحص معنى الكلمات فحصا دقيقاه . وفالقوة اليست إلا الارتباط المستمر بين واقعة في المقدّم وواقعة في التالي، ووالاناء ليس إلا سلسلة متمايزة من الحوادث، الخ . . .

وهكذا تطغى حسّية كوندياك على علم النفس عند تين.

وقد أفضت به هذه الوضعية الحسية إلى إنكار كل ما ليس بمحسوس وبالتالي إلى إنكار الدين. ولهذا نجده يقرر صراحة أن «الدين نوع من الشعر الذي يعد أنه حقيقي»، poême tenu pour vrai وإن كل أن الدين لا يمكن إثباته علميا، وأن كل محاولة للمزج بين العلم والدين مضادة لكليهها.

## مؤلفاته

- La Fontaine et ses fables, 1853.
- Essai sur Tite-Live, 1856.
- Les philosophes classiques du dix neuvième siècle en France, 1857.
- Essais de critique et d'historie, 1858.
- Le Positivisme anglais, étude sur Stuart Mill, 1864.
- Histoire de la littérature anglaise 3 vols, 1864.
- De l'intelligence 2 vols., 1870.

مر اجع

- A. Chevrillon: Taine, la formation de sa pensée, Paris, 1932.
- G. Barzellotti: La philosophie de H. Taine 1900.
- V. Giraud: Essai sur Taine, Hachette, Paris, 1901.
- -- D.D. Rosca: L'Influence de Hegel sur Taine théoricien de la connaissance et de l'art, 1928.
- Philosophie de l'art, 2 vols, 1882.
- Nouveaus Essais de critique et d'histoire, 1882.
- Derniers essais de critique et d'histoire, 1894.
- -- Hippolyte Taine, sa vie et sa Corres pondence 4 vols. 1902-7.
- Les origines de la France contemporaine, 1875-93.





ومظاهر هي أحوال النفس وظواهرها.

ويؤكد الحرية ، لأن الشعور يكشف لنا عن إرادة مستقلة مسؤولة .

ویؤکد وجود اللہ، لأن الشعور یدرك ومحیطا لا غور له نحن نغوص فیه، وهو بتجاوزنا من كل ناحية.

والفلسفة ترادف الميتافيزيقا، بمعنى أنها علم نسبي بالمطلق، أو علم إنساني بما هو إلهي. وكلما تقدمت العلوم، إزدادت الفلسفة ثراء.

وهو يسعى لتجاوز وضعية كونت.

وفي الأخلاق يسعى إلى التوفيق بين مذهب أرسطو في السعادة، وبين مبدأ فولف في الكمال، ومبدأ كنت وفشته في الشخصية الانسانية. ويفضي إلى مذهب في السعادة عقل النزعة ميتافيزيقي الجذور. والانسان المثالي عنده هو المشارك في الواقع وفي المطلق معاً. ويقول: «لكي أؤمن بكرامة نفسي وسموها وكرامة نفوس الاخرين وسموها ـ وهم إخواني ـ فإن من الواجب علي الايمان بجدأ أعلى للكرامة والسمو. ويجب أن أقول: ليأت ملكوتك، («الأخلاق، ص ١٦٥).

#### الجسسم

الجسم هو الموجود الممتد ذو الأبعاد الثلاثة: العلول، العمق. وللجسم مقدار (حجم) وشكل، وثقل (وزن) وكتلة. وهو اما في حركة واما في سكون. ولــــه

جانيه

#### Paul Janet

فيلسوف فرنسي من أتباع النزعة الانتقائية.

ولد في باريس في سنة ١٨٢٣، وتوفي في باريس سنة ١٨٩٩. حصل على الدكتوراه في الفلسفة من جامعة باريس سنة ١٨٤٨. وعين استاذا في السوربون في سنة ١٨٦٤ وصار عضوا في أكاديمية العلوم الأخلاقية في سنة ١٨٦٤.

# وله المؤلفات التالية:

- La philosophie du bonheur
- Histoire de la science politique dans ses raports avec la morale, 1872.
- Les causes finales, 1874.
- La philosophie de la Révolution française, 1875.
- Principes de métaphysique et de psychologie, 1896.
- Psychologie et métaphysique.
- (Avec Gabriel Séailles): Histoire de la philosophie: Les problèmes et les Ecoles.

## آراؤه

كان بول جانيه تلميذا لفكتور كوزان، واعتنق مذهب استاذه، وهو مذهب والانتقائية، cclectisme أي الانتقاء بين الأراء والمذاهب بحسب ما يراه معقولا أو مقبولا عنده.

وجانبه يؤكد جوهرية النفس، أي أن ثم جوهراً له أفعال

خصائص: كهربائية، ومغناطيسية، وكيفيات ضوئية، وسمعية (صوتية) وحرارية.

ويعرف ديكارت الجسم بأنه في نهاية التحليل : مكان ملآن ، اذ لا يوجد خلاء ، وهو شيء ممتد يتميز بالمعية في حركة اجزائه .

يقول اسبينوزا ان الجسم كمّ ذو ثلاثة ابعاد ، ويتخذ شكلًا أي حالًا من احوال الامتداد .

أما عند ليبنتس فإن الجسم الفيزيائي مجموع من الأحادات monades به يكون الجسم الفيزيائي مظهراً (أو تحلياً manifestation) للجسم المعقول .

ويقسم كنت الجسم الى ظاهري وديناميكي . ذلك أن الأجسام ، بما هي أجسام ، لبست أشياء في ذاتها ، بل ظواهر أو (تجليات) الأشياء في ذاتها . بيد أن الأجسام توجد بالفعل ، اعني أن الأشياء تحتاج الى مركبات تجريبية محددة من حيث المكان ، بينها وبين بعض توجد علاقات ميكانيكية ـ واذا تساءلت: هل للأجسام وجود حقيقي خارجاً عنيّ، فإن الجواب هو أنه لا يوجد أجسام خارج حساسيتي ذلك أنها موجودات حسية قائمة في ملكة الاحتال ، .

وفي الفلسفة المعاصرة شغلت مسألة الجسم فلسفة الظاهريات. وعقد لها سارتر فصلًا في كتابه والوجود والعدم ، ( القسم الثالث ، الفصل الثاني : الجسم ، ص ٣٥٣ ـ ٤١٣ ، باريس سنة ١٩٤٣ ) وخلاصة رأيه أن الجسم يظهر تحت ثلاثة أبعاد انطولوجية . في البعد الأول ، الجسم هو و جسم من أجلى، بحيث استطيع أن أقرر أنني و اعيش جسمي ، . وفي البعد الثاني ، الجسم هو من اجل (أو: بالنسبة الى) الغير أو أن الغير هو بالنسبة الى جسم، فالجسمية هنا مختلفة اختلافاً كلياً عن جسمى بالنسبة الى . وفي هذا البعد الثاني يمكنني أن أقول : د جسمي يستعمله ويعرفه الغير، ولكن من حيث أنني من أجل (أو بالنسبة الى) الغير، فإن الغير يتجلى لى بوصفه الذات الذي أنا بالنسبة اليه موضوع. واذن فأنا اوجد بالنسبة الى ذاتي بوصفي معروفاً بالنسبة إلى الغير، خصوصاً في وقائعيته. فأنا أوجد بالنسبة ( أو من اجل ) ذاتي بوصفي معروفاً للغير على شكل جسم. وذلك هو البعد الثالث الانطولوجي للجسم .

ان جسمي \_ هكذا يقول سارتر (ص ٣٦٨) \_ يعد مركز اشارة كامل تشير اليه الأشياء و ان جسمنا ليس فقط ما سمي منذ زمان طويل و مقر الحواس الخمس و ، بل هو ايضاً الأداة والهدف من أفعالنا وليس الجسم بالنسبة الينا هو الأول والذي يكشف لنا الأشياء ، بل الأشياء \_ الأدوات هي التي \_ في ظهورها الأصيل \_ تدلنا على جسمنا . ان الجسم ليس حاجزاً بيننا وبين الأشياء : وإنما هو فقط يظهر فردية وامكانية علاقتنا الأصلية بالأشياء \_ الأدوات و (ص ٣٧٣) و والجسم هو ، بمعنى ما ، ما أنا عليه مباشرة ، وبمعنى آخر أنا مفصول عنه بالسمك اللامتناهي للعالم ، انه facticité يبواسطة مد من العالم نحو وقائعيتي facticité وشرط هذا المد المدائم هو التجاوز الدائم و (ص ٣٧٤) .

# وجسمي هو تركيب واعٍ من تراكيب وعيي .

د وجسم الغير هو الغير نفسه بوصفه علواً \_ اداة ، (ص ٣٨٩) د وجسم الغير هو وقائعية العلو \_ المعلو عليه من حيث تشير الى وقائعيتي وأنا لا أدرك الغير أبداً بوصفه جسياً دون أن أدرك في الوقت نفسه ، على نحو غير صريح ، جسمي ، بوصفه مركز اشارة يدل عليه الغير ، (ص ٣٩٣).

ان الغير يعطى لي أولاً على انه و جسم في موقف و وابتداء منه يوجد موقف . ووجود جسم الغير هو شمول تركيبي بالنسبة الي . ومعنى هذا أولاً انني لااستطيع أبداً أن ادرك جسم الغير اللهم إلا ابتداء من موقف شامل يدل عليه ، وثانياً أنني لا أستطيع ان أدرك ـ على نحو منعزل حضواً ما من جسم الغير ، بل أدركه ابتداء من شمول الجسد والحياة . ولهذا فإن ادراكي لجسم الغير يختلف تماماً عن ادراكي للأشياء . ومع ذلك فإن جسم الغير يعطى لنا مباشرة على أنه وجود الغير .

وخلاصة هذا كله ما يلى : « أنا أوجد جسمي : هذا هو بعده الأول في الوجود . جسمي يستعمله الغير ويعرفه : هذا هو البعد الثاني . لكن من حيث أنني موجود بالنسبة الى الغير ، فإن الغير ينكشف لي بوصفه الذات التي بالنسبة اليها أنا موضوع . والأمر هنا . . . يتعلق بعلاقتي الأساسية مع الغير . . أنا إذن أوجد بالنسبة الى ذاتي بوصفي معروفاً بواسطة الغير ـ خصوصاً في وقائعيتي نفسها . وأنا أوجد بالنسبة الى نفسي بوصفي معروفاً من الغير من حيث انني

جسم. وذلك هو التغير الانطولوجي الثالث لجسمي ، (ص ٤٠١).

وعلى نحو آخر، يتناول جبرييل مارسل مشكلة الجسم فيقول: وإن الهوية المزعومة بين الأنا وجسمي لا يمكن التفكير فيها، فإنها تفترض الغاء الأنا، والتوكيد المادي أن جسمي يوجد وحده، لكن خاصية جسمي هي الا يوجد وحده، وأن يتجسد معناه الظهور كجسم، كهذا الجسم، دون إمكان الهوية معه، ودون التمييز منه في نفس الوقت و (ومن الأباء الى النداء و ص ٣٦، باريس سنة ١٩٤٠). ويقرر في ويومياته و (ص ٣٦٦): وانني لست جسمي اكثر من أن أكون أي شيء آخر ـ إلا أنني لكي أكون أي شيء آخر من المتخدم جسمي ».

ويرتبط بمشكلة الجسم مشكلة العلاقة بين الجسم والنفس فراجعها تحت كلمة: نفس .

جلسون (اتيين)

#### Etienne Gilson

مؤرخ لفلسفة العصور الوسطى ذو مكانة رفيعة وتأثير اسع .

ولد في ١٣ يونيو سنة ١٨٨٤ في باريس . ودرس في مدارس الأخوة المسيحية ، ثم في معهد نوتردام دي شامب ، ثم في مدرسة (ليسيه) هنري الرابع الثانوية بجوار البانتيون في باريس حيث حصل على البكالوريا . وبعدها دخل كلية الأداب (السوربون) في جامعة باريس حيث حصل على الليسانس في الفلسفة . وفي سنة ١٩٠٧ مدرساً للفلسفة في خس مدارس ثانوية على التوالي في مدرساً للفلسفة في خس مدارس ثانوية على التوالي في الأقاليم طوال ست سنوات . وحصل على الدكتوراه في الفلسفة في سنة ١٩١٣ وعين على الرها مدرساً في كلية الأداب بجامعة ليل ١٩١٤ وعين على اثرها مدرساً في كلية سنة ١٩١١ انخرط في الجيش برتبة ملازم في فرقة المدفعية ، وأسر أمام فردان في ١٩ فبرابر سنة ١٩١٦ . ثم سرّح من الحدمة المسكرية في مارس سنة ١٩١٩ وعين بعد ذلك بضعة أسابيم أستاذاً ذا كرسي في جامعة استراسبورج .

وانتقل منها في بداية العام الدراسي سنة ١٩٢١ أساذاً الى كلية الأداب (السوربون) في جامعة باريس وفي المدرسة العملية للدراسات العليا الملحقة بها، في قسم العلوم الدينية، واستمر في هذا المنصب حتى سنة ١٩٣٧، حيث صار أستاذاً في الكولىج دي فرانس يشغل كرسي تاريخ الفلسفة في العصور الوسطى . واستمر مجاضر في الكوليج دي فرانس الى أن أحيل الى التقاعد في سنة ١٩٥١ . وفي على الجمهورية علمي الشبوخ بعد ذلك) عثلاً لحزب الحركة الجمهورية الشبية . M.R.P وهو الحزب الكاثوليكي المحافظ الذي برز غداة الحرب العالمية الثانية في فرنسا . وانتخب عضواً في بمستمبر سنة ١٩٧٨ في مستشفى مدينة أوسير عمره يقيم في قصر ريغي وكان في السنوات الأخيرة من عمره يقيم في قصر ريغي بنواحيها .

وكان أول انتاجه رسالة دبلوم الدراسات العليا ، وعنوانها دديكارت والاسكولاستيك ، Descartes et la ، وعنوانها وكانت إيذاناً ببداية الطريق الذي سيسلكه فيها بعد ، وهو تاريخ فلسفة العصور الوسطى في أوروبا . وتلاذلك الرسالتان اللتان تقدم بهالنيل الدكتوراه في الأداب سنة 1918 وعنوانها:

La Liberté ـ الحرية عند ديكارت واللاهوت ـ ۱ chez Descartes et la Théologie

Index دیکارت اسکولاستیکی دیکارت scolastico - cartésien

ولما عين مدرساً في جامعة ليل جعل موضوع عاضراته هو مذهب القديس توما الأكويني وتمخض ذلك عن كتاب نشره في استراسبورج سنة ١٩١٤ بعنوان: والتوماوية، مدخل الى فلسفة القديس توما الأكويني والتوماوية، introduction a la Philosophie de St. Thomas d'Aquin وما لبث أن عدّل في الكتاب وزاد فيه كثيراً، وأصدر طبعة ثانية موسّعة في سنة ١٩٩٧ عند الناشر الجديد جوزف فران ثانية موسّعة في سنة ١٩٩٧ عند الناشر الجديد جوزف فران وناشره فرانحتي صار جلسون هو المشرف الفكري على هذه الدار المتخصصة في نشر كتب الفلسفة، وتولى الاشراف في فلسفة فيها على اصدار سلسلة كتب بعنوان: ودراسات في فلسفة فيها على اصدار سلسلة كتب بعنوان: ودراسات في فلسفة

- Realisme Thomiste et critique de la connaissance, 1947.
- Saint Thomas moraliste, 2° ed, 1974.
- La théologie mystique de Saint Bernard, 3<sup>e</sup> ed. 1969.

وكان جلسون ذا نظرات فلسفية ميتافيزيقية ، نجدها في كتبه التالية :

- L'Etre et l'essence, 2e cd. 1972.
- D'Aristote à Darwin... et retour. Essaic sur quelques constantes de la philosophie, 1971.

كها أن له دراسات في الفن والأدب، نجدها في الكتب التالية .

- L'Ecole des Muscs, 1951.
- Les Idées et les Lettres, 2e ed. 1955.
- Les Tribulations de Sophie, 1967.
- Introduction aux arts du Beau, 1963.
- Linguistique et Philosophie, 1969.
- Matières et formes. Poietique particulière des arts majeurs, 1964.
- Peinture et réalité. 2° ed . 1972.
- La societé de Masse et sa Culture. Arts plastiques, musique, Littérature, Liturgies, 1967.

وبعد وفاته نشر له كتاب : -

Constantes philosophiques de L'Etre

وكل هذه الكتب ظهرت لدى الناشر جوزف فران في باريس Joseph Vrin.

جتيسله

#### Giovanni Gentile

فيلسوف ايطالي هيجلي النزعة ، وينعت مذهبه بأنه «مثالية الفعل المحض ، لأنه يضع أساساً له القول بأن العصور الوسطى » وقد صدر منها حتى وفاة جلسون حوالي سبعين كتاباً ، وفي الوقت نفسه أصدر حولية بعنوان : « عفوظات في التاريخ الأدبي والعقيدي للعصور الوسطى » Archives d'histoire littéraire et doctrinale du Moyen âge.

ودعاه الآباء الباسليوسيون الى ادارة وإنشاء معهد لدراسات العصور الوسطى في جامعة تورنتو بكندا ، وافتتح هذا المعهد في ٣٠ سبتمبر سنة ١٩٢٩ . ومن ثم توثقت صلة جلسون بكندا والولايات المتحدة الاميركية ، وكانت آخر اقامة له هناك في سنة ١٩٧١ . وحرّر بعض كتبه باللغة الانجليزية ، وبعضها لا مقابل له بالفرنسية ، مثل كتابه المهم « وحدة التجربة الفلسفية ، الفرنسية ، مثل كتابه المخترك ، سنة ١٩٣٧ ) وبعضها الأخر له مقابل لكنه مختلف بعض الاختلاف في اللغة (المتنسية ، مثل كتابه شاكل المتنسبة ، مثل كتابه شاكل المتناب بعض الاختلاف في اللغة (المتنسبة ، مثل كتابه شاكل هو مقابل ـ مع اختلاف ـ لكتابه الشهير ، وهود شابل ـ مع اختلاف ـ الكتابه الشهير ، له له المنابق المتنابق المتنابق المتنبه الشهير ، له المنابق المتنابق الشهير ، له المنابق الشهير ، المنابق المنابق الشهير ، المنابق المنابق الشهير ، المنابق المنابق الشهير ، المنابق المنابق الشهير ، المنابق المنا

والقسم الرئيسي في انتاج جلسون هو دراساته في فلسفة العصور الوسطى . وها نحن نورد ذكرها :

- Le Thomisme, introduction à la philosophie de Saint Thomas d'Aquin, 2<sup>e</sup>ed. 1922, 6<sup>e</sup>ed. 1965.
- Introduction a l'Etude de Saint Augustin, 4<sup>e</sup>ed. 1969.
- Etudes sur le rôle de la pensée, mediévale dans la formation du système cartésien, 4<sup>e</sup> ed. 1975.
- La philosophie de Saint Bonaventure, 3º ed. 1953.
- Jean Duns Scot. Introduction à ses positions fondaimentales, 1<sup>e</sup>re ed. 1952.
- Dante et Béatrice, 1974.
- Dante et la Philosophie, 3e ed. 1972.
- l'Esprit de la philosophic médiévale. Gifford lectures
   ( Université d'Aberdeen) 2° ed. 1969.
- Héloïse et Abélard, 3° ed. 1964.
- Introduction à la philosophie chrétienne, 1960,

جمعداری اموال مرکز تعنیتات کامپیوتری ملیم اسلامی

العقل فعل محض.

ولد في ٣٠ مايو سنة ١٨٧٥ في مدينة كول بجزيرة صقلية . درس في جامعة بيزا الأدب أولاً ، ثم تحول عنه الفلسفة تحت تأثير دوناتو يايا Donato Jaja الذي كان تلميذاً لبرترندو اسبافتنا ، الاستاذ في نابولي ومن أنصار الهيجلية : وحصل على الدكتوراه في سنة ١٨٩٨ برسالة عنوانها و روسميني وجيوبرتي و (بيزا، سنة ١٨٩٨) وتدل على اهتمامه بالفلسفة الايطالية وتاريخها . وفيها بين المعلاقة الوثيقة بين النزعة الكاثوليكية في ايطاليا وبين المثالية الالمانة .

وفي سنة ١٨٩٩ كتب ثاني مؤلفاته بعنوان و فلسفة ماركس و (ببزا، سنة ١٨٩٩) وفيه نقد الماركسية من وجهة نظر هيجلية محضة و انعقدت حينئذ أواصر الصداقة بينه وبين بندتو كروتشه الذي كان يكبره بتسع سنوات ، لكن جنتيله هو الذي أثر على كروتشه من الناحية الفلسفية ، لأنه كان اكثر تعمقاً في الفلسفة من كروتشه .

وفي سنة ١٩٠٠ نشر بحثاً عن والتصور العلمي للبيداجوجيا، وهو يمثل الجانب الثاني في عقلية جنيله، أعني الاهتمام بعلم التربية، نظرياً وعملياً حين سيصبح وزيراً للمعارف ويحاول اصلاح نظام التعليم الثانوي في ايطاليا في أواسط العشرينات من هذا القرن.

وصار مدرساً في جامعة نابولي في سنة ١٩٠٣ ثم أستاذاً لتاريخ الفلسفة في جامعة بلىرمـو (صقلية) سنة ١٩٠٦.

لكن الانتاج البارز له في هذه الفترة هو كتابه (في علدين) بعنوان : « موجز علم التربية بوصفه علماً فلسفياً » ( باري ، سنة ١٩١٣ ) .

وفي سنة 1918 خلف أستاذه يايا Jaja في كرسي الفلسفة بجامعة بيرًا. وهنا ألَف أشهر كتبه بعنوان: ونظرية عامة في العقل بوصفه فعلاً محضاً ه (بيرزا، سنة 1917).

وفي سنة ١٩١٧ انتقل الى جامعة روما ، حيث ألّف كتاباً بعنوان : ومذهب المنطق بوصفه نظرية في المعرفة ، (ظهر الجزء الأول في بيـزا سنة ١٩١٧ ، والجزء الثاني في بارى سنة ١٩٢٣ ) .

وفي سنة ١٩٢٧ صار وزيراً للمعارف في اول حكومة شكلها موسوليني . فقام بإصلاح شامل لنظام التعليم في ايطاليا . ثم استقال في سنة ١٩٧٤ وصار أول رئيس دللمعهد القومي الفائسيتي للثقافة» . وقد بقي حتى آخر حياته وفيلسوف النظام الفائسيتي» واستمر في نفس الوقت بحاضر في جامعة روما . وأشرف على إدارة تحرير «دائرة المعارف الإيطالية» التي تعد في نظرنا أعظم دائرة معارف حتى اليوم من جميع النواحي : غزارة المادة، وفرة الرسوم والإيضاحات، عمق ودقة الأبحاث المكتوبة، إلخ . وقد بدأ العمل فيها في سنة ١٩٧٥ .

ولما احتل الحلفاء جنوبي ايطاليا وسقط حكم موسوليني في جنوبي ايطاليا ، وأقام موسوليني \_ بمساعدة الألمان \_ المجمهورية الفاشستية الايطالية في النصف الشمالي من ايطاليا ، انتقل جنيله الى الشمال وعمل على النضال في سبيل تثبيت هذه الجمهورية الفاشستية . لكن الشيوعيين المتمردين اغتالوه في فيرنتسه في 10 أبريل سنة 1928 .

#### فلسفته

ينتسب جنتيله ، شأنه شأن زميله كروتشه ، الى ما يسمى بالهيجلية الجديدة . لكنه مع ذلك يميز عن صاحبه ، كها يميز عن سائر الهيجليين المحدثين .

يقول جنتيله : ان طفولة الانسان تتحرك في عالم خلقه الانسان بنفسه بواسطة خياله وفيه يعيش كها لو كان في حلم . والفن يمثل مرحلة الطفولة في الانسان : انه يعيش في حلم وفي خيال .

ويتلو مرحلة الفن مرحلة اللابن . وفيها يلجأ الانسان الى إله يعده عاليًا عليه . هنالك يركع الانسان أمام مذابح هو الذي شادها بنفسه ومن ثم ينشأ التقابل بين الفن. والدين : إذ الفن ذاتي ، بينها في الدين توكيد لكائن خارج عن الذات ، هو الإله .

هنالك تأي الفلسفة لتوفق بين ذاتية الفن وموضوعية الدين . وهذا التوفيق لا يمكن أن يتم إلا بتفسير للفن وللدين على نحو يمكن العقل من انجاز هذا التوفيق \_ ويتحقق ذلك بأشاعة الدين في الفن ، وأشاعة الفن في الدين .

والوظيفة الفلسفية للعقل هي استرداد الأساطير

والأفكار والأشياء التي أخرجها العقل الى الخارج .

والحقيقة الواقعية كلها \_ الروحية والمادية على السواء \_ هي من صنع الفعل المحض للعقل . ولهذا فإن جميع مشاكل الفلسفة : وجود العالم الخارجي ، وجود سائر الذوات ، وجود الله نفسه \_ ترجع الى ديالكتيك باطن في الذات المفكرة . ومن هنا يقوم جنتيله باستبعاد كل بقايا الواقعية أو الطبيعة التي لاتزال باقية في سائر أنواع المثالية . لا بد من ادراج الموجود في المعرفة ، فكلاهما (الوجود والمعرفة ) يتحدان في فعل الفكر ، الذي لا يدرك أبداً شيئاً خارجه ، بل يجده في نقطة من نقط نموه . والذات تنظم كل ما تخلفه وفقاً لمنظورات غتلفة .

ويتعالى جنتيله في مثاليته الى درجة انه ينكر وجود موضوع خارج الذات، ويقرر أن ما يسمى مادة الما هو نتاج متعدد للعقل أو الفكر. ويرى أن خطأ النزعات المثالية الأخرى يقوم في وضعها جوهراً خارج الذات لا تعرف ماذا تفعل به لأنه ليس في متناولها.

ان العقل ، هكذا يعتقد جنتيله ، فعل يضع موضوعه على شكل موضوعات متعددة ، ويوحدها في الوقت نفسه في وحدة العقل .

ويأخذ على هيجل أن ديالكتيكته ليس ديناميكياً. ويرى أن العقل يرفض أن يسكن أو يتحجر في تعيناته. أن العقل لا يتوقف أبداً ، بل هو في حركة دائمة ، وهو يصير ويتغير ويمتحن نفسه في خلق مستمر وحرية لا يمكن التنبوء مقدماً بأفعالها.

وللديالكتيك عند جنتيله ثلاث لحظات : ١ ـ الشعور الاولى بالفعل .

٢ ـ تموضع ما يشعر به العقل ويخلقه .

 ٣ ـ تأمل فلسفي هو الوظيفة العليا للعقل به يصير شاعراً يفعله ونشاطه .

التاريخ في رأيه ليس مجموعة من الوقائع المختلفة الثابتة ، كيا لو كانت مجموعة من الفراشات المحنطة على لوحة . بل التاريخ صيرورة ديالكتيكية السير . وليس التاريخ موضوعاً للفكر ، بل التاريخ هو الفكر نفسه وهو يضع لنفسه موضوعاته مبسوطة في الزمان والمكان . والطبيعة ما هي إلا الفكر متحجراً .

ويتناول مشكلة الموت فيقرر أنه ليست لدينا أية فكرة عن موتنا نحن. فشيء أن نموت، وشيء آخر تماماً أن نتكلم عن الموت، موت الأخرين. اننا لا نشعر من الموت إلا بموت الأخرين: الأقربين، أو الأصدقاء، أو المعارف. فإن الموت يظل في شعورنا حدثاً اجتماعياً، ومن هذه الناحية هو بمسنا على أنحاء مختلفة. ومن يمت بمت بالنسبة الى شخص ما. يقول جنتيله: وان عزلة الأخرين فينا هي أيضاً بقاء في ذاكرتنا و ( و تكوين المجتمع وتركيبه ع، ترجمة فرنسية ص ٢٠٦).

أما الخلود ، بمعنى استمرار حياة الذات ، فأمر لا دليل عليه . وإنما الواجب علينا هو أن نربط حياتنا بحياة الآخرين .

أما عن الدين ، فإن جنتيله يميز ، على غرار جوردانو برونو ، بين الدين الشعبي والدين الفلسفي . الدين الشعبي هو الذي يسعى خصوصاً الى البقاء بعد الموت ، والى الحياة الأخرى وما فيها من جزاء وعقاب . لكن الانسان بعد أن يسكن في هذا اليقين ، يسقط في هاوية التواضع متى ما قارن ذاته بالذات الإلهية . ان الله هو الكل في الكل . والانسان ، أمام هذا المطلق ، يغوص في حضن الألوهية ويشارك في الفكر الإلهي والأرادة الإلهية ( الكتاب نفسه ، ص ٢٠٤) . وهكذا ينتهي جنتيله الى وحدة وجود صوفية شبيهة بتلك التي دعا اليها جوردانو برونو .

وقد كانت فلسفة جنتيله هي السائدة في ايطاليا خلال العشرين سنة الأخيرة من حياته.

وانقسم أنصارها الى فريقين: الأول ديني النزعة يتزعمه أرمندو كرليني Armando Carlini الذي ذهب الى ان جنتيله تأثر في فلسفته خصوصاً بالقديس أوغسطين، وزعم أن و الأنا المتعالى ۽ عند جنتيله هو و الله ۽ عند الكاثوليك . وبعد موت جنيله انضم هذا الفريق الى تيار الوجودية المسيحية وصار يكون حركة تدعى و الروحية المسيحية ، والفريق الثاني يتزعمه Ugo Spirito وقد اتجه منذ البداية ، إلى المشاكل السياسية والاقتصادية والاجتماعية ومن ثم أسهم بنصيب وافر في تكوين الايديولوجية

انضم هذا الفريق الى اليسار الايطالي . في سنة ١٩٤٧ انشئت و مؤسسة جنتيله ، في روما ، ومهمتها الرئيسية هي نشر مؤلفات جنتيله كلها في مجموعة واحدة تستغرق ٥٥ مجلداً . وبعض هذه المؤلفات قد نشره

الفاشستية ابان ازدهارها ، وبعد انتهاء الحرب العالمية الثانية

- Bertrano Spaventa, 1924.
- Il Fascismo al governo della scuola, 1924.
- Che cosa è il fascismo? 1925.
- · Manzoni e Leopardi, 1928.
- La filosofia dell'arte, 1931.
- Memorie italiane, 1936.
- La mia religione, 1943

مراجع

- R.W. Halmes: The Idealism of Giovanni Gentile, New York, 1937.
- P. Romanell: The philosophy of Giovanni Gentile. New York, 1938.
- Jules Chaix Ruy: B. Croce et G. Gentile. Paris,
   ed. Fischbacher, 1954 dans: Histoire de la philosophie
   européenne, dirigée par Weber et Huisman.
- M.A.Bellezza: L'Esistenzialismo positivo di G. Gentile, Firenze, Sansoni, 1954.

# چوبرتي

#### Vincenzo Gioberti

فيلسوف ايطالي كاثوليكي النزعة . ولد في تورينو سنة المدا ودرس في معاهد الاوراتوريين Oratriani . وفي سنة ١٨٠٨ حصل على الدكتوراه في اللاهوت ، ثم عين استاذا في كلية اللاهوت . وقد ناهض السلطة الزمنية كها ناهض اليسوعيين . فقبضت عليه في سنة ١٨٣٣ وأودع السجن عدة اشهر ، ثم حكم عليه بالنفي من ايطاليا فسافر الى فرنسا ، ومن ثم الى بروكسل (بلجيكا) حيث عمل مدرساً ، في بعض المعاهد الخاصة ، وبقي في بروكسل حوالي عشر سنوات حافلة بالانتاج العلمي . اذ نشر في سنة ١٨٣٨ كتابه و نظرية ما هو خارق للطبيعة ، عاحتمرت في سنة عمره عدر عربية المعاهد الخاصة ، وغي غي سنة عناها المعاهد الخاصة المناها . المناها المنا

جنتيله في المجلة الفلسفية التي بدأ يشرف على اصدارها منذ سنة ١٩٧٠ تحت عنوان : Giornale critico della

وقد تنوع هذا الانتاج الفلسفي بين :

ا نشر مؤلفات بعض الفلاسفة الإيطاليين:جوردانو
 برونو ، جانباتستافيكو ، تومازو كمبانلا ، روسميني ،
 كووكو Cuoco ، جيوبري Gioberti .

٢ ـ ترجمة و نقد العقل المحض ، الأمانويل كنت الى اللغة الانطالة .

٣ ـ دراسات في تاريخ الفلسفة ، وخصوصاً الفلسفة
 الإيطالية .

٤ \_ مؤلفات مبتكرة .

ونجتزىء بذكر أهم هذه المؤلفات:

- La filosofia di Marx, 1899
- Dal Genovesi al Galluppi , 1903.
- Un volume della: Storia della filosofia italiana, il modernisno, 1909.
- Bernardino Telesio, 1911.
- Il problema della scolastica e il pensiero italiano, 1913.
- La riforma della dialettica hegeliana, 1913.
- Sommario di pedagogia come seienza filosofica, 2
   Volumi, 1913 140.
- Teoria generale dello spirito come atto puro, 1916.
- Sistema di Logica come teoria del conoscere, 1917, 1923.

Le origini della filosofia contemparanea in Italia, 4 vol. 1917 - 1923.

- Il problemo scolastico del dopoguerra, 1920.
- La riforma della educazione, 1920.
- Studi sul Rinascimento, 1923.

ذهنه فكرة ايجاد ملكية دستورية في ابطاليا ، وأصدر كتابه و الأولوية الاخلاقية والمدنية عند الايطاليين ، (سنة ١٩٤٣) وفيه هاجم اليسوعيين والحكام البوربون في مملكة نابولي (جنوبي ايطاليا) هجوماً عنيفاً .

وسافر الى باريس فأقام بها فترة قصيرة في سنة ١٨٤٨، ومنها سافر إلى اقليم بييمونته في شمالي ايطاليا حيث كان قد انتخب نائباً ، فأستقبل استقبالًا حافلًا وأوفده الملك فكتور امانويل، ملك بييمونته الى باريس لطلب مساعدة حكومة الجمهورية الفرنسية الثانية ضد النمسا. ولكن النمسا هزمت فكتور امانويل حين سعى للاستقلال عن النمسا، ومن ثم اعتزل جيوبرتي السياسة ، وكتب كتاباً بعنوان : والنهضة المدنية لايطاليا، (سنة ١٨٥١) ويعدّ الوصية السياسية لجيوبرتي وفيه غمّى الأفكار التي سبق أن عرضها في كتابه السابق : و الأولوية الأخلاقية . . . . . وتوفى فجأة في ٢٦ اكتوبر سنة ١٨٥٧ . وهذه الأفكار تتلخص في الربط بين السياسة والدين ، وفي دعوة الكنيسة الى تولى حركة والبعث ، السياسي Risorgimento لايطاليا ، وتزعم تحالف بين الولايات الايطالية ، والعمل على بعث روح الوحدة الايطالية التي كان يدعو اليها في نفس الوقت ماتسيني Mazzini وحركته المسماة وايطاليا الفتاة ﴾. ولهذا سيظل والبعث ﴾ في ايطاليا مرتبطاً باسم كليهما معاً ، من الناحية الايديولوجية .

#### فلسسفته

توصف نزعة جيوبرتي بأنها و انطولوجية ، لأنه يؤكد أن الوجود . في . ذاته موجود في العقل الانساني ، لا كمجرد انطباع حسيّ ، بل كوجود حقيقي . والوجود الكائن في العقل ليس مجرد وجود في معنى ، أو إمكان وجود ، بل هو وجود حقيقي ، وأرسخ أنواع الوجود وجوداً . ومهمة الحواس هي فقط التنبيه على وجوده .

ويقرر جيوبرتي ان و الوجود يخلق الموجود ، ويقرر أن الوجود العيني ، وهو وحدة ميتافيزيقية مؤلفة من الواقع والمعلوم ، هـ المصدر المشترك للأشياء المخلوقة وللأفكار التأملية ، للعينى والمجرد ، للمحسوس والمعقول .

وفي مسألة العقل والايمان يجنح جيوبرتي الى النزعة الايمانية القائلة بأن الدين انما يقوم على الايمان ، لا على العقل . ويقرر جيوبرتي أن العقل الانساني عاجز عن ادراك

الله بدون معونة من الايمان والوحي كها يجعل الطبيعة خاضعة لما فوق الطبيعة . وعلى العقل أن يعرف حدوده ، وأن يمارس حرية الفكر تحت سلطان الايمان .

وفيها يتصل بالعلاقة بين الله والمخلوقات ، يقرر جيوبرتي ان الله هو مبدأ وعلة الموجودات ، ولهذا فإن الموجود ينشد الله ويسعى اليه . وفي هذا يقول : « ان الموجود (الأعلى) ، والموجود (الأدنى) ، والموجود (الأدنى) ، والموجود (الأعلى)» . وهو في هذا متأثر عماماً بمذهب جوردانو برونو . وستكون مهمة الفلسفة - في نظر جيوبرتي - تعمق فهم هذه العلاقة بين الله والموجودات المخلوقة . وهذا المعنى يسهم الانسان مع الله في فعل الخلق .

## مؤلفساته

منذ سنة ١٩٣٨ قام د معهد الدراسات الفلسفية ١ Instituto di studi filosofici في روما وميلانو بنشر مؤلفاته تحت عنوان: Opere edite e inedite di Vincenzo.

## ونذكر من بين نشرات مؤلفاته ما يلي:

- Della protologia, ed. da G. Massari, Parigi e Torino, 1857.
- Nuova Protologia, ed. da G. Gentile. Bari, 1912.
- Scritti scelti di V. Giaberti, a cura di Augusto Guzzi. Torino, 1954.

# مسراجع

- G. Bonafede: Gioberti. Palermo, 1942.
- G. Bonafede: Gioberti e la Critica Palermo, 1950.
- A. Bruers: Gioberti. Roma, 1924.
- L. Giusso: Gioberti. Milano, 1948.
- L. Stefanini: Gioberti. Milano, 1947.
- B. Gentile: Rosmini e Gioberti. Firenze, 1955.
- De Nardi: V. Gioberti e il panteismo. Forli, 1901.
- U. Redano: Vincenzo Gioberti. Torino, S.E.I.1958.

- Decadence: A philosophic Enquiry, 1948.
- Introduction to contemporary knowledge, 1951.
- The Pleasure of Being oneself, 1952.
- The Recovery of Faith, 1952.

## وقد ترجم لنفسه في كتابيه:

- The Testament of Joad, 1937
- The Book of Joad, 1942.

# جيمس (وليسم)

#### William James

عالم نفساني وفيلسوف برجماتي.

ولد في مدينة نيويورك في ١١ يناير سنة ١٨٤٧ ، وتوفي في ٢٦ أغسطس سنة ١٩١٥. وكان الابن الأكبر لهنري جيمس الكاتب الساخر، الذي كانت نزعته الدينية متأثرة بسويدنبرج، التيوصوفي الشهير. ومن اخوة وليم كان هنري جيمس القصصي الشهير والناقد صاحب التأثير في النقد الانكليزي بعامة.

وكنان الوالد هنري جيمس في حياته الدراسية الوسطى طالباً للاهوت في معهد برنستون الديني، بيد أن هذه الفترة تركت في نفسه السمتزازاً شديداً من رجال الدين عبر عنه طوال حياته. ثم انه عاش متجولاً في أنحاء اوروبا. وكان لهذا كله أثره في نشأة وتكوين ابنه وليم.

ولما بلغ وليم الثامنة عشرة اخذ في دراسة فن التصوير على يدي وليم هنت، وهو رسام موضوعات دينية. لكنه ما لبث أن تخلى عن ذلك ودخل Scientific School في جامعة هارفرد. لكنه انقطع عن الدراسة ليكون برفقة العالم الفرنسي في النبات والحيوان لحوي اجاسيسز Louis Agassiz في احدى رحلات الاستكشافية في الامازون. ولاسباب صحية عاد والتحق بكلية الطب، وفي سنة ١٨٦٧ ـ سنة ١٨٦٨ سافر الى المانيا لحضور عاضرات الفيزيائي الألماني الكبير هلمهولتس واضع قانون حفظ الطاقة، كما سافر الى فرنسا وحضر عاضرات كلود برنار، وهناك اطلع على مؤلفات رنوفييه فكان لذلك أثر هائل في تحويل مجرى فكره.

#### جــود

#### Cyril Edwin Mitchinson Joad

كاتب مبسّط للفلسفة، انجليزي.

وُلسد في ١٩ / ٨ / ١٨٩١، وتسوفي في المول ١٩٥٣/٤/٩ وتعلم في كلية باليول Balliol في جامعة اوكسفورد. واشتغل موظفاً في وزارة التجارة ثم وزارة العمل من سنة ١٩٩٤، وفي هذه السنة المعمل من سنة ١٩١٤، وفي هذه السنة الأخيرة صار أستاذاً Reader ورئيساً لقسم الفلسفة في كلية Birkbeek

وكان يواصل الكتابة في الصحف والمجلات في الشؤون العامة السياسية والاجتماعية ويدعو الى الاصلاح الاجتماعي على مذهب الفابين Fabians الذي كان مزيجاً من الاشتراكية المعتدلة والاصلاحية، مع تحرر فكري من المعتبدة الدينية بعامة.وفي اثناء الحرب العالمية الأولى كان من المعترضين على الحرب والانخراط في الجندية.وفي الفترة من سنة 1921 الى سنة 192۷ كان عضواً في ومجلس الموجهين الفكريين، عامة Trust في Brains Trust في لندن، وألقى سلسلة ناجحة من الأحاديث في برنامج عنوانه: «كل شيء يتوقف على ماذا تقصد برنامج عنوانه: «كل شيء يتوقف على ماذا تقصد برنامج. وفي آخر كتبه «استعادة الايمان» يبدو أنه عاد الى الأيمان بالدين. ونورد فيها يلي ثبتاً باشهر كتبه:

- Common Sense philosophy, 1919.
- Introduction to Modern Political Theory. 1924.
- Thrasymachus, or the Future of Morals. 1924.
- Mind and Matter, 1925.
- Diogenes, or the Future of Leisure, 1928.
- The Meaning of Life, 1929.
- Great philosophies of the World, 1931.
- Guide to Modern Thought, 1933.
- Guide to philosophy, 1936.
- Philosophy of our times, 1940.
- The future of Life, 1944.

وفي سنة ١٨٧٧ عين مدرساً في كلية هارفرد واستمر في هسذا العمسل حتى سنسة ١٨٧٦ يقسوم بتسدريس الفسيولوجيا. واستمر على اتصال بجامعة هارفرد الى أن تركها نهائياً في سنة ١٩١٧. وألقى محاضرات جفورد بأدنبره في عام ١٩٠١ / ١٩٠٣، وهي التي نشرها بعد ذلك بعنوان وانواع التجربة الدينية» (سنة ١٩٠٧).

# آراؤه الفلسفية

## ١ - النجربة :

يقيم وليم جيمس نظريته في المعرفة على التجربية الحسية، إلا أنه يعطيها مفهوماً يختلف عن مفهوم التجربيبة الانكليزية أذ يرى أن مضمون التجربة ليس على شكل ذرات ، بل هو تيار من الشعور ذلك أن التجربة ليست مؤلفة من معطيات منفصلة رصت مع بعضها كقطع الوزاييك، بل هي تيار من الشعور سيّال متصل لا فواصل فيه ولا روابط، تماماً مثل تيار النهر الجاري، والأشياء تتداخل بعضها في بعض زماناً ومكاناً. وكل شيء يسيل ويتدفق. صحيح أن التجربة تميل إلى أن تتكدس يسيل ويتدفق. صحيح أن التجربة تميل إلى أن تتكدس وتغلظ على هيئة مواد (أو جواهر) ، ولكن هذه المواد تميل بدورها على شكل مواد جديدة. ولهذا فإن محتوى الشعور واحد وليس متعدداً تفاريق على هيئة ذرات كها كان يظن التجريبيون القدماء.

فإذا نظرتا الى التجربة على هذا النحو، زالت الفروق التي كانت توضع بين الهيولي والصورة، الجوهر والاضافة، وما شابه ذلك، وامتزجت كلها في تيار الشعور. والمعطبات الحسية لا يمكن فصلها الى صور مدركة بالحس، متميزة، بل يجب النظر الى كل منها في اطار العلاقات القائمة بينها وبين ما يسبقها وما يتلوها، وهي معطاة بوصفها وتفعله شيئاً. انها على علاقات مباشرة مع، إلى جانب، الله، غيرها. إنك لو انتزعت شيئاً من علاقات، فلن تجد ثمة شيئاً.

لكن لماذا تتحدد التجربة في كتبل؟ ولماذا تكون أسمك وأصلب ها هنا بما هي هنالك؟ وكيف تؤلف عالماً؟ ولماذا تكون هذا العالم بالذات دون غيره؟ وكيف توجد «افكاراً» عن نفسها؟ ولماذا نقول عن بعض هذه

الأفكار انها وصحيحة، ونقول عن البعض الآخر انها وباطلقه؟.

يجيب وليم جيمس عن هذه الأسئلة بقوله ان الشعور يبدي عن اهتمام وانتباه، انه ارادي وحسي معاً. فهو ليس فقط يحسّ، بل هو يؤثر بعض ما يحس، على البعض الآخر، ويكره البعض ويجب البعض. ويتلبث عند بعض مضمونه، ويرفض البعض الآخر، أو ينساه ويسقطه فيا ينتقيه ويؤثره ويختاره يعده وحقيقياًه و وحيوياًه، وما يرفضه وينبذه يعدّه غير مهم نسبياً وغير حقيقي. فعالم الأشياء هو اذن من صنعنا نحن حسب مصالحنا.

لكن مضمون الشعور لا يتألف فقط من معطيات الحس الحاضرة مباشرة، بل يوجد الى جانب التجربة التي نعانيها الآن في الحاضر، وافكاره تمكننا الذاكرة والمخيلة من استخراجها من الادراكات الحسية، وهذه والأفكار، تحيل الى امور تتجاوز التجربة الحسية الحاضرة وتنزودنا وبموفة، عن تجربة ماضية وأخرى مستقبلة.

وبعض الأفكار تستأثر باهتمامنا وانتباهنا وتستولي على تفكيرنا، تاركة ما عداها في الظل والاهمال. ولما كانت كل وفكرة، بسبب فعاليتها ونشاطها هي فكرة محركة motor idea وتنصب في الفعل، إلا وإذا اعاقتها أفكار أخرى، فإن المدركات التي تسيطر على فكرنا هي أيضاً مدركات توجة سلوكنا.

# ٢ ـ الحقيقة :

لكن ما هو المبدأ المؤثر في اختيارنا في نشاط الشعور؟ انه الغرض الشامل total purposc لهذا الشعور، وبعبارة اخرى: المبدأ هو الفائدة. فيا هو مفيد أو ناجع أو نافع هو والحق.

ويتوسع جيمس في فهم ما هو مفيد أو ناجح أو فع:

أ ـ ففي ميدان التجربة الفيزيائية: المفيد هو ما
 يمكن من التنبؤ ومن العمل ومن التأثير والانتاج.

 ب) وفي ميدان التجربة النفسانية أو العقلية: هو ما
 هو مفيد للفكر، وما يزودنا بالشعور بالمعقولية، وهو شعور بالراحة والسلام.

جـ) وفي ميدان التجربة الدينية، يكون الاعتقاد حقاً

اذا نجع روحياً، أعني اذا حقق للنفس السطمأنيسة والسلوى، وأعاننا على تحمل تجارب الحياة، وسها بنا فوق أنفسنا.

يقول وليم جيمس: «التطابق، بالمنى الواسع للكلمة، مع الواقع لا يمكن أن يكون غير واحد من الثين: أما الوصول مباشرة الى الواقع أو في قربه، أو هو الاتصال الفعلي بالوقائع ابتغاء مزيد من التأثير فيه هو نفسه أو في وسيط، تأثيراً أقوى عما تكون عليه الحال لو كان هناك خلاف. وأضيف أن المقصود هو الفعل في الميدان العقلي والعملي على السواء. وغالباً ما يكون هذا الاتفاق هو مجرد هذه الواقعة السلبية ألا وهي ألا يصدر عن هذا الدافع شيء يناقض أفكارنا ويعترض طريقها الذي يفضي بنا الى نقطة أخرى.

وكلا! ليس المهم هو اعطاء نسخة عن الواقع، وان كان ذلك أحد الطرق المهمة جداً للاتفاق معه والأنطباق. بل المهم هو أن نجد في الفكرة دليلًا للتحرك في وسط الواقع. أن الفكرة اذا أعانتنا على أن تكون ـ عقلباً أو عملياً \_ على علاقة إما بالواقع أوبأسباب الواقع، واذا اكتفت حياتنا بالفعل مع كل جهاز الواقع، بدلًا من تعويق مسيرتنا بكل ألوان المضايقات \_ هنالك سيكون انطباق واتفاق، فيه تتوافر بدرجة كافية الشروط التي تقتضيها الحقيقة. وستكون هذه الفكرة صحيحة (حقيقية) تجاه الواقع موضوع النظر. . . إن علينا أن نعني لا بالحقيقة (في صيغة المفرد) بل بالحقائق (في صيغة الجمع)، وأن نعني ببعض الأفكار الموجهة ، ببعض العمليات التي تتحقق وسط الأشياء نفسها، والتي لا تتصف بصفة مشتركة غير كونها جميعاً أفكاراً نافعة. أنهاتنفع من حيث تقودنا ـ وإن لم تجعلنا ننفذ فيها \_ الى اجزاء من النظام العقلى الذي بغوص في الادراكات الحسية في مواضع عديدة. وهذه الإدراكات سيحدث لناأن نتصور بعقولنا نسخة منها. وحتى لو لم يحدث هذا، فإنه سيكون لنا بها ذلك النوع من العلاقة التي تسمى عامة باسم: التحقيق verification. وبالجملة فإن كلمة وحقيقة، ليست بالنسبة إلينا غير اسم جمعي يلخص عمليات التحقيق، تماماً مثلها الصحة والثروة والقوة وهي أسهاء تدل على عمليات أخرى متعلقة بالحياة، عمليات أخرى نافعة أيضاً. إن الحقيقة شيء يصنع، مثل الصحة والثروة والقوة، خلال تجربتنا.

وولألخص هذا كله أقول أن والحق، يقوم فيها هو

مفید (نافع) expedient للفكر، كها أن «العدل» يقوم فيها هو نافع (مفيد) للسلوك. وأقصد بدمفيد، أنه: مفيد بأية طريقة، مفيد في نهاية الأمر في المجموع، لأن ما هو مفيد للتجربة المقصودة الآن، لن يكون كذلك بالضرورة، وبنفس الدرجة بالنسبة الى تجارب لاحقة. ان للتجربة احوالها الخاصة بها في وتجاوز الحدودة وفي تصحيح طبيعتنا. والحقيقة المطلقة، الحقيقة التي لن تغيرها أية تجربة، هي هذه النقطة المثالية التي تندُّ عن البصر، والتي نتخيل أن كل حقائقنا ستتلاقى فيها ذات يوم. ليكن! هذا امر في وسع الإنسان المستنير تماماً أن يتصوره وأن تتصوره التجرُّبة الكاملة تماماً : و اذا تحقق هذا المثـل الأعـلى المزدوج، فسيتحقق كلا الأمرين معاً وبنفس العملية. لكن، الى أن يتحقق هذا، لا بد لنا أن نعيش، اليوم، على ما نستطيع امتلاكه، فيها يختص بالحقيقة، اليوم حقاً صع استعدادنا أن نعترف بأن ما هو حقيقة اليوم قد يصبح خطأ غداً، (﴿البرجماتية، ترجمة فرنسية ص ٢٠٣ ـ ٢٠٤ باريس سنة ١٩١١).

# ٣ ـ التجربة الدينية وإرادة الايمان:

وفيها يتصل بالدين، يرى وليم جيمس أن الانسان كانت له، وستكون له دائهًا تجربة دينية. ذلك أن الانسان شعر من حوله بحضور تجربة أخرى قريبة من تجربته هو. ومتعاطفة مع أمانيه ومطاعه ، وتناضل معه ضد الشر وتعمل في صالح الخير، وتشيع في نفسه السلوى. لهذا يفوض أمره ويطلب العون من هذه الحضرة ويدعوها. ويشرك روحه بروحها. وهذه التجربة تتجاوز النوع المألوف من التجارب، وهي التجارب الحسية ومعطياتها، لكنها مع ذلك تجربة. وما دامت تجربة فيحق لنا أن نفسّرها، مسترشدين في ذلك بنفس المنهج الذي اتبعناه بالنسبة الى التجربة الحسية، أي فكرة الفائدة أو المنفعة العملية المترتبة عليها. فإن كانت تقدم لنفوسنا الطمأنينة والسعادة والسلام، فينبغى أن نعدها وصحيحة، تبعاً لمعيار الحقيقة الذي فصلنا القول فيه في البند السابق مباشرة. وأسلم طريقة لتفسير هذه التجربة بحسب المنهج البرجماني هي أن نفترض انها آتية من شعور (وعي) شخصي آخر مماثل لشعورنا، ومصادق لنا، ومستعد لنجدتنا ومذهب المؤلمة Theism هو الأنسب ها هنا. لكن ليس المقصود أي تأليه. ذلك أن وليم جيمس يرى أن التأليه الذي يتصور

الله لامتناهياً قادراً على كل شيء، هو تأليه غير مقيد لأنه إذا كان والله، قادراً على أن يفعل ما يشاء؛ وطابله أن يخلق العالم الذي يعيش فيه، فمن المستحيل أن نتصوره موجوداً اخلاقياً وصديقاً. ولن يستحق اسم الله من ليس من الخير بحيث يخلق عالماً كعالمنا هذا، فضلاً عن أن يخلقه بكلمة منه، لأنه عالم سيىء كان أحرى أن يدعوه للاشمئزاز منه وكراهيته.

ويتناءل جيمس: هل الله موجود، فيرفض دعوى اللاأدريين Agnostics الذين بقررون أنه لا يحق لنا أن نؤمن بشيء ليست عليه ببنة منطقية كافية. ان العقلاء من الخسية ليست عليه ببنة منطقية كافية. ان العقلاء من الحقيقة. لكن هناك مسائل لا جواب عنهابدونهم اوبدلا بواسطة الدليل الحاضر، لكن يحق للناس مع ذلك أن يعقدوا فيها ايجابياً. ويؤكد جيمس أن مسألة وجود الله لكن لنا الحق في الإيان بوجود الله. ان هذه المسألة تمثل مسائل مثل: أهمية الفرد، قيمة الحياة تجاه الانتحار، وجود حرية الارادة الانساب عاطفية، بالرغم من انتفاء الدليل العقل عليها.

وهذا يدعو جيمس الى البحث في العلاقة بين البرهان والاعتقاد (أو الإيمان) belief. أن الاعتقاد (الايمان) بتضمن الاستعداد للفعل (للعمل) وفقاً لفروض معينة. ويؤكد جيمس أن أية قضية تصلح لأن تكون فرضاً للعمل. وهو يقصد القضايا الأخلاقية والدينية التي يمكن أن تجلب للناس حقيقة يرغبون فيها. فتكون ارادة الاعتقاد في صحة هذه القضايا هي المبرر الكافي لصحتها، وذلك بحسب المعيار البرجاتي للحقيقة كها شرحناه. وهذا هو ما يسميه جيمس : دارادة الاعتقادء 1۸۹۷ وهذا وبه عنون أحد كتبه (نشره لأول مرة سنة ۱۸۹۷) وهذا العنوان هو عنوان إحدى المقالات العشر التي يضمها هذا الكتاب، وهي مقالات منفصلة كتبت في أوقات مختلفة.

ان وليم جيمس يدافع عن حق الانسان في اعتقاد ما يراه مفيداً له في حياته وسلوكه، وحقه في الايمان ببعض الفروض في الدين والأخلاق، اذا كانت هـذه الفروض مفيدة، وحية لا ميتة، ومفروضة قسراً لا قابلة للتخلص منها، وذات أهمية حقة، لا تافهة. فيا الذي يجعل فرضاً

من الفروض دحياً، مفروضاً forced ، و دمها، momentuous ان ما يجعله كذلك هو علاقة منفعة الانسان المؤمن به. والمعبارها هنا هو اساساً نفساني وحضاري.

ويقر جيمس بأن الناس لا يتفقون جيعاً على نفس الفرض من حيث حيويته وقسريته وأهميته. غير أنه يؤكد أن فرض وجود الله يتصف بهذه الصفات الثلاث لدى جميع الناس ، ويقرر أن للاأدري الذي لا يعتقد ولا ينكر وجود الله قد اختار فعلاً موقفاً ضد وجود الله. لقد تخلى اللاأدري عن كل أمل في اكتساب حقيقة بمكنة ابتغاء أن يتجنب خطأ ممكناً في موقف لا بجال للدليل فيه. وحق اللاأدري في عدم الإيمان بوجود الله ليس أكبر من حق المتدين المؤمن في أن يؤمن بوجود الله.

وهنا يثور الاعتراض على موقف جيمس هذا لأنه يتلخص في هذا القول: «اعتقد ما تشاه ان تعتقد». ويرد جيمس على هذا الاعتراض قائلاً أن دعوته هذه تتعلق فقط بالأمور التي تفتقر الى دليل واضح على جواب معين، أي «بالمسائل التي لا يمكن بطبيعتها أن يُفصل فيها على أساس عقل».

ولم يقتصر جيمس على مسألة وجود الله، بل شمل بمنهجه هذا مشكلة خلود النفس فرأى أولا أن ثمة دلائل تشير الى امكان خلود النفس ، كما يتبين من أبحات الروحيين psychic research لكن حتى بدون هؤلاء فإن لنا ما يبرر الاعتقاد في خلود النفس لما لذلك من فوائد عملية.

مؤلفساته

- Principles of Pyschology, 1890.
- The will to believe, 1897.
- Varieties of religious Experience, 1902.
- Pragmatism 1907.
- A Pluralistic universe, 1909.
- The Meaning of Truth, 1909.

سـراجـــع

- R.B. Perry: The Thought and Charcter of William

والأخلاق التي يدعو اليها أخلاق تجمع بين الاثرة وبين الايثار. ذلك أن حياة الفرد ينبغي الى جانب ايثارها لما يقدمها، أن تفيض على الغير وتجود بما لديها من طاقة زائدة. وليس هذا الفيض مضاداً لطبيعتها بل هو على وفق طبيعتها، بل هو الشرط في الحياة الحقة. ومثل الحياة مثل النار: لا تحافظ على نفسها إلا بالتواصل مع الغير. وهذا يصدق على العقل كها يصدق على البدن. يقول جوييو: وان الحياة ليست بجرد اغتذاء ، بل هي انتاج وخصوبة.

والمبدأ الأساسي لهذه الأخلاق هو أن والواجب ليس إلاّ تعبيراً منفصلاً عن القوة التي تنحو الى الانتقال ضرورة الى الفعل. لقد قال كنت: • يجب عليّ ، اذن أستطيع». أما جوييو فعلى عكس ذلك يقول: وأستطيع، اذن يجب علّه (الكتاب نفسه ص ٢٤٨).

ويؤكد جوييو دور الغرائز في مواجهة دور العقل، ولهذا يفسح المجال للاشعور.

وجوييو لا يمل من تمجيد الحياة والدعوة الى توسيع مداها، ومضاعفة شدّتها. ومن هنا التشابه الكبير بينه وبين معاصره نيتشه، الذي لا بد أن يكون جوييو قد تأثر به.

وان الواجب يرجع الى الشعور بقوة باطنة ذات طبيعة أسمى من سائر القوى. فالشعور باطنياً بما يقدرعليه المرء من أفعال أعظم: هذا هو أول شعور بما يفعل وبما يجب عليه أن يفعله. والواجب، من وجهة نظر الوقائع وبغض النظر عن المعاني الميتافيزيقية هو فيض من الحياة يطلب ان يتحقق وأن يبذل ذاته. وقد أسرف الذين فسروه بأنه ضرورة أو قسر وقهر. والحق انه قوة Puissance قبل كل شيء» (الكتاب نفسه، ص ١٠٦).

# ب) - علم الجمال:

وهذا التوكيد للحياة نجده عند جويبو في نظراته في علم الجمال أيضاً. فهو يقول : «ان الموضوع الحقيقي للفن هو التعبير عن الحياة»، («الفن من وجهة النظر الاجتماعية»، ص ٥٧ باريس سنة ١٨٨٩، نشرة فويبه). ويقول ايضاً: «الجمال ، في جزئه الأكبر، فعل واشعاع مستمر من الداخل الى الخارج، والجمال الحق يخلق نفسه في كل آن، وفي كل حركة من حركاته، وله الوضوح

James, 2 vols. Boston, 1935.

- R.B. Perry: In the spirit of William James. New Haven, 1938.
- Josiah Royce: William James and other essays on the philosophy of Life. New York, 1911.

جوييسو

#### Jean - Marie Guyau

فیلسوف فرنسی ذو نزعة حبویة ، وشاعر.

ولد في مدينة لاڤال سنة ١٨٥٤، لكن بسبب اعتلال صحته عاش فترة في السودان الفرنسي (مالي والنيجر حالياً).

وتوفي سنة ١٨٨٨ في مدينة منتون بفرنسا.

فلسفسته

## أ ـ الأخلاق:

نزع جوييو منزعاً وضعياًوطبيعياً وحيوباً. وتركز اهتمـامه عـلى الاخـلاق. وأراد أن يبنيها عـلى النـوازع الطبيعية، دون الزام ولا جزاء.

يقول جويبو: «استشر أعمق غرائزك وأكثر عواطفك حيوية، واكثر كراهباتك اعتباداً وإنسانية، ثم ضع بعد ذلك فروضاً ميتافيزيقية عن أساس الأشياء، والمصير الخاص بالكائنات وبك أنت، («مجمل أخلاق بلا إلزام وبلا جزاء»، ص ٢ ، باريس سنة ١٨٨٥).

ويعرّف الأخلاق بأنها علم موضوعه كل وسائل المحافظة على الحياة المادية والعقلية وتنميتها». والأخلاق هي الملتقى الذي تتماس فيه \_ وتتحول باستمرار بعضها الى بعض\_ القوتان الكبيرتان للوجود وهما: الغريزة ، والمقل. وينبغي على الأخلاق أن تدرس فعل هاتين القوتين: الواحدة في الأخرى، وأن تسعى الى تنظيم التأثير المخروج للغريزة في الفكر، وللفكر والمنخ في الأفعال الخريزية أو الأفعال المنعكسة» (الكتاب نفسه ص

الحيّ، الذي للنجمة. والجمال، بغير التعبيـر، ربـــا كان ــ كما يقول بلزاك ــ خداعًا وتمويهًا (الكتاب نفسه ص ٥٩).

ورمع ذلك، فإن الفن ليس فقط بجموعة من الوقائع ذوات المعنى، بل هو قبل كل شيء مجموع من الوسائل الايجابية. وما يقوله يستمد قيمته في الغالب، مما لا يقوله بل يوحى به. ويثير التفكير فيه والشعور به. والفن الكبير هو الفن الموحى المشير، الذي يعمل بواسطة الإيجاء. وموضوع الفن هو احداث انفعالات تعاطف، ومن أجل هذه فإن مهمته ليست أن يمثل لنا موضوعات حالصة للاحساسات أو الافكار، بواسطة وقائع ذات دلالة، بل اثارة موضوعات انفعالات وموضوعات حية تستطيع أن تدخله معها في مشاركة اجتماعية. فلا يهم أذن أن يكون الكائن جيلاً، ما دمت تجمله لطيفاً في نظري. والحب يأتي معه بالجماله (الكتاب نفسه ص ٦٦).

ووالفن الكبير يقوم في إدراك روح الأشياء والتعبير عنها أعني ما يبربط الفرد بالكل وكل قسم من الآن بالديمومة الأبدية» (الكتاب نفسه ص ٨٠). ووالفنان يفهم الطبيعة همساً، أو بالأحرى هي التي تفهم نفسها منه. والفن يعبّر عها تزمزم به الطبيعة. انه يصرخ فيها: هذا ما أردت أن تقوليه (الكتاب نفسه ص ٨٢).

## ج) الدين:

ويبحث جوييو مستقبل الدين في كتاب ضخم بعنوان: وعدم الدين في المستقبل: دراسة اجتماعية والريس، عند الناشر الكان، سنة ١٩٨٧،). وفيه يؤكد أنه لا مجال للدين في المستقبل، لأن العلم سيحل محله. يقول: وينبغي أن يقوم العلم، في المستقبل، بما كان يقوم به الدين في الماضي. ينبغي عليه أن يؤمن مع خصوبة الجنس متربته الجنسية والاخلاقية والاقتصادية الحسنة والكتاب نفسه ص ٢٩٨). ذلك أنه يرى أن العلم ولم يعد متفقاً مع الوحي الخارق للطبيعة ومع المعجزات التي يتكرن أساس الأديان (الكتاب نفسه ص ٢٩٨).

لكن أن يكون الانسان غير ذي دين أو بمعزل عن الدين ليس معناه أنه عدو للدين. ووعدم التدين في المستقبل يمكن، مع هذا، أن يحتفظ من الشعور الديني بما كان ظاهراً فيه من اعجاب بالكون والقوى اللانهائية المنشرة فيه، ومن بحث عن مثل أعل ليس فقط فردياً،

بل واجتماعياً، بل وكونياً، يتجاوز الواقع الفعلي، (الكتاب نفسه ص XIV)

ويفسر جوييو الدين بأنه وتفسير فيزيائي، ميتافيزيقي، وأخلاقي لكل الأشياء، في تناظر مع المجتمع الانساني، على شكل خيالي ورمزي. انه، في كلمتين، تفسير اجتماعي كلي، ذو شكل أسطوري، (الكتاب نفسه ص III).

ويقول أيضاً: «الشعور الديني ليس فقط الشعور بالاعتماد الفيزيائي الذي نجد أنفسنا فيه، بازاء كلبة الأشياء. انه خصوصاً الشعور بالاعتماد النفسي والأخلاقي، وفي النهاية: الاجتماعي» (ص VI). والشعور الديني يحدث وحين يتسع الشعور باجتماعية الحياة، وهو يتسع الى كلبة الكائنات الواقعية والحية» (ص XI).

# د ـ في تاريخ الأخلاق:

ولجويبو كتابان أساسيان في تــاريــغ المـذاهب الأخلاقية هما:

١ د أخلاق أبيقور وعملاقتها بالمذاهب المعاصرة،
 باريس سنة ١٨٧٨.

 ۲ ـ الأخلاق الانكليزية المعاصرة، باريس سنة ۱۸۷۹.

ولا يزال الكتاب الأول من أفضـل ما كتب عن مذهب أبيقور.

#### مؤلفساته

- La Morale d'Epicure dans ses rapports avec les doctrines, contemporaines. Paris, Alcan, 1878.
- La Morale anglaise contemporaine, Paris, Alcan, 1879.
- Vers d'un philosophe. Paris, 1881.
- Problèmes d'esthétique contemporaine, Paris, 1884.
- Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction, Paris, Alcan, 1884.
- L' Irréligion de l'avenir. Paris, Alcan 1887.

d'aprés Guyau. Paris 1889, 4º ed. augmentée 1901.

- G. Aslan: La Morale selon Guyau, Paris, 1906.
- Jankélévitch: « Deux philosophes de la vie: Guyau et Bergson», en Revue philosophique, vol. 97 (1924), pp. 404 449.
- Josiah Royce: « J M. Guyau » in his book: Studies of Good and Evil. New York, 1925.

- L'Art au point de vie social. Paris, 1889.
- Education et hérédité. Paris, 1889.
- La Genèse de L'idée de temps. Paris, 1890.

والكتب الثلاثة الأخيرة . نشرت بعد وفاته ، نشرها Fouillée:

مسراجسع

- Alfred Fouillée: La Morale , L'art et la religion



#### amor fati

عبارة استعملها نيتشه للتعبير عن الموقف الذي ينبغي على الانسان أن يتخذه في حياته ، ألا وهو : أن يقبل كل ما في الحياة من تناقض : ما فيها من شرور وما فيها من خيرات .

يقول: ١ ان الانسان الوضيع ( أو : الوسط ) يحارب الشرور كها لو كان قادراً على التخلص منها والعمل بدونها ، انه يريد أن يلغي الجانب الميز لكل شيء ، ولكل عصر ، ولكل شخص ، غير مقر ، الا بجزء من خصائصها ، وساعياً للقضاء على الباقي ، اما الانسان الكامل فهو على العكس من ذلك . انه يتضمن في ذاته الطابع المتناقض في الوجود : الشر والخير على السواء ، ويرى فيها هو عكن وما هو ضروري وسائل لتحقيق ارادة القوة ويؤكد : و انا نفسي هو المصير ، وأنا الذي أحدد وجوه السرمدية ، ويقول في موضع آخر : هنعم انني لن احب بعد إلا ما هو ضروري لا بدمنه . . . وسيكون حب المصير هو حي النهائي ،

راجع مؤلفاته و نشرة Kröner»(اشتوتجرت ۱۹۰۹ ـ ۱۹۱۱: جـــ۱۱ بنود ۸۵۹ ـ ۸۸۱، جــ۱۱، بند۳۳۳، جــ ۱۳ ، بند ۱۸۵ ،جــ۱۲ بند ۲۸۷).

ويقول أيضاً أن حب المصير هو طبيعته الاشد عمقاً (راجع Ecce Homo ، في طبعة الموازريون جد ٢٩ من مؤلفاته ( راجع ٥ ص ٢٧٥). ويسمى هذا الموقف بأنه ( نوع من الاستسلام القدري لله ، ( رسالة الى أوفر بك بتاريخ صيف سنة ١٨٨٧ ـ راجعها في « مراسلاته مع أوفر بك ، سنة

1917 ص ١٧٣ ). ويقول أيضاً : « صيغتي التي اتخذتها تعبيراً عن عظمة الانسان هي : حب المصير : اعني ألا يجب المرء شيئاً ، لا الى الامام ولا الى الوراء ، على طول الأبدية ، Ecce ( Homo ).

راجع كتابنا دنيتشه ، القاهرة ط ١ سنة ١٩٣٩ ، ط ٦ الكويت سنة ١٩٧٨ .

# الحب العقسلي لله

#### Amor Dei Intellectualis

تعبير استخدمه اسبينوزا ( «الأخلاق » القسم الخامس ، القضية ٢٠ ) للتعبير عن الخير الأسمى الذي به تتحقق و نجاتنا أو سعادتنا أو حريتنا » ( « الأخلاق » القسم الخامس ، ٣٦ ، حاشية ) وهو ينشأ من المعرفة العيانية بالله بوصفه الموجود السرمدي ( ٣٧ ، اللازمة ) . ولما كانت ماهية العقل الانساني متحدة مع الله ، فإن هذا الحب السرمدي هو الأخر ، وهو أيضاً ، من وجه آخر ، جزء من حب الله لنفسه « لا بوصفه لامتناهياً ، ولكن من حيث أن ماهية العقل الانساني ، اذاما نظر البها من ناحية السرمدي بحكن أن تفسر » ( القضية ٣٦) .

# الحسدس

استعمل ابن سينا الاصطلاح و حدس ، وعرّفه كها يلي : و الحدس حركة الى اصابة الحد الأوسط ، اذا وضع المطلوب ، أو اصابة الحد الأكبر ، اذا أصيب الأوسط ،

وبالجملة: سرعة الانتقال من معلوم الى مجهول ، كمن يرى تشكل استنارة القمر عند أحوال قربه وبعده عن الشمس ، فيحدس أنه يستنير من الشمس » ( ابن سينا : \* النجاة » ، ص ٨٧ ، القاهرة سنة ١٩٣٨ ) .

لكن استعمال ابن سينا للفظ « حدس » بهذا المعنى الذي قدمه ، لا وجه له من اللغة العربية . فقد ورد في « لسان العرب » .

وحدس: الازهري: الحدس: التوهم في معاني الكلام والأمور. بلغني عن فلان أمر وأنا أحدس فيه: أي أقول بالظن والتوهم. وحدس عليه ظنه، يحدسه، ويحدسه، حدساً: لم يحقه. وتحدس أخبار الناس وعن أخبار الناس: تخبر عنها وأراغها (= طلبها) ليعلمها من حيث لا يعرفون به... وأصل الحدس: الرمي، ومنه: حدس الظن: انما هو رجم بالغيب. والحدس: الظن والتخمين. يقال: هو يحدس، بالكسر (أي كسر الدال): أي يقول شيئاً برأيه ... وحدس الكلام على عواهنه: تعسّفه ولم يتوقهه.

وواضح من كل هذه المعاني أن « الحدس » : ظن وتوهم ورجم بالغيب ، وتبعاً لذلك لا يعطي معرفة يقينية . فكيف لم ينتبه ابن سينا لهذا، مع أنه فيها يروي الجوزجاني في ترجمته له كان يتقن معاني العربية ووضع قاموساً شاملاً؟!.

الجواب في رأينا أن التعبير مختصر ، وتمامه : الحدس الصائب . لكننا نراه في مختلف المواضع التي أورد فيها أبن سينا هذا اللفظ يستعمله بدون هذا الوصف : صائب .

كها أننا نجده في كتاب « التعليقات ، يستعمله بمعنى الادراك دفعة واحدة . قال : « الحدس بالوسط لا يكون بفكر ، فإنه يسنح للذهن دفعة واحدة . وأما طلب الوسط فيكون بفكر وقياس ، ( « التعليقات » ، تحقيق د . عبد الرحمن بدوي ، ص ١٤١ القاهرة سنة ١٩٧٣ ) .

ولم نجد الكندي أو الفارابي أو غيرهما قد استعمل لفظ ه الحدس ه بالمعنى الذي استعمله به ابن سينا .

## الحسريسة

#### Liberté

اتخذت كلمة وحرية، معاني عديدة شديدة الاختلاف على

مدى تاريخ الفكر البشري لهذا لا مجال لحصرها إلا على أساس ظهورها في التاريخ .

 ١ ـ فنجد أولاً عند اليونان في العصر السابق على سقراط أن فكرة الحرية ارتبطت بفكرة المصير . ειμαρμένη μοιρα πεπρωμένη وبفكرة الصرورة . ανάγκη وبفكرة الصدقة τύχη.

وقد تسلسل معنى « حر » ἐλευθερός و « حرية » على النحو النالي : ἐλενθερος على النحو النالي :

أ ـ في العصر الهوميروسي ( القرن الحادي عشر والعاشر ق . م . ) كان لفظ « حر ه يطلق على الانسان الذي يعيش بير شعبه وعلى أرض وطنه دون أن يخضع لسيطرة أحد عليه ـ ودناك في مقابل : « أسير الحرب « الذي يعيش في الغربة « عناكمهم كمت سيطرة سيد له .

ب ـ وفي العصر التالي لعصر الهوميروس صارت الكلمة من لغة ه المدينة ». فالمدينة πολίς حرة ، ومن يعيش فيها فهو حر ، حيث يسود قانون يوفق بين القوة βίκα وبين الحق βίκα أوالمقابل «العرب» أو والمقابل «العرب» أو الحبد » ، بل «العرب» أو الأجنبي ، أي من ليس يونانيا βαρβαρος . والآلهة هي انتي قررت » الحربة » ، وهذا كانت «الحربة» موضوعاً للعبادة

جدواني جانب فكرة الحرية المدنية هذه ، وجد معنى تدل عليه كلمة «شكار ( ويقابله المدنية أي ومضطره) وكانت تدل على الحرية الفردية لكن و الحر فدها فلا فيصد به من يتبع هواه أو قانونه الذاتي vomos ، بل هو من يجعل قانون العالم الإلحى قانونه .

وبدأت كلمة حرة وحر ἐλευθερος تتخذ معنى فلسفياً في اللحظة التي فيها حدث التضاد بين الطبيعة φύσις وبين القانون وνομος ويتجلى ذلك في فكرة السوفسطائية . ووفقاً لهذا المعنى الجديد أصبح الحرهو من يسلك وفقاً للطبيعة ، وغير الحرهو من يخضع للقانون .

هد. ثم جاء سقراط فعدل المعنى وعرّف الحرية بأنها « فعل الأفضل » وهذا يفترض مقدماً معرفة ما هو الأحسن . وبهذا اتخدت الحرية معنى « التصميم الأخلاقي » وفقاً لمعايير الخير . واعتبر سقراط أن من شروط الحرية الاخلاقية ضبط النفس فرعتم ناحية ، والفحص المنهجي εηξησις عن الأحسن ( أو الخير ) من ناحية أخرى . والهدف هو الاكتفاء الذات autarcie . وقد اخذ الكليبيون بهذا العنصر الأخير وحده الذات عن عسوساً الذات عنه عند الخير وحده الخير وحده الخير وحده الإكتباء المناسبة المنا

السابق. ففيها يتصل باللطف الإلمي قالوا انه لما كانت الطبيعة الانسانية قد فسدت بالخطيئة الأولى، فلا بد لها من اللطف الإلمي كي تستطيع فعل الخير. لا يكفي أن يعرف الانسان ما هو الخير، بل المهم أكثر من هذا هو أن يقدر على جعل الإرادة تميل نحو الخير.

وفيها يتصل بالمشكلة الثانية رأى القديس أوضطين أن التوفيق ممكن بين القول بحرية الإرادة الانسانية وبين القول بعلم الله السابق . ذلك أن التجربة المشخصية تؤكد أن لدى الانسان إرادة تدفعه نحو هذا أو ذاك . ومن ناحية أخرى فإن الله يعلم أن الانسان سيفعل بارادته هذا أو ذاك ، وهذا لا يستبعد أن يفعل الانسان بإرادته واختياره . ان علم الله \_ هكذا يرى أوغسطين \_ لا يجيل الأفعال من حرة الى مجبور عليها .

" ـ وفي الاسلام أثيرت مشكلة حرية الإرادة والجبر مبكراً في عهد الامويين ، ثم صارت بعد ذلك من المشاكل الرئيسية جداً في علم الكلام . ويلخص ابن حزم مختلف آراء الفرق الاسلامية في هذا الموضوع هكذا : « اختلف الناس في هذا الباب ( باب القدر ) : فذهبت طائفة الى ان الانسان عجبر على أفعاله وأنه لا استطاعة له أصلاً \_ وهو قول جهم بن صفوان وطائفة من الازارقة .

وذهبت طائفة أخرى الى أن الانسان ليس بجبراً, وأثبتوا له قوة واستطاعة بها يفعل ما اختار فعله . ثم افترقت هذه الطائفة على فرقتين : فقالت احداهما: الاستطاعة التي يكون بها الفعل لا تكون إلا مع الفعل ، ولا تنقدمه البتة . وهذا قول طوائف من أهل الكلام ومن وافقهم ، كالنجار والاشعري ومحمد بن عيسى برغوث الكاتب ، وبشر بن غياث المريسي، وأبي عبد الرحن العلوي وجماعة من المرجئة والخوارج وهشام بن الحكم وسليمان بن جرير وأصحابها .

وقالت الأخرى : ان الاستطاعة التي يكون بها الفعل هي مثل الفعل موجودة في الانسان ، وهو قول المعتزلة وطوائف من المرجئة كمحمد بن رشد ، ومؤنس بن عمران ، وصالح قبة ، والناشىء وجماعة من الخوارج والشيعة .

ثم افترق هؤ لاء على فرق: فقالت طائفة ان الاستطاعة قبل الفعل ومع الفعل أيضاً: للفعل ولتركه، وهوقول بشر بن المعتمر البغدادي، وضرار بن عمرو الكوفي، وعبد الله بن غطفان، ومعمّر بن عمرو العطار البصري، وغيرهم من المعتزلة. وقال أبو الهذيل بن الهذيل العبدى البصري العلاف: لا

من عناصر عند سقراط ، ولهذا جعلوا المثل الأعلى للسلوك هو الفناعة النامة والاستقلال الذاتي عن الغير ، مادياً ومعنوياً .

و وعند افلاطون لا نكاد نجد غير معنى الحرية المدنية . ويعرفها بأنها وجود الخير . والخير هو الفضيلة . والخير محض ويراد لذاته ولا يحتاج الى شيء آخر . والحر هو من يتوجه فعله نحو الخير ـ لكننا نجده في « طيماوس » يميز بين نوعين من الاسباب : الضروري ἀναγκαΐον، والإلهي θειον : الأول هو الشرط الضروري للمعرفة ، ولوجود الموجود ، والثاني أي الإلهي هو علة الوجود والخير . والضرورة تحدث الشر .

ز - ومع أرسطويبدا المعنى الادق للحرية في الظهور ، اذهو يربطها بالاختيار . ويقول ان الاختيار ليس عن المعرفة وحدها ، بل وأيضاً عن الإرادة ٥٥٤٤٤٥ أ. وهذا نجده يعرف الاختيار بأنه اجتماع العقل مع الإرادة معاً .

- وحسبنا هذا القدر من الكلام عن الحرية عند اليونان ، ويمكن للمزيد الاطلاع على الابحاث التالية :
- D. Amand: Fatalisme et Liberté dans L'antiquité grecque, Louvain, 1945.
- M. Pohlenz: Griechiche Freiheit. Wesen und Werden eines Lebensideals, 1955.
- D. Nestle: Eleutheria, Studien zum Wesen der Freiheit bei den Griechen und Neuem Testament, 1, 1967.
- -M. Wittmann: Aristoteles und die Willensfreiheit, 1921.
- Fr Mayr: Das Fricheit problem in Platons Staatsschrif ten . Diss. Wien 1960.

٧ ـ ثم جاء الكتّاب المسيحيون فرأوا أن الحرية ليست عجرد الخلو من القسر ، كها أنها ليست مجرد حرية الاختيار ، لأن حرية الاختيار يكن أن تستعمل للخبر أو للشر . يقول القديس بولس في الرسالة الى أهل روما ( اصحاح ٧ ، عبارة ١٥ ) : « حقاً أنا لا أفهم ما أفعله : لأنني لا أفعل ما أريد ، بيد اني افعل ما أكره . فمنذ ان ارتكب الانسان الخطيئة الأولى وفسدت بذلك طبيعته ، فإن الأمر الذي يثير الدهشة ليس أنه يستطيع ان يفعل الخير أو الشر ، بل أن يستطيع ان يفعل الخير أو المسيحيون الأوائل على توكيد فكرة اللطف الإلمي . كذلك المسيحيون الأوائل على توكيد فكرة اللطف الإلمي . كذلك اصطدموا بمشكلة التوفيق بين حرية الارادة وبين العلم الإلمي .

تكون الاستطاعة مع الفعل البتة ، ولا تكون إلا قبله، ولا بد وتفنى مع أول وجود الفعل .

وقال أبو اسحق ابراهيم بن سيار النظّام ، وعلي الاسواري ، وأبوبكربن عبد الرحمن بن كيسان الأصم : ليست الاستطاعة شيئاً غير نفس المستطيع . وكذلك أيضا قالوا في العجز انه شيءغيرالعاجز، إلاّ النظام فإنه قال : هو آفة دخلت على المستطيع .

فأما من قال بالاجبار منهم فإنهم احتجوا فقالوا: لما كان الله تعالى فعّالاً ، وكان لا يشبهه شيء من خلقه ، وجب أن لا يكون أحد فعالاً غيره ، وقالوا أيضاً : معنى اضافة الفعل الى الانسان انما هو كها تقول : مات زيد ! وإنما أماته الله تعالى ، وقام البناء ، وإنما أقامه الله تعالى ، ( ابن حزم ؛ د الفصل في الملل والأهواء والنحل ، جـ ٣ ص ٢٧ \_ ص ٢٣ ) .

راجع تفاصيل ذلك في كتابنا : ﴿ مَذَاهِبِ الاسلامِينِ ﴾ (الجزء الأول، ط ١ بيروت سنة ١٩٧١، ط ٢ بيروت سنة ١٩٧٩) .

3 ـ في العصر الحديث في أوروبا دار معنى الحرية حول المعانى الثلاثة التالية :

 أ) الحرية تتعلق بالعلاقة الخارجية للكائن الحيّ مع الوسط المحيط به، وتدل على الإمكان السلبي والايجابي لأن يفعل ما يريد .

ب) الحرية تدل على علاقة محددة فطرية أو مكتسبة للانسان مع ذاته ومع فعله ، بها يتميز هذا الفعل من التصرف بحسب الهوى . وبهذا المعنى تكون الحرية هي امكان الإرادة بمعنى معين .

ج) الحرية تدل على أساس انثروبولوجي بمقتضاه يكون الانسان نفسه الاصل في إرادة أو عدم ارادة كذا ، انها حرية الاختيار Liberum arbitrium أو الحرية المتعالية .

وقد اهتم اللاهوتيون في القرنين السادس عشر والسابم عشر عشر والسابم عشر بمشكلة حرية الإرادة اهتماماً خاصاً . فرأى كالفان Calvin أن فقدان حرية الإرادة وسيطرة مبدأ السعادة هما ناموسا كل انسان لم يتلق لطف الله . وقال مولينا Molina بحرية الاستواء للفاحل عقر رحين تعطى كل الشروط الواجب توافرها للفعل \_ أن يفعل وألا يفعل ، أو أن يفعل الشيء أو ينقضه .

وأما الفلاسفة فنجد أولاً هوبزيقرر أن الحرية هي انعدام القسر ، أي الحلومن القهر المادي ( الفيزيائي ) . وكل فعل يتم وفقاً لدوافع ، حتى لو كان الدافع هو الحوف من الموت ، يعد حراً . و والانسان يكون حراً بقدر ما يستطيع التحرك على طرق أكثر ، وحرية المواطن والعبد لا تختلف إلا من حيث الدرجة : فالمواطن ليس تام الحرية ، والعبد ليس تام العبودية ، والعبد (De Cive, 2 ، 9 , sect. 9)

وعند اسبينوزا نجد نفس المفهوم للحرية وهو الخلو من الفسر Libertas a coactione. يقول اسبينوزا: وهذا الشيء يدعى حراً اذا كان يوجد وفقاً لضرورة ماهيته وحدها، ويعين ذاته بذاته للفعل و ( Ethica I, def, 7 ) ووفقاً لهذا التعريف فإن الله هو وحده الحر، أما الانسان فغير حر ، لأن الله هو الذي يعين نفسه بنفسه ، أما الانسان فهو بضعة من الطبيعة ويتحرك بانفعالات خارجية ومع ذلك فإن الانسان يستطيع على خلاف ما يرى هوبز و أن يتحرر اذا أحال أفكاره غير الواضحة الى واضحة ، وأحال انفعالاته الى حب الله .

وجاء ليبنتس فقرران و الحرية تكون أوفر كلها كان الفعل صادراً عن العقل ، وتكون أقل كلها كان الفعل صادراً عن الإنفعال و -Leibniz, philosophische Schriften , ed. Geb. ( hardt, VII. 109 . ويرى أن حرية الاستواء غير ممكنة ، لأنها تناقض مبدأ العلّة الكامنة .

وعند لوك Locke ان الحرية هي أن و نفعل أو لا نفعل to act or not to act according as we بحسب ما نختار أو نريد ه shall choose or will, Locke:Works(Aalen 1965 I, 252).

شم جاء أمانويل كنت فعرف الحرية بتعريفين : احدهما سلبي والآخر ايجابي . فالحرية يمكن أن تعرف سلبياً بأنها خاصية الإرادة في الكائنات العاقلة لأن تفعل مستقلة عن العلل الأجنبية ، أو بعبارة أوجز : الحرية هي الصفة التي تتصف بها الأرادة العاقلة في قدرتها على الفعل دون تأثير من الأسباب المجتبية . فبينها الضرورة الطبيعية ترغم الكائن غير العاقل على الخضوع لفعل الأسباب الحارجية ، نجد أن حرية الكائن العاقل تمكنه من أن يفعل مستقلاً عن هذه الأسباب الخارجية .

ويمكن تعريف الحرية ايجابياً على النحو التالي: الحرية هي تشريع الإرادة لنفسها بنفسها . و ذلك أنه كها أن تصور العلية يتضمن في داخله \_ تصوراً لقوانين ، وفقاً لها بحدث شيء نسميه : المعلول ، بواسطة شيء نسميه : العلة ، فإن الحرية ،

وإن لم تكن خاصية للإرادة المثلة لقوانين الطبيعة ، فإنها ليست مع ذلك خارج كل قانون ، على العكس ، انها يجب ان تكون علمة تفعل وفقاً لقوانين ثابتة ، لكنها قوانين من نوع خاص ، وإلا لكانت الإرادة الحرة عدماً بحضاً . أما الضرورة الطبيعية فهي تشريع غير ذاتي للعلل الفاعلية ، لأن كل معلول لا يكون مكنا لا وفقاً لهذا القانون ، وهو أن شيئاً آخر يعين العلة الفاعلية لتؤدي عليتها . ففيم اذن يكن أن تقوم حرية الارادة ، ان لم يكن ذلك في تشريعها الذاتي ، أي في الخاصية التي لها ، خاصية أفعالها ، هي قانونها لنفسها بنفسها ؟ وهذه القضية : الارادة في كل أفعالها ، هي قانون نفسها ليست غير صيغة أخرى فذا المبدأ : لنفسها بوصفها قانوناً كلياً . لكن هذه هي بعينها صيغة الأمر يجب ألا يفعل إلا وفقاً لقاعدة يكن أن تتخذ من نفسها موضوعاً للفسها بوصفها قانوناً كلياً . لكن هذه هي بعينها صيغة الأمر للطلق ومبدأ الأخلاقية . وإذن الإرادة الحرة والإرادة الخاضعة للقوانين أخلاقية هما شيء واحد ، ( « تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق ، ص ١٧٩ ـ ١٨٠ ، ترجمة دلبوس الى الفرنسية » ) .

والحرية هي من شأن الكائنات العاقلة بما هم كذلك ، وذلك لأن الكائن العاقل المزود بارادة لا يمكن أن يفعل إلا اذا كان حراً . يقول كنت : ٥ كل مُوجود لا يستطيع أن يفعل إلا تحت فكرة الحرية هو بهذا عينه ـ من الناحية العملية ـ حرحقاً ، أعني أن كل القوانين المرتبطة بالحرية ارتباطاً لا انفصام له يصدق بالنسبة إليه تماماً، كما لو كانت إرادته قد أقرّ بأنها حرّة في ذاتها ولأسباب صادقة بالنسبة إلى الفلسفة النظرية. وأنا أرى أن نعزو إلى كل كائن عاقل ذي إرادة فكرة الحرية أيضاً، وأنه لا يستطيع أن يفعل إلا تحت هذه الفكرة، لأننا في مثل هذا الموجود نتصور عقلًا هو عملي، أي أنه مزّود بعلّية، تجاه موضوعاته. ومن المستحيل أن نتصور عقلًا يستمد، وهو في وعيه الكامل، توجيهاً من الخارج لأحكامه، لأن الذات حينتذِ ستعزو إلى دافع، لا إلى عقلها، تحديد مكانتها للحكم. ولا بد للعقل أن يعدّ نفسه خالق مبادئه، مستقلًا عن كل تأثير خارجي وتبعاً لذلك، فبوصفه عقلًا عملياً أو إرادة كاثن عاقل، يجب عليه أن يعتبر نفسه حراً، أعنى أن إرادة الكائن العاقل لا يمكن أن تكون إرادة خاصة به إلا تحت فكرة الحرية، (الكتباب نفسه، ص ١٨٣ - ١٨٤ من الترجمة الفرنسية).

راجع تفصيل ذلك في كتابنا: والأخلاق عند كنت: (ص 14 ـ الكويت سنة ١٩٧٩ ) .

لكن جاء بعده شوينهور، فقرر أنه لا توجد حرية عمل ، بل فقط حرية وجود . ذلك أن الإرادة القاصدة الواعية تتحدد

تحدداً معيناً واحداً . أما حرية إرادة السواء فلا يمكن تصورها ، و لأن مبدأ العلية . . . هو الشكل الجوهري لقدرتنا على المعرفة كلها و (شوبنهور: و في حرية الإرادة الانسانية وسنة ١٩٤١ ، في مجموع اعماله Werke نشرة Hübscher سنة ١٩٩٧ جـ٣ ص

وعند هيجل أن التصور المجرد للحرية هو ، قيام الذات بنفسها ، وعدم الاعتماد على الغير ، ونسبة الذات الى ذاتها ، Beisichein, Nichtab hängigkeit von Anderen, Sichaufs ، (هيجل : « مؤلفاته ، نشرة جلوكتر جـ ١٠ ص ٣١) .

ويجيء بعده فيورباخ فينكر حرية الأرادة ويقول: انها و تكرار خاوٍ للشيء في ذاته ، ( مؤلفاته ، سنة ١٩٦٠ جـ ١٠ ص ١٣٨ ) .

وفي الوجودية تلعب فكرة الحرية دوراً أساسياً جداً. فعند هيد جر أن الحرية هي القدرة التي بها ينفتح الموجود على الأشياء وهو يكتشف الوجود . وبلوغنا الأشياء ليس ممكناً إلا لأننا نملك الفدرة على كشف الموجود . والحرية هي التي تؤمن التوسط ببن عالم الوجود وعالم الأشياء . وأن يكون الموجود حيراً هذا يعني أن يكون قادراً على أن يضع عالم الأشياء موضع التساؤ ل على ضوء الوجود . والحرية هي ما يهيء للموجود أن يوجد Sein-Lassen ببد أنها ليست موقفاً سلبياً ، بل هي مجهود فعال ، لأن الموجود ليس شفافاً منذ البداية ، للانسان . ولهذا فإن الحرية تنطوي دائياً على المخاطرة بالوقوع في الخطأ .

وتبعاً لذلك فإن ماهية الحقيقة تجد في الحرية مقامها الأصيل . ان ماهية الحقيقة هي الحرية والانسان لا يوجد إلاّ من حيث هو مملوك للحرية ( «في ماهية الحقيقة » ص ١٧) . والحرية هي وحدها التي تمكن الانسان من ايجاد علاقة مع الموجود الشامل ، وبالتالي تمكنه من أن ينشىء لنفسه تاريخاً . بيد أن الحرية ليست اساساً مطلقاً . انها ليست الأساس للامكان الذاتي لتطابق الحكم إلاّ لانها هي نفسها تستمد ماهيتها الخاصة من الماهية الأكثر أصالة للحقيقة الجوهرية .

والخلاصة أن انفتاح الموجود على الوجود يقتضي الحرية ، وبدونها لا انفتاح للموجود أبدأ . فالحرية هي من ماهية الانسان الجوهرية . والحرية هي الاساس المطلق ، وهي التأسيس ، وهي الوجود الاساسي .

وأخيراً نجد سارتر يعقد فصلاً في « الوجود والعدم، (القسم الرابع، الفصل الأول) بعنوان: « الوجود والعقل:

- M. J. Sandkühler: Freiheit und wirklichheit, 1968.
- M. Riedel: Studien zu Hegelsrechtsphilososphie, 1969.
- J. Davydow: Freiheit und Entfremdung bei Marx, 1964.
- I. Fetscher: Die Freiheit im Lichte des Marxismus-Leninismus, 1959.
- R. Dunayevskaya: Marxism and Freedom, New York, 1958.
- J. Hommes: Die Krise der Freiheit (Hegel, Marx. Heidegger), 1958.
- W. Windelband: Ueber Willensfreiheit , 1904.
- A. Messer: Das problem der Willens frieheit. 1911.
- J. Rehmke: Die Willensfreiheit, 1911,
- H. Driesch: Das problem der Freiheit, 1917.
- M. Planck: Kausalgesetz und Willensfreiheit 1923.
- F. Medicus: Die Freiheit des willens und ihre Grenzen, 1926.
- H. Reiner: Wollen und Aktivität. Phänomenologische Untersuchungen in Richtung auf das problem der willensfreiheit, 1927.
- J. de Finance: Existence et Liberté. Paris Lyon 1955.
- M. Polanyi: The Logic of the Liberty, Chicago, 1951.
- -Ch. Bay: The structure of freedom. Stanford, California.
   1958.
- D. I. Miller: Modern science and human Freedom. Austin, Texas 1959.
- Determinism and freedom in the age of modern science, edited by S. Hook, New York 1961.
- A. V. Spakovsky: Freedom, determinism, indeterminism. Den Haag, 1963.
- P. Ricoeur: Philosophie de la volonté, le volontaire et L'involontaire, Paris. 1963.

مقول سارتر في هذا الكتاب الأخبر أنه ما دام الوجود يسبق الماهمة , وفإن الانسان حر ، الانسان حرية . . . وليس وراءنا ولا أمامنا ، في المجال المضيء للقيم ، تبريرات أو معاذير . نحر وحدنا ، بغيرمعاذير . وهذا ما أعبر عنه فأقول ان الإنسان محكوم عليه أن يكون حرّ أ L'homme est condamnéà êtrelibre محكوم عليه : لأنه لم يخلق نفسه بنفسه ، وهو مع ذلك حرُّ لأنه متى القي به في العالم، فإنه يكون مسؤولًا عن كل ما يفعله . والوجودي لا يعتقد في سلطان الانفعال الوجداني passion . ولن يحسب أبدأ أن الانفعال الوجداني الجميل هو عثامة سيار جارف مدمر يسوق الانسان حتماً الى أفعال معيّنة ، وأن به \_ تبعاً لذلك \_ يلتمس وجه العذر . انه يرى أن الانسان مسؤ ول عن انفعاله الوجداني . . والوجودي لن يحسب أيضاً أن الانسان في وسعه العثور على نجدة في علامة معطاة على الأرض ترشده ، لأنه يرى أن الأنسان هو الذي يؤ وّل بنفسه معني هذه الاشارة كما بلذله لل لهذا يرى أن الانسان ، دون سند ولا عون ، عكوم عليه في كل لحظة أن يخترع الانسان.

## مسراجسع

- J. Verweyen: Das problem der willenspreiheit in der scholastik 1909
- -F. Selvaggi: Causalită e indeterminismo. La Problematica moderna alla luce della filosofia aristotelica - tomista . Roma, 1964.
- D. O. Lottin: La théorie du Libre arbitre depuis saint Anselme jusqu'a St. Thomas. Louvain, 1929.
- J. Auer: Die menschliche willensfreiheit in lehrsystem des Thomas von Aquin und Duns Scotus, 1938.
- J. Laporte: La conscience de la liberté, Paris, 1947.
- R. Henne: Der englische Freiheitsbgriff, Aarau, 1927.
- Leon Brunschvicg: Nature et Liberté. Paris, 1924.
- G. Lunati: La Liberta . Saggi su Kant . Hegel e Croce, Napoli, 1959.
- B. Willms: Die Totale Freiheit, 1967.

# حنين اسحق

أكبر المترجمين من اليونانية الى العربية والسريانية في العصر العباسي .

اسمه الكامل : أبو زيد حنين بن اسحق العبادي .

تتلمذ على يوحنا بن ماسويه واشتغل عليه بصناعة الطب . وكان أعلم أهل زمانه باللغة اليونانية والسريانية والفارسية ، فضلًا عن اتقانه للعربية اذقراً على الخليل بن أحمد في البصرة . وسافر الى بلاد كثيرة حتى وصل الى اقصى بلاد الروم (البيزنطيين) طلباً للكتب اليونانية لينقلها الى العربية والسريانية . واختاره الخليفة المتوكل ( خلافته من سنة ٢٣٢ إلى سنة ٢٤٧ هـ) ليكون طبيبه الخاص، كما أنه عينه رئيساً لبيت الحكمة (الذي كان قد أنشأه الخليفة المأمون سنة ٢١٥ هـ / ٨٣٠م ) حيث كانت تنقل الكتب اليونانية الى العربية والسريانية . وقد عنى حنين بن اسحق بترجمة كتب جالينوس في الطب ، وله و رسالة الى على بن يحيى فيها ترجم وما لم يترجم من كتب جالينوس ، كما أن له مؤلفات في الطب نذكر منها ؟ « كتاب المسائل، وهو مدخل الى صناعة الطب، وكتاب و العشر مقالات في العين ، ( راجع ثبناً بكتبه هذه في كتاب ، عيون الأنباء في طبقات الأطباء ، لأبنّ أبي أصيبعة ، ص ٧٧١ ـ ٧٧٤ ، بيروت). ويهمنا أن نذكر ها هنا ما ترجمه من كتب الفلسفة اليونانية إلى العربية .

- ١ ـ د السياسة ، الفلاطون .
- ٢ ـ د النواميس ۽ لأفلاطون .
  - ٣ ـ ( المقولات ؛ لأرسطو .

# ونقل الى السريانية من كتب أرسطو :

- (١) ﴿ العبارة ؛ .
- (٢) قسماً من «أنالوطيقا الثانية».
  - (٣) ـ « الكون والفساد ».
    - (٤) د في النفس ، .
- (٥) « مقالة اللام من كتاب ما بعد الطبيعة ١ .

وتوفي في ٦ صفر سنة ٢٦٠ هـ ( = ٣٠ نوفمبر سنة ٨٧٣ م )

## مسراجسع

- ـ «الفهرست ۽ لابن النديم ، نشرة فلوجل ص ٢٩٤ .
- ـ ه اخبار العلماء بأخبار الحكماء ، للقفطي ، نشرة لبـرت، ص ۱۷۱ ـ ۱۷۷ .
- ـ و عيون الأنباء في طبقات الأطباء s . لابن أبي أصيبعة ، نشرة ملّر، جـ ١ ص ١٨٤ ـ ٢٠٠ .
- ـ و وفيات الأعيان ۽ لابن خلكان ، نشرة فستفلد ، تحت رقم ٢٠٨.
- 1 تــاريــخ مختصر الدول 1 لابن العبري ، نشرة صالحاني ، ص ٢٥٠ ــ ٢٥٣ .
- A. BADAWI: La Transmission de la philosophie grecque au monde arabe. Paris, Vrin, 1968.
- K. Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur, I, S. 22 4 227.





## خلود النفسس

#### Immortalité de l'âme

خلود النفس هو بقاؤها بعد الموت .

ومشكلة خلود النفس شغلت الانسان منذ وجوده ، لأنه يعزعليه أن يكون الموت هو نهاية وجوده . لهذا عنيت بها الأديان والفلسفات المختلفة على مدى تاريخ البشرية . وارتبطت بهذه المسألة معان أخلاقية تتعلق بالعقاب والثواب إذ عزّ على الانسان ألا ينال المذنب أو الظالم عقاباً عن مظالم وجرائمه في عالم آخر بعد أن أفلت منه في الدنيا كها هو مشاع بالنسبة الى معظم المذنبين والظالمين : فالغالبية العظمى منهم تحوت دون أن تحاسب وتعاقب . لهذا كان على الانسان أن يتصور أن عقابهم سيكون في وعالم آخر \* . ولا بد من أجل ذلك أن تظل نفوسهم باقية بعد الموت لتنالوا في الحياة ثوابا عن أفعالهم الخيرة ، لا بد أن يفترض النهم مينالونه في حياة وأخرى» . ومن أجل ذلك لا بد أن تظل نفوسهم باقية بعد الموت لتنعم بالثواب والمكافأة الحسنة عها قامت نفوسهم باقية بعد الموت لتنعم بالثواب والمكافأة الحسنة عها قامت به من أعمال خيرة .

وسواه أكانت الدواعي للاعتقاد في خلود النفس وجودية ، أو أخلاقية ، فلا بد أن يتوافر عنصران في معنى هذا الخلود: الأول هو أن يكون بقاء النفس بعد الموت أبدأ ، وليس لفترة محدودة فقط .

والثاني أن يكون الشخص نفسه بهويته الجوهرية هو الذي يقى ونخلد.

ولهذا يقول أمانويل كنت في تعريفه لخلود النفس: «خلود

النفس معناه أن يستمر الموجود العاقل وشخصيته استمراراً لا نهائياًه («نقد العقل المحض»، الكتاب الثاني، الفصل الثاني، البدع). والمقصود بالشخصية هنا الوحدة العقلية الواعية التي تربط معا سنوات حياة الكائن على الأرض. والخلود معناه استمرار هذا الوعي العقلي إلى أبد الأبدين استمراراً لا متناهياً، على أن يكون مستوى الوعي هو على الأقل نفس مستوى الوعي في حياة الدنيا. وهذا يعني أن كنت لا يستبعد إمكان نمو هذه الشخصية وهذا الوعي في حياته بعد الموت.

ولهذا ينبغي ألا نخلط بين هذا المعنى لخلود النفس وبين أمرين كثيرا ما يحدث الخلط بينهما وبينه:

الأمر الأول: هو فهم خلود النفس بمعنى خلود الجنس البشري أو النوع الانساني، أو بقاء تأثير فكر الانسان في الأجيال التالية إلى غير نهاية. فليس هذا أبدا هو المقصود بخلود النفس.

والأمرالثاني: هو فهم هذا الخلود بمعنى المشاركة في حياة الهية دائمة، لأننا هنا بازاء تحول شخصية الانسان إلى جوهر آخر فوق إنساني، والخلود إذن لم يكن للشخصية الانسانية التي قضت مدة زمنية محدودة في الحياة الدنيا.

ولتصور إمكان خلود النفس هناك ثلاثة اتجاهات:

الأول: يقول إن الإنسان مركب من جسم وروح، وأن الروح تقوم بنفسها جوهراً يستقل في وجوده عن البدن، وما البدن إلا بمثابة محل تحل فيه الروح، ثم تتركه عند الموت، أو على حد تمير أفلاطون: البدن سجن للروح أوالنفس، تنطلق منه عند الموت. وهذا هو مذهب أفلاطون.

والثاني: يقول أن الشخص هو نوع من الشبح أو الظل للانسان، وهذا الشبح أو الظل يفر من البدن عندالموت. وهذا الرأي نجده عند بعض آباء الكنيسة مثل ترتليانوس في كتابه وفي

النفس، وبعض الروحانيين المعاصرين يقولون بقول شبيه جذا حين يتحدثون عن البدن الكوكبي astral body الذي ينفصل عند الموت ليقوم وبرحلة إلى بلاد الصيف، Summerland.

والثالث: القول بوجود نوع من العقل في النفس هو العقل الفّعال، مرتبط بفلك القمر، وهو وحده الجزء الخالد في الانسان، وهذا هو رأي الاسكندر الافروديسي والفارابي وابن سينا وابن رشد.

فإذا نظرنا الآن في الحجج التي ساقها أنصار القول بخلود النفس، كان علينا أن نبدأ بأفلاطون الذي أولى هذه المسألة إهتماما بالغا.

وقد ساق أفلاطون في محاورة (فيدون) الحجج الثلاث التالية:

١ ـ هناڭ اعتقاد قديم يقول ان الأرواح تذهب من هنا إلى عالم أخر، ومن ذلك العالم الآخر تعود إلى عالمنا من جديد. وهذه حالة خاصة من المبدأ العام الذي يقول ان كل الأشياء تتولد من أضدادها. فالأرواح الحية تتولد من الأرواح التي ماتت، والتي ماتت تتولد من التي تتولد من التي كانت حية.

٧ - أما الحجة الثانية فتقوم على أساس مذهب التذكر، أي أن كل معرفة هي تذكر لمعرفة سابقة حصلتها النفس في حياة سابقة على حياتها في البدن. فإذا أقررنا بأن الصور (المثل) موجودة وأن المعرفة هي تذكر للصور بمناسبة المحسوسات المشاركة للصور، فإنه ينتج عن هذا والفرورة أن النفس كانت موجودة قبل حياتها هنا، فإن كانت موجودة مثل هذه الحياتها في فإنها ستوجد بعد الموت، على أساس الحجة الأولى التي تقول أن الأضداد تنشأ من أضدادها.

 ٣ ـ والحجة الثالثة تقوم أيضا على نظرية الصور. فيا دمنا
 نقر بوجود الصور، وما دامت النفس صورة الحياة، فهي أزلية أبدية شأنها شأن سائر الصور.

ثم يأتي في المقالة العاشرة من محاورة «السياسة» فيسوق حجة رابعة، ومفادها أن لكل شيء خيره وشره: فالرمد شر العين، والمرض شر الجسم. فإن وجدنا شيئا لا يتحطم بواسطة الشر الخاص به، فلا بدأن يكون خالدا. والنفس في هذه الحالة، لأنها لا تتحطم بواسطة شرورها مثل الظلم، والشهوة، والجبن، والجهل (التي هي أضداد الفضائل الأربع: العدل، العفة، الحكمة). إن نفس الانسان لا يمكن أن يحطمها الشجاعة، الحكمة). إن نفس الانسان لا يمكن أن يحطمها

الشر، إذ الانسان الشرير يستمر في الحياة والوجود. ولهذا فإن النفس خالدة؛ إذ المرض الجسماني خاص بالجسم وبالتالي يقتل الجسم، لكنه لا يقتل الروح. (والسياسة، ص١٠٨ د - ١٦١١).

وقد اختلف المؤرخون في قيمة هذه الحجج الأربع عند أفلاطون، وأرجح الآراء هو أن الحجة الثالثة هي الأقوى في نظره. (راجع جورج رودييه: ودراسات في الفلسفة اليونانية»، وراجع في هذا كتابنا: وأفلاطون»، ط1، القاهرة سنة ١٩٤٣).

وكل الذين أخذوا بمذهب أفلاطون من بعده، حتى القرن الماضي قالوا بخلود النفس.

اما أرسطو فإن صريح مذهبه يقضي بفناء النفس مع فناء البدن، لأن النفس صورة البدن، والصورة توجد مع هيولاها: وتفقى بفناء هيولاها. بيد أن أرسطو مع ذلك أشار اشارة غامضة إلى جزء خالد في النفس، هو العقل الفعال، وذلك حين قال عن هذا العقل: وولست أقول انه مرة يفعل، ومرة لا يفعل، بل هو بعد ما فارقه على حال ما كان، وبذلك صار روحانياً». (وفي النفس»، ١٩٤٥ ٢١ - ٢٣).

وهذه الاشارة الغامضة تلقفها بعض شرّاحه وأنصاره في العصر الهليني والعصر الوسيط (الاسلامي والمسيحي على سواء) فاستنتجوا منها أن أرسطو يقول بخلود جزء من النفس هو العقل العقال. وقد غالى الاسكندر الأفروديسي في وصف هذا العقل الفقال انه بمثابة النور الذي يضيء لنا المعقولات (رسائله، نشرة برلين ص ١٠٧ س ٣١) وأنه هو الله، وأنه خالد غير فاسد، قديم (النشرة المذكورة ص ١١٣ س ٢٧) من ١١٣ س٣). لكن هذا العقل يوجد خارج الانسان، وأنه واحد من حيث مصدره، وكثير من حيث الأفراد الذين يشاركون فيه . وجذا الرأي أخذ ابن سينا في المقالة الخامسة من الفن السادس من كتاب والشفاءه (جسينا في المقالة الخامسة من الفن السادس من كتاب والشفاءه (جسينا في المقالة الحامسة من الفن السادس من كتاب والشفاءه (جسرة في طهران).

وفي العصر الوسيط في أوربا جاء البرتس الكبير فقال ١١٥ العقل الفعال يفعل باستمرار. . . وهو صورة جميع المعقولات، (رسالة في العقل والمعقـول).

لكن ابن سينا يقرر صراحة أن دالنفس الانسانية، جوهر غير مخالط للمادة، بريء عن الأجسام، منفرد الذات بالقوام والعقسل (وعيون الحكمة، ص ٤٦، نشرتنا، القاهرة سنة ١٩٥٤).

أما في العصر الحديث فإننا نجد لكنت موقفا خاصا من

مسألة خلود النفس إذ يقرر أن من غير الممكن البرهنة عقليا وببراهين نظرية على خلود النفس، كما لا يمكن نظريا وببراهين عقلية إثبات عدم خلودها. ونقد الحجة التي ساقها مندلزون في كتابه وفيدونه ومفادها أن النفس جوهر بسيط الا يمكن أن يفنى، إذ هوبوصفه بسيطا فإنه لا ينحل وبالتالي لا يمكن أن يفنى. وقد رد كنت على هذا البرهان قائلا انه لوصح أن النفس ليست مركبة، أي لا تحتوي على مقدار ممتد، فإنها مع ذلك ذات مقدار من حيث الشدة وهذه الشدة يمكن أن تتناقص شيئا فشيئا إلى درجة الزوال. (ونقد العقل المحضه، شيئا فشيئا الم درجة الزوال. (ونقد العقل المحضه، الديالكتيك المتعالي، ص ٢٧٤ وما يليها من طبعة ركلام).

لكن من ناحية العقل العملي يمكن ـ هكذا يقرر كنت ـ افتراض أن النفس خالدة ويدعونا إلى وضع هذه المصادرة في الأخلاق وإن تحقيق الخير الأسمى في العالم هو الموضوع الضروري للارادة التي يمكن أن تعيّن بالقانون الأخلاقي. لكن في هذه الارادة التوافق التام بين النيّات وبين القانون الأخلاقي هو الشرط الأعلى للخير الأسمى. فيجب أن يكون محناً هو وموضوعه، لأنه متضمّن في نظام تحقيق هذا الموضوع. لكن التوافق التام للارادة مع القانون الأخلاقي هو القداسة وهمي كمال لا يقدر على بلوغه أي كائن عاقل في العالم المحسوس، في أية لحظة من لحظات وجوده. بيد أنه لما كان أمرا ضروريا من الناحية العملية، فإنه لا يمكن بلوغه إلا في تقدم يستمر إلى غير نهاية نحو هذا التوافق التام، ووفقا لمبادىء العقل المحض العملي. ولهذا من الضروري أن تقرُّ بوجود تقدم عملي مثل هذا ، بوصفه موضوعا حقيقيا لارادتنا. ومثل هذا التقدم اللامتناهي لا بكون ممكنا إلا بافتراض وجود وشخصية للكاثن العاقل باقيين أبدا إلى غير نهاية (وهذا ما يسمى: خلود النفس). وإذن فإن الحير الأسمى ليس محنا عمليا إلا بافتراض خلود النفس. وتبعا لذلك فإن خلود النفس ـ بوصفه لا ينفصل عن القانون الأخلاقي \_ هو مصادرة للعقل المحض العمل، (ونقد العقل العملء ط ١ ص ٢١٩ ـ ٢٢٠).

إذن خلود النفس مصادرة \_ أي أمر يطلب التسليم به تسليها، لكن لا يمكن البرهنة عليه عقليا. \_ما دام لا يؤدي إلى تناقض. (راجع كتابنا: والأخلاق عندكنت، ص ١٤٨\_٩١٤٩. الكويت سنة ١٩٧٩).

## الحجج ضد خلود النفس:

وفي مقابل هذه الحجج لإثبات خلود النفس، نجد حججا

مضادة لإنكار خلودها. ويمكن تلخيصها في ثلاث حجج:

(أ) لا يوجد دليل على قدرة الشخصية الانسانية على البقاء بعد موت البدن.

(ب) من المستحيل إثبات بقاء النفس ببراهين علمية.
 (حـ) وحتى لو أمكن ذلك، لما كانت له قيمة أخلاقية.

ولنفصل القول في الحجة الثانية، وتسمى أيضا بحجة داعتماد النفس والبدن كل منها على الآخرة. ويشرحها برترند رسل (لماذا أنا لست مسيحيا؟ ص ٥١، نيويورك، سنة ١٩٥٧) هكذا:

ونحن نعلم أن المخ ليس خالدا، وأن الطاقة المنظمة لجسم حي تصير كم لوكانت مسرحة عند الموت، وبالتالي ليست مهيأة للعمل الجماعي. وكل الدلائل تدل على أن ما نعتبره حياتنا العقلية مرتبط بتركيب المخ وطاقة الجسم المنظمة. لهذا فإنه من المعقول أن نفترض أن الحياة العقلية تتوقف عندما تتوقف الحياة الجسمية. والحجة ها هنا احتمالية فحسب، لكنها من القوة بالقدر الذي عليه تقوم معظم النتائج العلمية».

وكان الرائد في هذا المجال هو ديفيد هيوم في الفصل الذي عقده في ولا مادية الروح، من كتابه وبحث في الطبيعة الانسانية، (جـ ۲ ص ٥١٠ ـ ٥٣٣ ، لندن سنة ١٨٨٦) وفيه حاول أن يثبت أن النفس (أو الروح) ليست جوهرا بسيطا وليست لا مادية. لقد وجد أمامه اتجاهين لاثبات خلود النفس: الأول هو الذي سار فيه بعض أنصار ديكارت واللاهوتيون، ويقوم على التمييز بين جوهرين مختلفين تماما: أحدهما عمتد وقابل للانقسام، وهو المادة، والأخر غير ممتد وغير قابل للانقسام وهو النفس أو الروح، والثاني هو اتجاه باركلي الذي ردّ المادة الميتة إلى مجرد توال للمشاعر feelings وباستبعاده للمادة ظن أنه أثبت لا مادية الروح. فجاء هيوم وضرب التيارين الواحد بالأخر. فأقرّ قول باركلي برد المحسوسات إلى الاحساسات، مقررا أن إحساساتنا لا تمثل موضوعات ممتدة، لكننا لا نستطيع \_ هكذا يستنتج هيوم \_ أن نقرً بهذا دون أن نقرر في نفس الوقت أن بعض انطباعاتنا ـ مثل انطباعات البصر واللمس ـ هي نفسها ممتدة. إن الفكر هو توالي الانطباعات: وبعضها، وعدده قليل، ممتدة بالفعل. لكن وجود انطباعات لا ممتدة لا يسمح لنا بأن نؤكد وجود جوهر لا مادي. ومن ناحية أخرى، استشهد هيوم بما يحدث لسائر الأحياء في الطبيعة، واستنتج أن النفس الانسانية مائتة فانية هي الأخرى شأنها شأن ساثر نفوس الكاثنات الحية.

مراجع

essays, London 1777, Treatise of human Nature, vol. 2.

 $-- Joseph \ \textbf{Butler}: The \ analogy of \textbf{Religion}. London, 1736,$ 

Part 1.

-- William James: Human Immortality, Boston and New York, 1898.

— A.S. Pringle-Patison: The Idea of Immortality, Oxford, 1922.

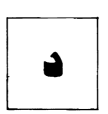
- Platon: Phedon

- St. Augustin: Dc immortalitate animae

- Moses Mendelssohn: Phaedon, Berlin, 1767.

- Kant: Kritik der Praktischen Vernunft, 1788.

- David Hume: «Of the Immortality of the Soul», in Two





دارون

3) The Descent of Man and selection in relation of sex. 2 vols. London 1871. وسلالة الانسان والانتخاب فيها يتعلق بالجماع.

4) The expression of the Emotions in Man and animals, London, 1872.

«التعبير عن الانفعالات في الانسان والحيــوان.

وكتب ترجمة ذاتية نشرها هي ورسائله ابنه فرانسس بعنوان:

Life and Letters of Charles Darwin, including an autobiographical chapter. 3 vols. London, 1887

الابن حذف من الترجمة الذاتية بعض فصول، فجاء ابن اخيه N. Barlow فنشر في سنة ١٩٥٨ النص الكامل لهذه الترجمة الذاتية التي كتبها دارون عن حياته، وذلك بعنوان:

The Auto biography of Charles Darwin

كها طبعت الرسائل من جديد في نشرة منفصلة هكذا: Life and Letters of Charles Darwin. 2 vols, New York, 1959.

#### مذهسبه

اعتمد دارون على ماكتبه لامارك Lamarck في كتابه وفلسفة الحيوان، Philosophie zoologique (سنة ١٨٠٩) الذي بين فيه تأثير الظروف المحيطة \_ وما ينجم عنها من آثار \_ في احداث انحرافات عن الطريق المعتاد للطبيعة . كما اعتمد على تشارلز ليل Ch. Lyell في كتابه ومبادىء الجيولوجيا، (لندن سنة ١٨٣٠ \_ سنة ١٨٣٣) الذي اثبت فيه فساد نظرية كوفييه Cuvier في الكوارث الطبيعية ، نقول واعتمد دارون على كليها فراح يقوم بالتجارب

## Charles Robert Darwin

عالمحيوان انجليزي، اشتهرخصوصاً بمذهب التطور. ولد في Shrewsbury (انجلترا) في ۱۲ فبراير سنة ۱۸۰۹، وتوفي في. Down في ۱۹ أبريل سنة ۱۸۸۲.

بدأ دراسة الطب في جامعة ادنبره (سكتلندا) لمدة عامين كلية المسيح في كمبردج، ولكنه لم يتمها بيدأنه ظل يواصل دراسة كلية المسيع في كمبردج، ولكنه لم يتمها بيدأنه ظل يواصل دراسة العلوم الطبيعية (الحيوان والنبات) والجيولوجيا. ومن سنة ١٨٣٦ قام برحلة على السفينة Beagle ساحل فيها شواطيء أميركا الجنوبية وأبحر في المحيط الهندي. وكتب عن هذه الرحلة يوميات بعنوان: ويوميات أبحاث في التاريخ الطبيعي الميولوجيا للبلاد التي زرناها على متن السفينة بيجل؛ Journal والجيولوجيا للبلاد التي زرناها على متن السفينة بيجل؛ of researches into the Natural History and Geology of the countries visited during the voyage of H.M.S. كمبردج ولندن حتى سنة ٢ ١٨٤٤، حيث اعتزل في قرية Down ومنها واصل أبحاثه في الحيوان حتى وفاته، وفيها كتب مؤلفاته ومنها واصل أبحاثه في الحيوان حتى وفاته، وفيها كتب مؤلفاته المشهورة وهي:

- 1) On the Origin of species by means of natural selection. 2. London, 1859. أصل الأنواع عن طريق الانتخاب الطبيعي
- 2) The variation of animals and plants under domestication, 2 vols. London 1868. وتغير الحيوان والنبات تحت تأثير الحيوان والنبات تحت تأثير الاستئناس ، في مجلدين.

العديدة ويسجل المشاهدات الدقيقة عن أحوال الحيوان والنبات في مختلف المناطق التي زارها مما أدى به الى الأخذ بفكرة التحول وهي فكرة قديمة لها ارهاصات عند اليونان ـ التحول البطىء في انواع الحيوان والنبات. ولاحظ، من ناحية أخرى، ما توصل اليه القائمون باستئناس الحيوان من ايجاد انواع مهذبة من الحيوانات البريّة الأصل. فرأى دارون أن الطبيعة في مجموعها تقوم، عن طريق الانتخاب الطبيعي، بما يقوم به من يربُّون الحيوان، وذلك على مدى الأحقاب المتطاولة من الزمان.

ثم طبق دارون ما ذهب اليه مالثس Malthus من أن وسائل البقاء تتناقص كلما تزايد الحيوان، فقال دارون ان الحيوان يتنازع البقاء بعضه بعضاً ، فيحدث عن ذلك انتخاب طبيعي تكون الغلبة . فيه للحيوان المزوّد بغرائز واعضاء تجعله أقدر على البقاء. وفي الإحوال القصوى تنشأ انواع جديدة عندها وسائل تجعلها أقدرعلي التكيف. وهنا استعار دارون تعبيراً استعمله هربرت اسبنسر في سنة ١٨٥٧ وهو: وبقاءالأقدر على التكيف، ١٨٥٧ fittiest فجعله الشطر المكمل لنظريته في «تنازع البقاء وبقاء الأقدر على التكيف، وهكذا أقام دارون تصوره للتطور على اساسين: امكان تغير الأنواع عن طريق الاستثناس أو عن طريق العوامل الطبيعية ، ثم تنازع البقاء وبقاء الأقدر على التكيّف.

ومن هذا العرض يتبين ان دارون لم بكن هو مبتكر نظرية التطور المشهورة، إنما هو تلقاها من لامارك من الناحية البيولوجية، ومن هوبوت اسبنسر من ناحية تحديد قانون التطور . وحتى «كلمة التطور، evolution نفسها لم يكن هو أول من استخدمها للتعبير عن هذا المذهب، بل سبقه اليها هربرت اسبنسر في سنة ١٨٥٤ ، (في کتابه Gensesis of science ، ثم في سنة ۱۸۵۷ في Gensesis م Law and causes) لكن فضل دارون هو في جمع هذه الأفكار المختلفة في نظرية موحّدة، سندها خصوصاً بمشاهدات على الطبيعة أثناء رحلته على السفينة بيجل (١٨٣١ - ١٨٣٦). إذ لاحظ الروابط الجيولوجية بين الحيوانات الحالية والحيوانات البائدة في أميركا الجنوبية ، كها لاحظ خصائص توزيع الأحياء في المناطق المختلفة منها. فانتهى به التفكيواني اثبات علاقات نسب بين الانواع الحيوانية بعضها بعضاً، وانها لم توجد كل نوع منها مفرداً قائمًا برأسه، بل كما انحدر بعضها من بعض تحت تأثير عوامل البيئة المحيطة، فإنها تنحدر بعضها من بعض عن طريق التطور أو التحول. وهذا ما عرضه تفصيلًا في كتابه «أصل الأنواع». ثم جاء في كتابه وسلالة الانسان و فتعمق في النظرية نفسها ،

واستخرج نتائجها فيها يتعلق بالحياة الجنسية والأخلاقية والدينية . فقال ان ملكات الانسان العقلية وغرائزه وتصوراته الأخلاقية

والدينية هي نتاج تغيرات بيولوجية مفيدة، انتقلت ورسخت في النوع الإنسان بواسطة الوراثة. وهذه الأراء تلقفتها العامة وبعض العلماء مثل ارنست هيكل Hacckel (راجع هذا الاسم)، وصاغوها في عبارة مثيرة هي ان «الانسان ينحدر من القرد، (أو بعبارة مبتذلة: الانسان أصله قرد) وهي عبارة لم يتفوه بها ولم يكتبها دارون في أي كتاب من كتبه. وهذه العبارة أثارت ثائرة صامويل ولبرفورس Samuel Wilberforce أسقف أكسفورد، وآدم سدجوك Adam Sedgwick وهو عالم جيولوجي وغيرهما، لأسباب متفاوتة (راجع مواد: برجسون، لالاند، هیکل، لوید مورجن، أدوارلوروا، هربرت اسبنسر الخ). وترجع حملة رجال الدين وأصحاب النزعة الروحية (برجسون وتليار مثلاً) إلى ما قرره دارون من أن الروح والملكات العقلية العليا ما هي إلا أدوات بيولوجية للبقاء، وأن النظم الدينية والأخلاقية، هي بدورها وسائل بيولوجية للمحافظة على البقاء في تنازع الوجود والحياة وقيمتها هي في منفعتها لهذا الغرض، وليس لها حقيقة في ذاتها.

وهذه النزعة «العلمية» في تفسير الظواهر العقلية تتجلى أيضاً في كتابه: والتعبير عن الانفعالات في الانسان والحيوان، اذ بعرض فيه علم نفس قائهًا على أسس فسيولوجية خالصة.

وقد أجاب دارون على من التهموه بالالحاد وانكار الدين بما بلى: وفي تذبذباق الكبرى، لم أصل ابدأ الى الالحاد بالمعنى الصحيح لهذا اللفظ، أي أنكار وجود الله . لكنني اعتقد على وجه العموم (وكلم امتدي العمر) ان الوصف الأدق لحالتي العقلية هو: اللاأدرية agnosticism (دمراسلاته)، ترجمة فرنسية، ج ١ ص ۲۵٤، باريس سنة ۱۸۸۸).

ويقول ايضًا في كتابه: «سلالة الانسان» (ترجمة فرنسية، ص ٩٤٥، باريس): «لا اجهل ان كثيرين سينعتون النتائج التي وصلنا اليها في هذا الكتاب بأنها منافية للدين. لكن على من يدعون هذه الدعوى أن يبرهنواعلى ان هناك الحاداً أكبر في القول بأن الانسان، بوصفه نوعاً مستقلًا، ينحدر من نوع أدني وفقاً لقوانين التحولات في الانتخاب الطبيعي منه في القول بأن الانسان الفرد بتكون ويولد بقوانين التناسل العادية.

## مراجع

- L. HUXLEY, C. D., Londra 1921.
- A MIGNON, Pour et contre le transformisme. D. et Vialleton, Parigi 1934.

- D., Evolution a. Creation, ed. P. A. ZIMMERMAN, St. Louis 1962.
- D., Marx and Wagner, ed. H. L. PLAINE, Columbus, Ohio 1962.
- G. DE BEER. C. D.: Evolution by Natural Selection, Londra 1963.
- B. J. LOEWENBERG, D. a D.'s Studies, in «History of Science», 1965, pp. 15-54.
- R. B. FREEMAN, The Works of C. D., Londra 1965.
- V. anche. N. BARLOW, C. D. and the Voyage of the Beagle, ivi 1945.
- Hundert Jahre Evolutionsforschung, Stoccarda 1960.

#### لستاي

#### Wilhelm Dilthey

فيلسوف تاريخ وحضارة، ومؤرخ للفلسفة، ألماني. ولد في بيبرش Biebrich في ١٩ نوفمبر سنة ١٨٣٣، وتوفي في Seis am Schlern في أول اكتوبر سنة ١٩١١.

كان أبوه قسيساً على مذهب الكنيسة البروتستانية. وتعلّم في المدارس الثانوية في فيزبادن. ثم دخل جامعة هيدلبرج لدراسة اللاهوت، وبعد أنقضى فيهاعاماً انتقل الى جامعة برلين حيث اهتم بالتاريخ والفلسفة. وفي سنة ١٨٦٤ حصل على الدكتوراو المؤهلة للتدريس في الجامعة. وفي سنة ١٨٦٦ عين استاذاً في جامعة بازل (سويسرا). وفي سنة ١٨٦٨ انتقل الى جامعة كيل ١٨٨٢ خلف وفي سنة ١٨٨٧ خلف الاستاذ لوتسه Lotze في كرسي الفلسفة بجامعة برلين، وظل في هذا المنصب حتى سنة ١٩٠٥.

#### ..: انت

سعى دلتاي إلى ايجاد ثورة وكوبرنيكية، في علوم الروح (ما يسمى الآن العلوم الانسانية)، وذلك بتأسيس وعلم تجريبي بالظواهر الروحية، (= العقلية).

لقد بدأ من النجربة التاريخية وتأثر بهيجل وكنت، فأنشأ

- A. KEITH, Darwinism and its Critics, Londra 1935.
- G. WEST, C. D. A Portrait, New Haven 1938.
- M. PRENANT, D., Parigi 1938.
- J. HUXLEY, L'œuvre immortelle de D., ivi 1939.
- ID. e J. FISCHER, C. D., Londra 1939.
- D. H. WARD, C. D. and the Theory of Evolution, Nuova York 1943.
- R. HOFSTADTER, Social Darwinism in American Thought, Filadelfia 1944.
- P. COURTODE, La pensée de C. D., Grenoble 1945.
- J. ROSTAND, C. D., Parigi 1948.
- P. LEONARDI, D., Brescia 1948.
- G. G. SIMPSON, C. D.'s Autobiography, with an Essay on the Meaning of D., Nuova York 1950.
- P. B. SEARS, C. D., ivi 1950.
- Autori vari, Makers of Modern Science, ivi 1953.
- W. E. RITTER, C. D. and the Golden Rule, ivi 1954.
- R. E. MOORE, C. D. A Great Life in Brief, Londra 1957.
- autori vari, A Book that shook the World: Anniversary Essays on C. D., Pittsburgh 1958.
- A Century of D., ed., S. A. BARNETT, Cambridge, Mass. 1958.
- A. D. SYMPOSIUM, Washington 1959.
- C. D. DARLINGTON, D'.s Place in History, Oxford 1959.
- autori vari, Commemoration of the Centennial of the Public. of "The Origin of Species", Filadelfia 1959.
- B. WILLEY, D'. and Butler: two Version of Evolution, Londra 1960.
- autori vari, D.'s Vision and Christian Perspectives, Nuova York 1960.
- autori vari, Actualité de D., Bruxelles 1960.
- G. GOUREV, Darwinisme et Religion, Parigi 1961.
- J. C. GREENE, D. and the Modern World View, Baton Rouge, Louis. 1961.
- J. H. RANDALL, The Changing Impact of D. on Philosophy, in "Jour. Hist. Ideas", 1961, pp. 435-62.

فلسفة كان يرجومنها وان تفعل في العالم المعنوي بعد ان تستخرج قوانين.

وكانت الأبحاثه التاريخية عن عصر النهضة والاصلاح الديني وعصر التنوير تأثيرات عظيمة في فهم وضع الانسان في العالم وتنوع تجاربه واتساع معنى الحياة لتشمل كل ما يصدر عن الانسان من نظم وقوانين وانتاج عقلى.

وفيها يلي نلقي نظرة على أراثه الرئيسية:

# ١ ـ نقد المقل التاريخي في الملوم الروحية

اراددلتاي أن يقوم بالنسبة الى التاريخ بماقام به كتب بالنسبة الى العقل المحض، وذلك به ونقد العقل التاريخي و فابتدا من هذه الحقيقة وهي ضرورة وفهم الانسان بوصفه موجوداً تاريخياً في جوهره، وأن وجوده لا يتحقق إلا في جاعة و (هيجل الشاب و صدا المناني، وراح يدرس وعلوم الروح وعلى أسس تاريخية الوجود الانساني، بمعنى أن للانسان بعداً أساسياً هو التاريخ. فينبغي الانسان، ويستطيع المرء إدراكها بواسطة الملاحظة الحسية. اما المنالم التاريخي الاجتماعي فهو عالم الانسان. ولا يمكنه ادراكه إلا المالم التاريخي الاجتماعي فهو عالم الانسان والموضوع، في العلوم من الداخل. ولهذا فإن العلاقة بين الانسان والموضوع، في العلوم الروحية ، علاقة مباشرة، لأن هذا الموضوع هو التجربة الإنسانية الحية ومن هنا فإن الأساس في العلوم الروحية هو التجربة الحية قاداكما ويقصد بها الاحوال والعمليات النشاطات الباطنة كها نستشعرها ونحياها ونعيها.

ويسعسرف دلتساي السعسلوم السروحيية Die ويسعسرف دلتساي المعسلوم الدراسات التي موضوعها وحقيقة التاريخ والمجتمع ( ( بجموع مؤ لفاته ع جـ ١ ص ٣٦ ـ ٣٧ ) .

وعلى الرغم من أن العلوم الروحية قد تتناول بعض الاشياء والعمليات الفيزيائية ، فإنها انما تتناولها من حيث هي آثار ، أو من حيث ان لها علاقة بتحقيق الأغراض الانسانية ، أو تفيد في التعبير عن الافكار والمشاعر الانسانية . واذن لا تهتم العلوم الروحية بالظواهر الفيزيائية إلا من حيث صلتها بالوعي الانساني ، وخصوصاً من حيث هي تعبيرات من خلالها يمكن فهم هذا الوعي . وهذه العلوم الروحية متنوعة جداً أذ تشمل علوماً فنية مثل المنحو والخطابة ، وعلوماً معيارية مثل الأخلاق والنظريات السياسية والنقد الأدبى ، وعلوماً تعميمية مثل علم النفس وعلم الاجتماع وعلم الاقتصاد ، وعلوماً تاريخية بالمعنى الضيق مثل الراجم والتراجم الذاتية والتواريخ .

والدراسات الانسانية تجمع بين ثلاثة أصناف متباينة من التقريرات: فصنف منها يقرر حقائق موجودة في الادراك الحسي وهذا يؤلف العنصر التاريخي في المعرفة، وصنف يوضح العلاقات المطردة بين اجزاء من هذه الحقيقة، عيرها بالتجريد وهذا يؤلف العنصر النظري، والصنف الثالث يعبر عن الأحكام التقويمية والقواعد المفروضة، ويتضمن العنصر العملي في الدراسات الانسانية، وعلى هذا فإن العلوم الروحية (= الدراسات الانسانية، وعلى هذا فإن العلوم الروحية (= الدراسات وقواعد.

وملكة المعرفة في الدراسات الانسانية هي الانسان كله. والاعمال العظيمة التي نمت فيها لم تنشأ عن العمليات العقلية وحدها، بل عن قوة الحياة الشخصية.

### ٢ ـ تاريخية الانسان:

والانسان الفرد تاريخي في جوهره، لأنه يعيش في الزمان، ويتحدّد بأحوال وظروف معينة، ووجوده عملية زمنية تتحدد بالميلاد والموت، وتتألف من سلسلة متصلة الحلقات تتألف من ماض وحاضر ومستقبل. وتجري هذه العملية في اطار علاقاته مع الأخرين وعلاقاته مع الطبيعة. ولما كان الفرد كذلك، فإن العلاقات بين الافراد هي أيضاً علاقات تاريخية، وحياة الانسان حياة تاريخية، وعالم الانسان اذن هو عالم التاريخ.

واتساقاً مع هذه التاريخية، يرفض دلتاي المبادىء المطلقة والقيم المطلقة ، وينكر النظرية التي «ترى مهمة التاريخ في التقدم من قيم والتزامات ومعايير وخبرات نسبية الى قيم والتزامات ومعايير مطلقة . . . صحيح أن التاريخ يعرف أقوالًا مفادها وجود قيمة أو معيار أو خير مطلق. وهذه الأقوال تظهر في كل مكان في التاريخ ـ مرة على أن ذلك صادر عن إرادة إلَّمية، ومرة أخرى بالاستناد إلى نظرة عقلية في الكمال، أو إلى نظام غذائي للعالم، أو إلى معيار \_ مقبولًا قبولًا كلياً \_ لسلوكنا القائم على أساس عال على الوجود. بيد أن التجربة التاريخية تعرف العملية فقط، عملية إصدار هذه الأقوال، ولكنها لا تعرف شيئاً عن صحتها المطلقة (المزعومة). ولما كانت تتابع عملية تشكل مثل هذه القيم المطلقة والخبرات والمعايير، فإنها تلاحظ، بالنسبة إلى كثير منها، كيف انتجتها الحياة وكيف أن التقدير المطلق أصبح هو نفسه ممكناً بفضل تحديد أفق العصر. ومن هناك ننظر إلى جماع الحياة في ملء تحقيقاته التاريخية، ونلاحظ الكفاح السجَّال بين هذه الأقوال المطلقة بين بعضها ويعض. والسؤال عمّا إذا كان يمكن أن يوضعٌ ببيَّنة منطقية، اندراج التجربة تحت أمثال هذه مستمدة من الاحساس.

جـ المقولات:

ويضع دلتاي لوحة جديدة للمقولات عارض بها لوحة كنت، سمّاها مقولات الحياة. وهذه المقولات هي:

 مقولة الباطن والظاهر الداخلي والخارجي . ويقصد بها المضمون العقلي (الباطن) والتعبير الفيزيائي (في الخارج).

- ٧\_ مقولة الكل والجزء.
- ٣ ـ مقولة الغايةوالوسيلة.
- ٤\_ مقولة النمو والتطور.
- ٥ ـ مقولة القيمة ـ ومن خلالها نجرّب الحاضر.

٦ ـ مقولة الهدف (الغرض) ـ ومن خلالها نستبق (نتكهن)
 المستقبل .

٧ ـ مقولة المعنى، وبها نستعيد ذكرى الماضي. وقد اهتم
 دلتاي بمقولة والمعنى، اهتماماً خاصاً، وكان سؤ اله المفضل هو:
 وكيف يمكن أن تكون التجربة حافلة بالمعنى،

د النظرات في العالم: Weltanshauungen

ان الانسان يريد دائها الحصول على نسطرة شسامسلة في العالم، ، نظرة تجمع بين وصف حال العالم وتقويمه وتفهّم معناه. وهذه النظرات ذاتية ونسبية.

وقد استقرى دلتاي هذه النظرات كها تتجل في الفلسفة. وفي الدين، وفي الأدب. وانتهى الى تصنيفها الى ثلاثة أنماط.

- ١ ـ الوضعية (كما نجدها عند هويز مثلًا)
- ٢ ـ مثالية الحرية ، (كها هي عند كنت، مثلًا).
- ٣ ـ المثالية الموضوعية (كها هي عند هيجل مثلًا).

#### مؤلفاته

جمعت مؤ لفات دلتاي في نشرة كاملة في ١٢ بجلداً طبعت في برلين بين سنة ١٩١٣ وسنة ١٩٣٦، ما عدا المجلد العاشر فإنه لم يطبع إلا في الطبعة الثانية لمجموع مؤلفاته، وقد تمت هذه الطبعة الثانية في اشتوتجرت وجيتنجن من سنة١٩٥٧ الى سنة ١٩٦٠.

ولم يدرج في هذه الطبعة الكاملة الكتب التالية:

- Das Leben Schleiermachers 2 vols: vol 1, Berlin, 1870,
   vol. II Berlin und Leipzig, 1922.
- -Das Erlebnis und die Dichtung. Leipzig und Berlin, 1905, 13 Aufl. Stuttgart 1957.

المبادى، المطلقة ـ وهي من غيرشك حقيقة تاريخية ـ بجب أن يرد إلى عامل في الإنسان كلّي وغير محدود زمانياً ـ هذا السؤال يفضي إلى الأعماق النهائية للفلسفة المتعالية، التي تقوم وراء الدائرة التجريبية للتاريخ، مما لا تستطيع حتى الفلسفة نفسها أن تنتزع فيه جواباً أكيداً، (وبناء العالم التاريخي في العلوم الروحية، مجموع مؤلفاته، ج٧ ص ١٧٣).

ولهذا نرى دلتاي يرفض كل محاولة لتفسير التاريخية بواسطة اللجوء الى أي مبدأ غير مشروط، سواء كان ذلك بمعنى عال أو بمعنى عيات، لأن عالم الانسان هو من عمل الانسان أي من عمل الافراد، في علاقاتهم بعضهم مع بعض. والتاريخية تنتسب الى العالم الانساني وحده، ومجرى التاريخ يرجع الى النشاط الانساني، فلا مجال اذن للاهابية بمبدأ فوق انسان.

ومن نتائج هذه النسبية المنبئقة من التاريخية أن قرر دلتاي أن الفلسفة مشروطة تاريخياً، وأن ماهية الفلسفة لا تتحدد على أساس تحليل الطرق المختلفة التي تجلّت عليها الفلسفة في التاريخ. ومعنى هذا أن وحدة الفلسفة لا تقوم في وحدة الموقف الذي يفسّر مختلف وحدة الموقف الذي يفسّر مختلف الأشكال التاريخية للفلسفة .وكل حلّ للمشاكل الفلسفية ينتسب من الناحية التاريخية \_ الى زمان معين والى موقف معين في ذلك الزمان.

### ب. فلسفة الحياة:

وفلسفة دلتاي هي جوهرياً فلسفة حياة. والحياة ـ عنده ـ ليست الوظائف الحيوية التي يشارك الحيوان فيها الانسان بل هي أساساً جماع الحيوات الانسانية الفردية التي تؤلف الواقع الاجتماعي والتاريخي لحياة الانسانية كلها. فالنظم التي خلقها الانسان، والقوانين، والاعمال الفنية والأدبية والمذاهب الفلسفية، بل والنظريات العلمية كلها عناصر في هذه الحياة والحياة، بهذا المعنى، كانت ليس فقط الموضوع الرئيسي، بل والفوضوع الوحيد للفلسفة. ذلك انه لا شيء وراء الحياة، مثل الشيء في ذاته، أو الصور الأفلاطونية، أو المعاني المبتافيزيقية. والفيلسوف جزء من الحياة، ولا يمكنه أن يفهمها إلا من الداخل. والقيم هي الأخرى صادرة عن الانسان العيني الحيّ الذي يعيش في زان ومكان معينين.

وكل ما نعانيه هو الحياة بكل ثرائها وتنوّعها. وكها أخذ على الفعليين تجريداتهم الشبحية، كذلك بأخذ على التجريبيين قصرهم المعرفة على الادراك الحسّي، لأن في هذا افقاراً لمضمون الحياة. ان كل تجربة نعانيها تدخل ضمن الحياة، حتى لولم تكن

- -Vondeutscher Dichtung und Musik. Leipzig and Berlin, 1933. 2 Aufl. Stuttgart.
- Die grosse phantasiedichtung. Götingen, 1954.

# مسراجسع

- -R. Aron: La philosophie critique de l'histoire :Paris 1937.
- H. G. Gadamer: Le problème de la conscience historique. Louvain- Paris 1963.
- H.A. Hodges: Wilhelm Dilthey. An introduction. London, 1944.
- H. A. Hodges: The philosophy of Wilhelm Dilthey London 1952.
- I. Maurers: Wilhelm Dilthey Gedankenwelt und die Naturwissensechaft, Berlin 1936.
- M. Tazerout: L'œuvre de W. Dilthey. Paris, 1938.

# دلاكروا (هنسري)

#### Henri Delacroix

عالم بالنفس والتصوف والجمال ، فرنسي .

ولدني سنة ١٨٧٥، وتوفي في سنة ١٩٣٧. وكان أستاذاً لعلم النفس في كلية الأداب ( السوربون ) بجامعة باريس ، وكان عميداً لتلك الكلية .

### ١ ـ نفسانية التصوف :

وهو في دراساته النفسانية عني خصوصاً بموضوعين : بنفسانية التصوف ونفسانية الفن . فكان موضوع رسالته للدكتوراه هو : « بحث في التصوف النظري في ألمانيا في القرن الرابع عشر » ( باريس ، الكان ، سنة ١٨٩٩) كذلك كتب في نفسانية التصوف كتابا بعنوان : « دراسات في تاريخ التصوف ونفسانية كبار الصوفية المسيحيين » ( باريس ، ألكان ، سنة ١٩٠٨) .

وقد درس دلاكروا بوجه خاص من أقطاب التصوف المسيحي : السيد اكهرت ، والقديسة تريزا الأبلية ، والسيدة جويون Mme Guyon المتصوفة الفرنسية في القرن السابع عشر ، والصوفي الألماني سوزو Suso.

وعني على وجه التخصيص بتحليل الوجدان الصوفي بوصفه جوهر التصوف. لأن التصوف النظري ـ كما يقول ـ و تركيب فلسفي يبدأ من اللامتناهي ليصل الى الواقعي والوجدان يرسم خطوطه، ويحدّد حدوده، والتأمل والتحليل يعيّنان درجاته وأقسامه (دبحث في التصوف النظري في المنانياء ص ١٤). دوالواقعي واللامتناهي هما المعطيان المباشران للشعور. والهدف النهائي للتصوف هو الهوية بين المباشران للشعور. والهدف النهائي للتصوف هو الهوية بين الوجدان notioni والفعل: إن الفكر يخلق ما يتأمله ويتأمل ما يخلقه. والروح تدرك نفسها في الفعل الذي به تؤكد نفسها (الكتاب نفسه ص ١٥).

كذلك يقول : «الصوفي هو من يعتقد أنه يدرك الألمي مباشرة ، ويشعرباطنياً بالحضور الالهي . والتصوف ، مفهوماً على هذا النحو ، هو الأصل في كل دين a .

ويعرف التصوف بأنه و انتصاف للوجدان intuition من المعرفة المنطقية ، ذلك ان الوجدان يتجاوز حدود المنطق ، ويريغ المها وغضية لايصل اليها المنطق . و والصوفي وجدان يجمع في عاطفة مبهمة ووجد كل ما يفرقه الانسان العادي الى مشاعر محدودة ، ومعرفة منطقية ، وعمل ايجابي ، ( الكتاب نفسه ص

## ٢ ـ نفسانية الايمان الديني :

وفي كتابه و الدين والايمان و (باريس، الكان ، سنة 1977) يبحث في نفسانية الايمان الديني فيقرر أولاً أن الدين من شأن الحياة ، انه تعبر عن الحاجة الى الحياة . والناس يؤ لهون آلهة ابتغاء الانتفاع بهم في طريق الحياة . كهان الدين سعى للمحافظة على القيم ، والانسان ينشد من الدين الخلاص والحياة . ويعرف الدين بأنه و أولاً فعل غريزي ، تحت دافع العواطف ، يستخدم الافكار ليؤمن لنفسه معرفة ماذا يريد » ( و الدين والايمان و صلح 2.2 . والعلاقة بين الدين وحياة العاطفة مشابة لتلك القائمة بين اللغة والفكر : ان الدين هو لغة العاطفة .

والدين يبقى ، بالرغم من العلم ، لأن للانسان مصلحة في بعض الأمور التي لا يستطيع العلم بلوغها . والدين وان بُني على حاجة نفسية واجتماعية ، فإن فيه عنصر أكونيا ، اعني ينطوي على تصور العالم ، هوبدون هذا اللانصهار للعنصر الاجتماعي - النفسي في الطبيعة ، بدون هذا التكامل ، لا يقوم الدين . وبدون معتقدات ، لا يوجد دين ، لانه بدون المعتقدات ، لا يوجد دين ، لانه بدون المعتقدات ، طعتقدات ، عن نا يوجد دين ، المناسجام مع المحتقدات ، في المحتفدات ، المحتفدات ،

ولا يمكن الفصل بين الدين والشعائر الدينية . والتصوف يقوم في بداية الدين ، وعند نهايته . والتقوى تسبق الايمان المزوّد بالمقائد . ولا بد ان يعاش الايمان أولاً ، ومن بعد ذلك يمكن استخراج اللاهوت . « والعقيدة تعبّر عن الايمان ، لأنها جزء لا يتجزأ منه ، وهي ضرورية له ، وهي التي تمكنّه من أن يستشعر ذاته » ( ص ٢٨٨ في ) . والعقيدة بدورها تؤثر في الايمان . والشعائر الحسية تبث الحرارة في العاطفة . والعقيدة ليست معرفة بحضة : انها لغة عمل ، وصيانة وقيم . والسلطة الكهنوتية تؤمّن قاعدة الايمان .

### ٣ ـ اللغة والفكر :

وفي كتابه : • اللغة والفكر ، يتناول العلاقة بينهها . وعنده أن اللغة هي نتاج النشاط الخلاق الذي يقوم به العقل. و وفعل العقل في اللغة يشارك في فعل العقل في العلم: ففي كلتا الحالتين بلقى العقل على الأشياء شبكة من العلاقات التي تهيمن على النجربة المعاشة ، وتعالج المعطيات المباشرة ، وتبنى عالماً . واختلاط الأشياء لا يتميّز من تلقاء نفسه ، ولا يقوم بينها أرتباطات إلا بالفعل الذي يفكر فيها . وهذا الفعل هو الانسان مضافاً الى الطبيعة . . . وللكلام لا بدللانسان أن يتوقف عن أن يكون شيئاً ضمن أشياء ، وأن يضع نفسه خارجها ليدركها بوصفها أشياء ويؤثر فيها بوسائل مخترَّعة ، ( ، اللغة والفكر ، ص ٧٧٥ ، باريس ألكان ، سنة ١٩٧٤ ) . ويقول أيضاً : و ان كل فكر هو رمزي ، وكل فكريبني أولاً علاقات لبناء الأشياء . . والعلاقة أداة للفكر، وليست غلافاً للفكر الجاهز. واللغة لحظة من لحظات تكوين الأشياء ، بواسطة العقل . واللغة احدى الآلات الروحية التي تحوّل العالم المختلط للمحسوسات الى عالم موضوع وامتثالات ، ( الكتاب نفسه ص ٥٧٥ ) . والكلمات قوى نشيطة ، تستولى على الحقيقة الواقعية . لكن هذه القوى الفعَّالة تبني أولاً حقيقة واقعية . فلا توجد كلمات إلا وتوجد أشياء . وهكذا فإن الفكر الرمزي فكر فحسب . والحكم يخلق الرموز . وكل فكر هورمزي . وكل فكريبني علامات في نفس الوقت الذي فيه يبني أشياء ، ( الكتاب نفسه ص٥٨٠ ) .

## ٤ ـ تفسانية الفن :

ومن بين كتبه الرئيسية ، كتابه و نفسانية الفن » ( باريس ، سنة ١٩٢٧ عند الناشر الكان ) . وفيه يجارب النزعة الطبيعية في تصور الفن ، ويؤكد أن قسهاً كبيراً من الفن لا يكاديدين بشيء للطبيعة : المعمار ، الرقص ، الموسيقي ، والشطر الأكبر من

فنون القول. والنصيب الأكبر في الفن هو للعقل الانساني . ان الطبيعة تعرض فقط نماذج من الجمال . لكن الفعل الانساني هو الذي يأتي ويضع نفسه فوق الطبيعة ويثير فيها الروح . • واذا كان الفن متوقفاً على العقل بهذه الدرجة العالية من عُوّه ، فلا يمكن أن يفهم على أنه مجرد تعبير عن الحاجة الى الحياة ، ولا على أنه مجرد نشاط مترف ، ولعب ولهو بل الفن يشارك في الحياة العميقة للانسانية وللجماعة الانسانية » ( • نفسانية الفن عصر ٢٦٤ ) . ذلك و ان الفن لا يتخرج من كل الوان النشاط الانساني . . . والفن أحد الطرق التي بها يستخدم وينذل النشاط الكلي للانسان » ( ص ٣٤ ) .

و وكل لذة جالية كاملة هي مركب من لذة حسية ، ولذة صورية ، ولذة انفعالية حقاً . والاحساس هوبداية الفن فالتهيج الملائم لاعضاء الحس : هذا هو الشرط الضروري لكل جمال . وهذه الحقيقة هي مصدر قوة مذهب الحسية الجمالية . كذلك نظام الاحساسات هو شرط لا غنى عنه : فإنه اذا لم يوجد ترتيب ، ووضع في مكان ، وبالجملة : بناء ، فإنه لا يوجد إلا فوضى حسية . وادراك اشكال أو بناؤ ها : ذلك هو قانون الفن . ووظيفة التجميع هذه تتضمن كثيراً من الوظائف الأولية : الوحدة في التنوع ، والمعقولية ، والوضوح ، ووضع مراتب ملكية ، والتماثل ، الخ . تلك بعض أوجهها . وهذه الحقيقة هي مصدر قوة النزعة الشكلية Formalisme .

وأخيراً ، فإنه بدون وجود معنى ، وبدون وجود قيمة ، فإن اللغة الجمالية تبقى فقيرة . فنحن نطلب من لوحة ، أو من قصيدة ، أومن سمفونية ألا تكون فقط ترتيباً جيلاً لخطوط ، أو لألوان ، أو لالفاظ الأصوات ، وإغاننشد أيضاً من هذا الترتيب المجميل أن يرمز إلى حالة للنفس . إن هناك اعمالاً حسنة الصنع وملائمة ، ولكنها فارغة . وعلى العكس ، هناك أعمال محملة بالنيات الجميلة لكنها لا تصل الى التعبير الموافق . ونحن نعلم هذه الحكاية وهي أن ديجا Degas شكا إلى مالارميه انه لا يفلح في نظم سوناتات ، ثم أضاف قائلاً : « ومع ذلك فإن لدي الكثير من الافكار » فرد عليه مالارميه قائلاً : « ولكن ، يا ديجا ، ليس بالكلمات وبالأفكار . لا بدمن افكار لكي يكون المرء رساماً ، أو موسيقاراً ، أو شاعراً . وهذه الحقيقة هي مصدر قوة النزعة المثالية موسيقاراً ، أو شاناية المفن » )

#### مؤلفساته

- Essai sur le mysticisme spéculatifen Allemagne au XIVe

189٣ - « في تقسيم العمل الاجتماعي » ، وهي رسالته الكبرى التي حصل بها على الدكتوراه . أما رسالته الصغرى اللاتينية فكانت بعنوان : «ما أسهم به مونتسكييه في تأسيس علم السياسة » .

١٨٩٦: ﴿ قواعد المنهج الاجتماعي ﴿ .

١٨٩٧ : ١ الانتجار ٤ .

L'année: أصدر مجلة ، حولية علم الاجتماع ، 1049 sociologique التي مهدت لاصدار سلسلة بعنوان: « مكتبة علم الاجتماع المعاصر ، عند الناشر Alcan . وحولها وبفضلها كوّن في فرنسامدرسة في علم الاجتماع حققت تقدماً هاثلاً في هذا العلم ، ومن أشهر رجالها وأوائلهم بوجليه ، وفوكونيه ، وهوبير ، وميو Mauss ومراسل موس Simiand وهو ابن اخته .

وفي سنة ١٩٠٧ عين دوركهيم في كلية الأداب (السوربون) بجامعة باريس بديلاً في كرسي فرناند بويسون، وبعد ذلك بأربع سنوات صار أستاذاً ذا كرسي، ولم يكن اسم الكرسي آنذاك وكرسي علم الاجتماع ولأن هذا الاسم لم يطلق على ذلك الكرسي الافي سنة ١٩١٣. لكنه كان أول كرسي في فرنسا لعلم الاجتماع. وعن طريق الصدفة فقط ضم هذا الكرسي الى قسم الفلسفة في السوربون.

وفي فترة أستاذيته هذه في السوربون واصل اصدار مجلته « حولية علم الاجتماع » ، والقى محاضرات انخذت بعد ذلك شكل كتب ، هي :

ـ والبرجماتية وعلم الاجتماع ه

ـ • التربية وعلم الاجتماعه .

كهاكتب في مجلته مقالات جمعها بعد ذلك تلميذه بوجليه تحت عنوان : « علم اجتماع وفلسفة » ، ثم جمع البعض الآخر دا في Davy ونايل فبكي تحت عنوان « دروس في علم الاجتماع الفيزيائي وعلم الآيين » ( وظهر سنة ١٩٥٠ ) .

وفي اثناء هذه الفترة تتلمذ عليه الدكتور طه حسين من سنة 1918 الى 191٧ ، وتحت اشرافه حضر الرسالة التي نال بها الدكتوراه وعنوانها : « فلسفة ابن خلدون الاجتماعية » ، وقد توفي دوركهيم قبل مناقشة الرسالة ، فتولى الاشراف عليهامكانه سلستان بوجليه الذي خلف دوركهيم عملى كرسي علم الاجتماع .

siècle. Paris, Alcan, 1899.

- La Religion et la foi. Paris, Alcan, 1922.
- Le Langage et la pensée. Paris, Alcan, 1924.
- Psychologie de l'art. Paris, Alcan, 1927.

## دوركهيسم

#### **Emile Durkheim**

فيلسوف اجتماعي ومن كبار مؤسسي مدرسة علم الاجتماع في فرنسا .

ولد في مدينة Epinal ( شرقي فرنسا ) في ١٥ أبريل سنة ١٨٥٨ من أسرة يهودية ضمت كثيراً من الأحبار الربّانيين . ــوتوفي في ١٥ نوفمبر سنة ١٩١٧ في باريس .

درس في مدارس ابينال وكان متفوقاً جداً ، ونال جائزة المسابقة العامة في البكالوريا . ثم دخل مدرسة المعلمين العليا في باريس وكان من زملائه الذين اتصل بهم جان جورس Jaurès . وبعد تخرجه من مدرسة المعلمين الزيم الشهور . وبعد تخرجه من مدرسة المعلمين وحصوله على الليسانس في الفلسفة ، سافر الى المانيا لإتمام دراساته . ولما عادمن المانيا عين في مدرسة تروا Troyes الثانوية . وبدأ ينشر مقالات في المجلة الفلسفية ، والدراسات الحديثة في وبدأ ينشر مقالات في المجلة الفلسفية ، والدراسات الحديثة في العلم الاجتماعي و (علم الاجتماع) ، ومقالة بعنوان وعلم الاختلاق الوضعي في المانيا ، . وفي ٢٠ يوليو سنة ١٨٨٧ عين في المناخلة بوردو مدرساً لعلم التربية والعلم الاجتماعي . ولم يكن جامعة بوردو مدرساً لعلم التربية والعلم الاجتماعي . ولم يكن دوركهيم في جامعة بوردو خس عشرة سنة حافلة بالنشاط دوركهيم في جامعة بوردو خس عشرة سنة حافلة بالنشاط المعلي . وكانت موضوعات محاضراته لبنات لبناء علم الاجتماع.

ـ في السنوات ١٨٨٨ ، ١٨٩٠ ، ١٨٩٢ : « الأسرة وطبيعة علاقة القرابة » .

ـ في السنوات ١٨٩٦ ، ١٨٩٩ ، ١٨٩٩ ، ١٩٠٠ : و فيزياء القانون والأيين moeurs ،

ـ ١٩٠١ ـ ١٩٠٢ : ﴿ أَصَلُ الَّذِينَ وَطَبِيعَتُهُ ﴾ .

وفي هذه الفترة توالت مؤلفاته على النحو التالي :

وظل دوركهيم أستاذاً لعلم الاجتماع في السوربون حتى وفاته في ١٥ نوفمبر سنة ١٩١٧ .

آراؤه

يؤخذ على دوركهيم والمدرسة الفرنسية في علم الاجتماع التي أسسها ، أنهم لم يقوموا بأبحاث ميدانية تتعلق بالنظريات والأراء التي وضعوها . وهذا صحيح ، فدوركهيم، وأفراد مدرسته لم يخرجواعن أوروبا ، بل لم يخرجواعن فرنسا إلا في النادر.

لكن المدافعين عن دوركهيم ومدرسته يقولون إن دميدانه، كان التطور الهائل الذي شهدته المجتمعات الأوروبية نتيجة للتغييرات الصناعية الهائلة .

على أن هذا النقد ، فيها يتعلق بدوركهيم ، لا يصدق إلا قليلًا لأن الأمور التي تناولها في ابحاثه لا تحتاج الى التنقل بين المجتمعات المختلفة في غير أوروبا ، بعكس الحال بالنسبة الى ليفي بريل وسائر أفراد تلك المدرسة ممن عنوا خصوصاً بالمجتمعات المدائمة .

ذلك أن دوركهيم ، كما يقول في مقدمة كتابه الرئيسي : • في تقسيم العمل الاجتماعي • انما عنى بالفحص عن الخلل الاجتماعي والظواهر الباثولوجية ( المرضية ) التي يؤدي اليهاهذا الخلل .

أ) تقسيم العمل الاجتماعي: رأى دوركهيم أن النظام الاجتماعي، في المجتمعات الأوروبية، وقد قلبته التغييرات الاقتصادية رأساً على عقب، لا يستطيع بعد أن يقوم بدور تنظيمي ، عاأدى الى مانراه من فوضى في هذه المجتمعات، وهذه الفوضى أوعدم وجود قانون يحكم المجتمع anomie هي السبب في أنواع النزاع الدائم المتجدد ومختلف انواع الاضطرابات التي يبدي عنها العالم الاقتصادي اليوم. وفكرة د انعدام القانون عامسه هذه هي مفتاح الابحاث الأولى التي قام بها دوركهيم.

لابد اذن من البحث عن أسباب هذا الخلل الاجتماعي . وهذا هو موضوع الكتابين الأوليس من كتبه وهما : « في تقسيم العمل الاجتماعي ه، و « والانتحار » .

ودراسة التقسيم الاجتماعي للعمل هي ايضاح للعلاقات التي تربط بين الشخصية الفردية من جهة والمجتمع كله من جهة أخرى ، وقياس درجة هذه العلاقات وفقاً لاشتدادها أوضعفها . وفي سبيل ذلك ينبغي معالجة ظاهرة تقسيم العمل \_ وهي ظاهرة

عامة في كل المجتمعات ـ بوصفه واقعة موضوعية ـ وملاحظة واجراء مقارنات، تتناول التاريخ وعلم الاجناس والجماعات المعاصرة .

وثمة نوعان من تقسيم العمل: الأول يقوم في التخصص في العمل بحسب جماعات ، ويؤدي الى تقرير وظائف انتاجية متنوعة ، ومهن جزئية : التخصص بحسب النوع ( ذكر أو أشى ) ، ثم بحسب المهن المتوارثة ، وأخيراً تكوين المهن بحسب الاستعدادات الشخصية . والثاني يقوم في تجزئة العمل الى سلسلة من الحركات المتزايدة في التبسيط قدر المستطاع ، التي توكل الى عاملين بقدر ما ينبغي بحيث لا يوكل إلى الواحد منهم إلا حركة واحدة تبقى هي هي عملة باستعرار .

والأثر الرئيسي لتقسيم العمل ليس هو في زيادة انتاج الوظائف المختلفة ، بل هو في جعلها متضامنة متكافلة بعضها مع بعض .

وكسر هذا التكافل يكون في المجتمعات البدائية جريمة في حق الشعور الجماعي ، ويعرف دوركهسم « الشعور الجماعي » بأنه و بحموع المعتقدات والمشاعر المشتركة بين أوساط اعضاء مجتمع ما ، و و هو يكون نظاماً معيناً له حياته الخاصة به ، وهذا النظام بحدد « النمط النفسي للمجتمع الذي ، بهذا ، يو ثرفي كل عضو من اعضائه على شكل ضغط مستمر » .

لكن هذا النوع من التكافل ليس هو الوحيد ، ولا يناسب كل المجتمعات. فثمة مجتمعات أخرى، من أمثال مجتمعنا المعاصر ، تعقد فيها تقسيم العمل الى درجة جعلت المهام التي قارسها الجماعات والأفراد قد تفردت الى درجة خلق رابطة باطنة تربط فيابينها وعضاء المجموع الانساني وفقاً للاختلاف بينهم لا المشابهات وفي هذا يقول دوركهيم: « كلها كانت المجتمعات بدائية اكثر ، كان التشابه اكبر بين اعضائها » . وكلها اكثر تقسيم العمل من الواجبات والنشاطات المتنوعة في التخصص ، زادت الاختلافات بين الأفراد الذين يؤلفون نسيج الحياة الجماعية ، وبسبب هذه الاختلافات عينها ، يكون النسيج أشد متانة من الأول.

وهذان النمطان من التكافل يؤلفان مدخلًا الى دراسة أنماط المجتمعات. وبهذا ينفصل دوركهيم عن الفلسفة الاجتماعية أو الاخلاقية ، كيما ينشى، علم اجتماع عينباً واقعياً وضعياً .

ب- منهج علم الاجتماع:

وكان على دوركهيم أن يحدَّد المنهج الذي ينبغي اتباعه في

البحث في هذا العلم الجديد، علم الاجتماع.

وفي سبيل ذلك يحدّد أولًا ما هي الواقعة الاجتماعية فيقول: «تتعرّف الواقعة الاجتماعية في قدرتها على ممارسة ضغط خارجي، أو إمكان قيامها بهذا الضغط، على الأفراده.

## وبعد هذا التعريف يقرر ما يلي :

 الواقعة الاجتماعية لا يمكن ان تفسر إلا بواقعة اجتماعية اخرى ، وهذا معناه أنه لا يجوز رد الظواهر الاجتماعية الى وقائع اقتصادية وإلى أسباب أخرى جزئية ، بل يجب تفسيرها على مستوى نسيج الحياة الجماعية .

٢ ـ ويجب معالجة الواقعة الاجتماعية بوصفها شيئاً، traiter le fait social comme une chose وهي عبارة مشهورة أدت إلى ألوان عديدة من سوء الفهم والتأويل. وفي هذا يقول دوركهيم نفسه: وإن القضية القائلة بأن الوقائم الاجتماعية يجب أن تعالج على أنها أشياء ـ وهذه القضية هي الأساس في منهجنا . هي أكثر القضايا إثارة للمناقضات. فقد وجدوا أن من المفارقة الفاضحة أن نشبه حقائق العالم الاجتماعي بحقائق العالم الخارجي. لكن هذا من جانبهم سوء فهم لمعنى ومدى هذه المشابهة، التي ليس الغرض منها الحط من الأشكال العليا للوجود إلى مستوى الأشكال الدنيا، بل بالعكس قصدنا فيها أن نحقق للأولى درجة من الواقعية مساوية على الأقل لتلك التي يقرّ جميع الناس بأنها للثانية . فنحن لا نقول إن الوقائع الاجتماعية هي أشياء مادية، وإنما نقرر أنها أشياء مثل الأشياء المادية، ولكن على نحو مختلف. إذ ما هو الشيء؟ إن الشيء يضاد الفكرة كما يضاد ما نعرفه من الخارج الشيء الذي نعرفه من الداخل، والشيء هو كل موضوع لا يكون بالطبع قابلًا للنفوذ في العقل، إنه كل ما لا نستطيع أن نكون عنه فكرة صحيحة مطابقة بواسطة عملية تحليل عقلي فقط، إنه كل ما لا يستطيع العقل الوصول إلى فهمه إلا بشرط أن يخرج عن ذاته، عن طريق الملاحظة والتجريب، مارين تدريجياً من الخصائص الأكثر خارجية والأيسر إدراكاً \_ إلى الخصائص الأقل ظهوراً والأشدّ عمقاً..

وبعد أن أوضح دوركهيم ما يعنيه بعبارته تلك ، اخذ في بيان قواعد المنهج في علم الاجتماع . وهاك بيانها :

١ - القاعدة الأولى: يجب أن نستبعد بطريقة تنظيمية - كل الأفكار السابقة pré-notions وهي نفس القاعدة الأولى من قواعد المنهج عند ديكارت، وهي الأساس - كما يقول دوركهيم - في كل

بحث علمي ، فلا بد من التخلص من كل البيّنات الزائفة التي تسيطر على عقول العامة ، وأن نزيح نهائياً نير كل تلك المقولات التجريبية التي تصير طاغية مستبدة على العقل من طول الألفة والاعتياد. وإذا حملتنا الضرورة أحياناً إلى اللجوء إليها، فلنفعل ذلك مع شعور واضح بضآلة قيمتها حتى لا نجعلها تلعب دورأ ليست جديرة به وما يجعل هذا التحرر صعباً في علم الاجتماع بوجه خاص هو تدخل العاطفة غالباً . فنحن غالباً ما نتحمس لمعتقداتنا السياسية، والدينية، ولعاداتنا الأخلاقية أكثر بما نفعل بالنسبة إلى امور العالم الفيزيائي . وتبعأ لذلك فإن هذه الحماسة الأنفعالية تسري في الطريقة التي بها نتصور ونفسرٌ الأشياء. والأفكار التي تكوِّنها عنها تكون أثيرة في قلوبنا، تماماً مثل موضوعاتها، فتستمد بذلك سلطة لا تحتمل بعد ذلك معارضة. وكل رأي يعارضها نعامله على أنه خصم.فمثلًا لو كانت قضية ما لا تتفق مع الفكرة التي كوّناها عن الوطنية أو الكرامة الشخصية، فإنها تنكر مهما تكن الحجج التي تستند إليها. فلا يمكن الاقرار بأنها صحيحة، وتستهجن أو ترفض دون مناقشةي

### ٢ \_ الفاعدة الثانية :

لكن القاعدة السابقة قاعدة سلبية : انها تدعو عالم الاجتماع الى الافلات من سلطان الافكار العامية ، ابتغاء توجيه انتباهه الى الوقائع ، بيدأنها لا تدلنا على الطريقة التي ينبغي وفقاً لها أن تدرك هذه الوقائع كيم يكون بحثنا فيها بحثاً موضوعياً .

والخطوة الأولى في سير الباحث في علم الاجتماع هي أن يحدد الأشياء ، التي يبحث فيها حتى يعرف جيداً ما هو موضوع بحثه . فذلك هوالشرط الأول والذي لا غنى عنه لكل برهان ولكل تحقيق . ولكي يكون البحث موضوعياً ينبغي عليه أن تعبر عنه الظواهر بحسب الخواص المغروسة فيها ، لا بحسب فكرة في الذهن . ولا بدله أن يجددها بحسب عناصر جوهرية في طبيعتها ، لا بحسب اتفاقها مع فكرة مثالية في الذهن .

ومن هنا صاغ دوركهيم القاعدة الثانية للمنهج في علم الاجتماع هكذا:

لا تتخذموضوعاً للبحث إلا مجموعة من الظواهر المحددة
 من قبل ببعض الخصائص الخارجية المشتركة، وأدرج في نفس
 البحث كل تلك التي تتجاوب مع هذا التعريف ،

 ٣- والوقائع الاجتماعية تكون اكثر قابلية للامتثال موضوعيا بقدر ماتكون خالصة تمامأمن الوقائع الفردية التي تكشف عنها .

ومن هنا تقول القاعدة الثالثة :

 وحين يقوم الباحث في علم الاجتماع باستكشاف مجموع معين من الوقائع الاجتماعية فيجب عليه أن ينظر فيها من الجانب الذي تتمثل فيه منعزلة عن تجلياتها الفردية.

وتبعاً لهذه القاعدة قام دوركهيم بدراسة التكافيل (التضامن) الاجتماعي واشكاله المختلفة وتطور هذه الأشكال من خلال نظام القواعد القانونية التي تعبّر عنها . ومثال آخر : دراسة أثماط الأسرة على أساس التركيب القانوني للأسرة وخصوصاً بحسب قانون المواريث ، اذ نحن بهذا نتخذ معياراً موضوعياً ، وان لم يكن معصوماً من الخطأ ، فإنه يجنّبنا الوقوع في كثير من الأخطاء .

# جــ تطبيقات دوركهيم لهذا المنهج

وقد طبق دوركهيم هذه القواعد على دراسة بعض المشاكل والمسائل الاجتماعية مثل: تقسيم العمل الاجتماعي، الانتحار، مشكلة المعرفة من الناحية الاجتماعية، الحياة الدينية.

وهو يبدأ من فكرة أساسية مركزية في كل أبحاثه وهي أن الحياة الاجتماعية هي في جوهرها حياة قانونية. ولهذا فإن تحقيق العلم الاجتماعي والعلم الأخلاقي يفترض معرفة القانون. إذ نجد في القانون انعكاساً لكل الأغاط الجوهرية في الحياة الاجتماعية. ومن هنا فإن أهمية القانون الجنائي المرتبط بالتضامن القديم عن طريق التشابه تقل شيئاً فشيئاً بإزاء القانون المدني الذي يؤمّن التضامن الوضعي من بين الأفراد المتخصصين بفضل الجزاءات التي ترد الحقوق إلى أصحابها أولى من الجزاءات القامعة. وبالنسبة إلى تقسيم العمل الاجتماعي، فإنه لما صار أساس التضامن الاجتماعي فإنه يصبح بذلك أساساً للنظام الأخلاقي. إذ ما هو أخلاقي مصدر للتضامن ويحمل الانسان على أن يحسب حساب الغير، وعلى توجيه حركاته على أساس شيء آخر غير الدوافع وعلى توجيه حركاته على أساس شيء آخر غير الدوافع الأنانية.

والانتحار ليس مسألة شخصية فردية ، بل هو في جوهره ظاهرة اجتماعية ، فالأسباب التي تحمل الشخص على الانتحار ترتبط ارتباطأ وثيقاً ليس فقط بحالته النفسية ، بل وأيضاً وعلى وجه التخصيص بالظروف العامة في الرسط الاجتماعي الذي يعيش فيه . وفي رأي دوركهيم أن ثمة قوانين حقيقية تحدد العلاقة بين الظروف الاجتماعية وبين الانتحار . وهذه القوانين تمكننا من

عولة وضع تصنيف منهجي لأغاط الانتحار. وفإذا كان الانتحار بين النساء أقل منه بين الرجال فهاذلك إلاّ لأن المرأة أقل انخراطاً في الحياة الاجتماعية . وهي من أجل هذا أقل شعوراً بقوة الفعل الحسن أو السيء . والأمركذلك بالنسبة الى الشيخ والطفل ، وان اختلفت الأسباب . واذا كانت نسبة المنتحرين تزيد من يناير الى يونيو ثم تنخفض بعد ذلك ، فهاذلك إلاّ لأن النشاط الاجتماعي يمرّ بنفس التغيرات الموسمية ، ( و الانتحار ، ص ٣٣٦-٣٣٥ ، باريس ، ألكان سنة ١٨٩٧ ) .

أما مسألة الدين فقد أولاها دوركهيم عناية خاصة جداً.

يرى دوركهيم أنه لا فكرة الخوارق (على الطبيعة ) ولا فكرة النه هما العنصران الأساسيان في الدين . إذ فكرة الخوارق (على الطبيعة ) بعيدة كل البعد عن عقلية الانسان البدائي ، وانما هي فكرة تولدت في تيار التطور العلمي . ومن ناحية أخرى توجد أديان خالية من فكرة الألهة أو الله والأرواح، أو لا تلعب هذه فيها إلا دوراً ثانوياً كما هي الحال في الديانة البوذية وديانة الجينا.

كذلك لا يقدر الفرد البشري ولا الطبيعة الخارجية على تفسير كيفية نشأة الدين. بل علينا أن نشد ذلك في عبادة أكبر أهمية وأشد إيغالا في البدائية. وهذا ما اعتقد دوركهيم انه وجده في طوطمية Totemisme القبائل الاوسترالية. ذلك أن الطوطم Totem هو الاسم الذي أطلقته احدى القبائل للدلالة يمل نوع الأشياء الذي تحمل القبيلة اسمة. وهذه الطواطم تنتسب أما الى المملكة النباتية أو الى المملكة الحيوانية. وطوطم الحلف هو أيضاً طوطم أفراده. وطوطم القبيلة هو بمثابة جنس أنواعه طواطم القبائل ( والحلف هو مجموعة من القبائل المتحدة فيها بينها بروابط أخوة ).

وقد ظن دوركهيم أنه وجد في الجماعات البدائية القليلة التي عرف احوالها من كتب الرحالة الانكليز ـ الأفكار الدينية الاساسية ، وكذلك كل المواقف الرئيسية الطقسية التي هي الاساس في اكثر الأديان تقدماً وهي : تمييز الأمور المقدسة من الأمور العادية ، وفكرة الروح والنفس ، وفكرة الشخصية الاسطورية ، وفكرة الألوهية القومية والدولية ، والعبادة السلبية ومعها أفعال الزهد، والعشاء الرباني، والطقوس القائمة على المحاكاة ، والفدية للكفارة عن الذنوب ، الخ .

ويعارض دوركهيم النزعة العقلية في تفسير الدين ، مؤكداً أن الامتثالات والمعتقدات لا تؤلف العنصر الجوهري في الدين « فالمؤمن الذي شارك في تعبد إلحه ليس فقط انساناً يرى حقائق

جديدة يجهلهاغيرالمؤمن ، بل هوأيضاً انسان يملك قدرة اكبر ، اذ يشعر في نفسه قوة اكبر على احتمال مصاعب الحياة أو قهرها أو التغلب عليها . وأولى عقائد الايمان هي الاعتقاد في الخلاص بواصطة الايمان ، (والأشكال الأولية للحياة الدينية ، ص ه٥٥ ) .

ويرى دوركهيم ان العلم لا يمكن أن يحل محل الدين و لأن الايمان هو قبل كل شيء : سورة (انطلاق) نحو العمل . أما العملم فإننا مها توغلنا فيه فإنه يظل دائماً على مبعدة من العمل . ان العلم ناقص وأشتات ، ولا يتقدم إلا ببطء ، ولا ينتهي أبداً لكن الحياة لا تستطيع الانتظار ، (الكتاب نفسه ص ٦١٥) ويقال ان العلم ينكر الدين من حيث المبدأ . فبأي حق ينكر العلم شيئاً موجوداً فعلاً وهو الدين والتدين والأديان المختلفة ؟! وفضلاً عن ذلك فإنه من حيث ان الدين فعل وعمل ، ووسيلة لجعل الناس يعيشون ، فإن العلم لا يمكن أن يقوم مقامه .

وعند دوركهيم أن كل حياة اجتماعية ذات طابع ديني ، وبالعكس : كل دين ، بالمعنى الحقيقي ، ذو طابع اجتماعي . فالدين والجماعة يؤلفان نوعاً من الدائرة . وما هو خالد حقاً في الدين هو المشاعر والأفكار الجماعية . ولا يرى دوركهيم فارقاً جوهرياً وبين جماعة من النصارى يحتفلون بالتواريخ الرئيسية في حياة المسيح ، أو جماعة من اليهود يحتفلون بالخروج من مصر أو باعلان الوصايا العشر ، وبين جماعة من المواطنين اجتمعوا لتخليد ذكرى وضع ميثاق أخلاقي جديد أو أي حادث كبر من حوادث الحياة القومية ، (الكتاب نفسه ص ١٦٠) .

### د ـ المجتمع :

ويغالي دوركهيم في تمجيد المجتمع وكأنه شخصية معنوية قائمة بذاتها واعية عاقلة ! فيقول : « ليس المجتمع ذلك الكائن اللاعقلي أو الخالي من العقل allogique ou alogique اللاعقلي أو الخالي من العقل العقل العكس تماماً : فإن المخيول الذي يلذللمره كثيراً أن يتصوره بل على العكس تماماً : فإن الشعور ( الوعي ) الجماعي هو أسمى أشكال الحياة النفسية لأنه شعور ( وعي ) الشعورات . ان محله خارج وفوق العوارض الفردية والمحلية وهو لا يرى الأشياء إلا من وجهها الثابت والجوهري ويحدده في أفكار يمكن أبلاغها . وكيا يرى من أعلى ، كذلك يرى من بعيد ، وفي كل لحظة من لحظات الزمان ، يشمل بنظره كل الواقع المعلوم ، ولهذا فإنه هو وحده الذي يستطيع أن يزود المقل بالإطارات التي تنطبق على مجموع الكاثنات ويمكن من تعقلها . وهذه الإطارات هو لا مخترعها صناعياً ، بل يجدها في داخله ، كل ما هنالك أنه يدركها ويعيها .

يقول دوركهيم : • المجتمع شخصية معبنوية كبيرة . انه يتجاوزنا ، ليس فقط مادياً ، بلُّ ومعنوياً ، والمدنية ترجع الى تعاون بين الناس المجتمعين والأجيال المتوالية ، فهي اذن عمل اجتماعي في جوهره . والمجتمع هو الذي صنع المدنية ، وهو الأمين على المدنية وينقلها الى الأفراد . ومن المجتمع نحن نتلقاها . والمدنية( أوالحضارة )هي مجموعكل الحيوات الَّتي نهبها أكبرقيمة ، وهي مجموع أسمى القيم الانسانية . ولماكان المجتمع هو الينبوع والحارس للحضارة ، ولأنه القناة التي تصل بواسطتها الحضارة الينا ، فإنه يبدو لنا حقيقة أغنى بما لا نهاية له من المرات وأسمى ـ من حقيقتنا نحن ، حقيقة يأتي الينا منها كل ما له قيمة في نظرنا ، ويتجاوزنا من جميع الجوانب ، لأنه لا يأتينا من هذه الثروات العقلية والخلقية التي هوخزانتها ، غيرقطع قليلة . وكلما تقدمنا في التاريخ ، وصارت الحضارة الانسانية شيئاً هائلًا معقداً ، تجاوز المجتمع الضمائر الفردية ، وصار الفرديشعر أكثر فأكثر بأن المجتمع عال عليه ، ولكن ، ان نويد المجتمع هو ـ من جهة ـ ان نريد شيئاً يتجاوزنا ، ومن جهة اخرى معناه أن نريد أنفسناً . ونحن لا نريد الخروج عن الجماعة ، إلَّا إذا شئنا أن تتوقف عن أن نكون ناساً . ولست أدرى أن كانت المدنية قد زودتنا عزيدمن السعادة وفهذا أمر لايهم ، اغا المؤكد أنه منذ أن تحضرنا ، فأننا لا نستطيع أن نتخلي عن المدنية ، إلَّا أن شئنا التخلي عن أنفسنا. والسؤال الوحيد الذي يمكن أن يقوم بالنسبة الى الانسان ليس هوأن يعرف : هل يستطيع ان يعيش خارج المجتمع ، بل في أي مجتمع يريد أن يعيش . ومن هنا يفسر بسهولة كيف أن المجتمع ، في الوقت الذي يكون فيه غاية تتجاوزنا ، يمكن أن يبدو لناشيئاً حسناً ومرغوباً فيه ، لأنه وثيق الصلة بكل أنسجة وجودنا ، وتبعاً لذلك يبدّى عن الخصائص الجوهرية التي تعرّفناها في الغايات الأخلاقية ، ( في و مضبطة الجمعية الفرنسية للفلسفة ، ابريل سنة ١٩٠٦ ص ١٣١ وما يتلوها) .

## مراجع

- J. Duvignaud: Durkheim, sa vie, son œuvre. Paris, 1965.
- C. Bouglé: Bilan de la sociologie française contemporaine. Paris, 1936.
- R. Lacombre: Laméthodesociologique de Durkheim. Paris, 1926.
- H. Alpert: Emile Durkheim and his Sociology. New York, 1934.

لا يعطينا معرفة مطلقة، والفيزياء في تغير مستمر، لانها اذا صارت غير متفقة مع ظواهر التجربة، فمن الواجب استبدال غيرها بها. ولا يوجد في الفيزياء دقة رياضية كها يتوهم بعض الوضعيين المتعصبين للعلوم الدقيقة. والفيزيائي انما يعمل بفروض، والفرض في الفيزياء ليس حقيقة يقينية، والنظرية الجيدة في الفيزياء ليست تلك التي تفسر الظواهر في الواقع، بل هي تلك التي تمثل مجموعة من القوانين التجريبية في نسق محكم.

وفي النظرية الفيزيائية أربع عمليات أساسية:

١ ـ تعريف وقياس المقادير الفيزيائية،

۲ ـ اختيار الفروض،

٣ ـ النمو الرياضي للنظرية الفيزيائية،

٤ ـ مقارنة النظرية بالتجربة.

وبالنسبة الى النظرية الفيزيائية فإن المعيار الوحيد لصحتها هو اتفاقها مع التجربة. ورد القوانين الفيزيائية الى نظرية إنما يقصد منه الاقتصاد في الفكر الذي دعا اليه ارنست ماخ. لكن دوهم يزيد عليه فيقول: وانالنظرية ليست مجرد تمثيل اقتصادي للقوانين التجريبية، بل هي أيضاً تصنيف لهذه القوانين، وحيث يسود النظام يجرّ معه الجمال. فالنظرية لا تقتصر على جعل مجموع القوانين الفيزيائية التي تمثلها \_ أسهل في المعالجة وأيسر وأنفع، بل تجمله أيضاً أجل» (الكتاب نفسه ص ٢٨ ـ ٢٩).

ويحاول دوهم أن يطامن ادعاءات النظريات الفيزيائية من حيث تزعم أنها تفسير حقيقي للظواهر. فيقول: وان الباقي الخصب في المذاهب الفيزيائية هو العمل المنطقي الذي به وصلت الى تصنيف عدد كبير من القوانين تصنيفاً طبيعياً باستنباطها كلها من بضعة مبادىء. والعقيم الزائل فيها هو السعي لتفسير هذه المبادىء ابتغاء ربطها بافتراضات تتعلق بالحقائق الواقعية التي تتستر وراء المظاهر المحسوسة ، (الكتاب نفسه ص ٧٥ ـ ٨٥).

## ٢ ـ الكفاح ضد ارجاع الكيف الى الكم:

كذلك يتميز نقد دوهم للعلم بكفاحه ضد النزعة العارمة التي ظهرت في النصف الثاني من القرن التاسع وأوائل هذا القرن ـ النزعة الى رد ما هو كيفي الى ما هو

- G. Gurvitch: La vocation actuelle de la sociologie, 2 tomes, Paris, 1957.
- Emile Durkheim, 1858- 1917, edit. by Kurt H. Wolff, Collection of Essays, Ohio University Press, Colombus, 1960.

دوهسم

#### Pierre Duhem

فيزيائي فرنسي، باحث في فلسفة العلوم ومناهجها، خصوصاً في فلسفة الفيزياء، وله كتاب جامع عظيم في تاريخ النظريات الكونية بعنوان: دنظام العالم من أفلاطون حتى كوبرنيقوس، وكان مقدراً له أن يظهر في ١٧ مجلداً، لكنه لم يستطع أن يتم منه غير خسة مجلدات .

ولسد في باريس سنة ١٨٦١، وفي مدارسها درس وفي سن الخامسة والعشرين نشر كتاباً مهمًا عن الديناميكا الحرارية. وفي سنة ١٨٨٧ عبن في جامعة ليل Lille وقام بتدريس الديناميكا الحرارية والمرونة وعلم الصوت. وفي سنة ١٨٩٣ نقل الى رن Rennes، وفي سنة ١٨٩٥، نقل الى بوردو أستاذاً لكرسي، واستمر في هذا المنصب حتى وفاته في سنة ١٩٩٦.

آراؤه

كان دوهم كاثوليكي النزعة، لكنه سار في نفس تيار نقد العلم، وخصوصاً الفيزياء، الذي اشتد في فرنسا منذ أيام بوترو ومروراً ببوانكاريه وبرجسون ولوروا. وهو يهدف من نقد العلم الى تعيين حدوده.

### ١ - نقد الفيزياء:

أهم كتاب له في مجال نقد العلم هو كتابه: والنظرية الفيزيائية: موضوعها وتركيبها، (باريس سنة ١٩٠٦).

يقول دوهم في نقد الفيزياء: وان النظرية الفيزيائية اليست تفسيراً، انها نظام من القضايا الرياضية المستنبطة من عدد قليل من المبادى، وتهدف الى تمثيل مجموع من القوانين التجريبية على أبسط واكمل وأدق نحو ممكنه. والنظرية الفيزيائية: موضوعها وتركيبها، ص ٢٦). والعلم

volumes, Paris, 1913 - 17;8 vols. 1913 - 1938.

- L'Evolution de la mécanique, 1903.
- Les Origines de la statique, 1950-6.
- Etudes sur Léonard de Vinci, Ceux qu'il alus, et ceux qui l'ont Paris 1906 12.

#### مسراجسع

- H. P. Duhem: Un savan Français, Pierre Duhem, Paris, 1936.
- I. de Launay: « Pierre Duhem » en Revue des Deux mondes (1918), pp. 363 96.
- E. « Picard: La vie et l'œuvrede Pierre Duhem , Paris, 1922.
- Abel Rey: «La philosophie scientifique de Pierre Duhem» en Revue de Métaphysique et de Morale, vol, 12 (1904), P. P. 699 - 744.

#### ديالكتيك

الكلمة اليونانية διαλεκτική معناها اللغوي فن الحوار والمناقشة، خصوصا بواسطة السؤال والجواب رأفلاطون: «السياسة، ٣٤ هـ، الـخ). وقد استعملها برمنيذس الايلي للدلالة على نوع من الحجاج يقوم على افتراض ماذا عسى أن يحدث لو أن قضية معطاة على أنها صحيحة قد أنكرت. وعنده أن «ما هو موجود» موجود»، ووما ليس بموجود»: فلو أنكرنا هاتين القضيتين لكان هناك «شيء آخر»، وما دام لا يوجد إلا «ما هو موجود» فقد ثبت فساد إنكار هاتين القضيتين، ولهذا لا يوجد وتغيره، إذ كل وتغيره يقتضي «غيرا»، ولا يوجد أي يوجد أي

ثم جاء أفلاطون من بعده فاستعمل نوعين من الديالكتيك: الديالكتيك الصاعد، وهو طريقه للصعود من المحسوس إلى المعقول،.. والديالكتيك النازل، ويقوم في

كميّ، خصوصاً في علم الحياة وعلم النفس. ذلك أن الكم يتعلق بما له اجزاء بعضها خارج بعض. أما في الكيف فالأمر بخلاف ذلك. إن الجمع في الكم يؤدي الى شيء جديد له خصائص غير تلك الموجودة في الأفراد. اجمع في مؤتمر كبير من شئت من المهندسين الأردياء، فإنك لن تظفر منهم مجتمعين بنظير لأرخيدس أو لاجرانج لمن تعول بأية حال من الحوال الجمع الى كيف. ان للكيف شدة ، لكنها ليست احوال الجمع الى كيف. ان للكيف شدة ، لكنها ليست ناتجة عن جم أو كثرة عددية.

## ٣ ـ الوقائع والقوانين:

الواقعة معطاة في التجربة، أما القانون فمن عمل العقل. وهو شديد التعقيد يستبدل برواية الوقائع العينية حكمًا مجرداً رمزياً. والتجربة في الفيزياء ليست مجرد مشاهدة لمجموع من الوقائع، بل هي أيضاً ترجمة لهذه الوقائع إلى لغة رمزية بواسطة قواعد مستعارة من النظريات الفيزيائية. والتجربة في الفيزياء أقل يقيناً، لكنها أدق واشمل تفصيلاً من المشاهدة غير العلمية للواقعة.

ان القانون الفيزيائي لبس نسخة من الواقع المعطى، بل هبو بالأحرى من خلق العقل. والقوانين الفيزيائية تتغير باستمرار. يقول دوهم: «القانون في الفيزياء علاقة رمزية يقتضي تطبيقها على الواقع العيني أن يعرف المرء ويقر بجموع من النظريات، (الكتاب نفسه ص ٢٧٤).

والفيزيائي لا يختار الفروض اعتباطاً. والواقع - في نظر دوهم - ان الفيزيائي لا يختار الفرض الذي يقيم عليه النظرية، انه لا يختاره، كها أن الزهرة لا تختار حبة اللقاح التي تخصبها، بل تكتفي بأن تفتح تويجها بكل اتساعه للنسيم أو للحشرة التي تحمل الغبار المولد للثمرة. كذلك العالم الفيزيائي يقتصر على فتح فكره: بالانتباه والتأمل للفكرة التي يجبأن تختمر في فكره بدون أرادته وجهده (الكتاب نفسه ص ٤٤٢).

### مؤلفاتسه

- La Théorie physique: son objet et sa structure. Paris, Chevalier et Vuibert, 1906.
- Le système du monde: de Platon a Copernic, 5

الاستنباط العقلي للصور الافلاطونية. والديالكتيك الأول، يستخدم والقسمة، ووالتركيب، وهما وجهان لعملية واحدة. وهذا الديالكتيك يسمح بالانتقال من الكثرة إلى الوحدة، إذ ينتقل من الجزئيات الي الكلي الذي هو أصلها وأساسها.

أما الديالكتيك النازل، أي الاستنباط العقلي فيمكننا من التمييز بين والصوره (أو المثل).

وعن طريق هذا الديالكتيك يمكن تصنيف الأشياء وفقاً للصور، ويمكن المناقشة عن طريق الأسئلة والأجوية (والسياسة، ٣٤٥ د). والديالكتيك وهو مفتاح كل تركيب العلم، (٣٤٥ هـ). وبه يمكن بيان العلاقات أو الاضافات بين الصور (محاورة والسوفسطائي،). وصاحب الديالكتيك يستطيع أن يرى الحقيقة ككل، وأن يضع علاقات بين أجزائها المختلفة (والسياسة، ٣٤٥ هـ). وإنَّ صاحب الديالكتيك هو من عنده نظرة شاملة للمجموع، وغير الديالكتيكي ليس عنده نظرة المالمة للمجموع، وغير الديالكتيكي ليس عنده وهو ذروة الدراسات، ولا يوجد موضوع للمعرفة أسمى منه، وفيه تبلغ الدراسة هدفها (٣٤٥ هـ).

وعكس هذا تماما يقرر أرسطو: إذ هو يضع الديالكتيك في مقابل البرهان. ويقول أن والتفكير يكون ديالكتيكيا إذا كان يستند إلى ظنون يقرّ بها عامة، (والطوبيقاء ١٠٠ أ ٣٠ ٣٠). ووالحجج الديالكتيكية هي تلك التي تستند إلى مبادى، مناسبة لكل موضوع، لا إلى الأراء التي يقول بها الذي يجيب. والحجج الديالكتيكية هي تلك التي تستند إلى مقدمات مقر بها عامة، (والسوفسطيقا، ١٦٥ ب١-٣).

ويقرر أرسطو أيضا أن والديالكتيك هو في الوقت نفسه وسيلة للفحص، الأنفن الفحص ليس إنجازا من نوع الهندسة، لكنه إنجاز يمكن المرء اكتسابه، حتى لو لم تكن لديه معرفة، أي يمكن من ليس لديه معرفة أن يفحص من عنده معرفة وأن يمتحنه، إذا سلم له الأخير بأمور ليست مأخوذة من الأشياء التي يعرفها أو من المبادىء الخاصة للموضوع الذي يجري النقاش فيه، وإنما من كل نطاق النتائج المترتبة على الموضوع الذي يمكن المرء أن يعرفه دون أن يعرف نظريته ولكنه أذا لم يعرفه فهر ملزم بأن يجهل نظريته. ولهذا فإن فن الفحص لا يقوم في معرفة بأن يجهل نظريته.

أي موضوع محدّد، ولهذا السبب فإنه يشتغل في كل شيء، لأن كل نظرية لشيء ما تستخدم أيضا مبادىء مشتركة. ولهذا فإن كل انسان، حتى الهواة، يستخدم الديالكتيك على نحو ماه (والسوفسطيقاء ١٧٧ أ ٢٣ـ٣٣).

وبالجملة، فإن الديالكتيك عند أرسطو، شكل غير برهاني للمعرفة، وهو ومظهر فلسفة وليس معرفة يقينية، ولا الفلسفة نفسها. ومن هنا فإنه في نظره نوع من الجدل، وليس من العلم، وهو احتمال، وليس يقينا، وهو واستقراء وليس وبرهاناه أي حجة يقينية. ولهذا نرى أرسطو يذهب أحيانا إلى نعت الديالكتيك بأنه معرفة احتمالية، ظنية.

لكن الافلاطونية المحدثة، خصوصا أفلوطين، أعادت إلى الديالكتيك المكانة التي كانت له عند أفلاطون.

وفي العصر الوسيط استخدم اللفظ dialectica مساويا للمنطق تماما، وصار أحد ثلاثة الفنون الحرة Trivium، وهي: النحو، والخطابة، والديالكتيك. وبهذه المثابة كان يتعلق بالمنهج، لا بالحقيقة الواقعية.

وفي القرن الثامن عشر في أوروبا عاد للديالكتيك معناه الذي كان له عند أرسطو، خصوصا عند كنت الذي نعته بأنه ومنطق الظاهر، Logik des Scheins وذلك إذا جعل المرء من المنطق الذي هو قانون للحكم على الحقيقة الشكلية أورغانن أي ينبوعا للمعرفة المادية. ومثل هذا الديالكتيك هو وفن سوفسطائي، (ونقد العقل المحض، المنطق المتعالى، المقدمة ٣ ط١ ص ١١٣ وما يليها).

والقسم الثاني من المنطق المتعالي يسمى والديالكتيك المتعالية، وفيه ينقد الذهن والعقل في استخدامهما المتجاوز لطاقتيهما وحدودهما.

لكن يجب علينا أن ننبذ الديالكتيك بوصفه «منطق الظاهر» وبدلا منه نقوم بنقد هذا «الظاهر» وهذا النقد هو بمثابة عملية وتبطهره الكشف عن «ظاهر» الاحكمام المتعالي هي الكشف عن «ظاهر» الاحكمام المتعالية، حتى لا ننخدع بها. إنه ينقد الأمور الظاهرية التي لا تصدر عن المنطق ولا عن التجربة، وإنما عن العقل حين يدّعي تجاوز الحدود التي فرضتها التجربة، تلك الحدود التي بينها كنت في باب والحساسية المتعالية، من كتاب ونقد العقل المحض»... من أجل أن يعرف بقواه

- Eduard von Hartmann: Ueber die dialektisihe Methode. Berlin, 1868.

- Jonas Cohn: Theorie der Dialektik. Leipzig, 1923.
- Siegfried Marck: Die Dialektik in der philosophie der Gegenwart, 2 vols. Tubingen, 1929-31.
- John M.E. Mc taggart: Studies in hegelian Dialectic. Cambridge, 1896.

### ديكسارت

#### René Descartes

فيلسوف فرنسي كبير ويعد رائد الفلسفة في العصر الحديث، وفي الوقت نفسه كان رياضياً ممتازاً، ابتكر الهندسة التحليلية.

ولد ديكارت في ٣١ مارس سنة ١٥٩٥ بمدينة لاهيه La Haye وهي مدينة صغيرة في اقليم التورين La Touraine غربي فرنسا. وكان أبوه جواشيم ديكارت Joachim Descartes (عاصمة اقليم بريتاني في شمال غربي فرنسا).

وفي سنة ١٦٠٦ دخل مدرسة لافلش La Flèche الملكية التي كان يديرها اليسوعيون. وهو يسروي لنا في القسم الأول من كتابه ومقال في المنهج، ذكرياته الدراسية عن تلك الفترة، وكيف بدأ يفكر في إيجاد معرفة بقينية تشابه المعرفة التي تقدمها العلوم الرياضية.

وفي سنة ١٦٦٤ ترك مدرسة لافلش هذه. وفي سنة ١٦١٦ حصل على البكالوريا وعلى ليسانس في القانون من مدينة بواتييه Poitiers.

وفي سنة ١٦٦٨ سافر الى هولندا وانخرط في جيش موريس دي نساو Maurice de Nassau لكنه لم يشترك في أي قتال.

وفي شهر نوفعبر سنة ١٩٩٨ التقى بشخصية سيكون لها تأثير حاسم في تطور فكر ديكارت، ونعني بها بكمن Isaac Beeckman وكان قد حصل على الليسانس والدكتوراه في الطب من جامعة كاين Caen (شمالي فرنسا). وفي الوقت نفسه كان

هو الخاصة ووفقا لمبادئه الخاصة: العالم، والنفس، والله.

وقد جعل هيجل من الديالكتيك منهج فلسفته. ومفاده عنده أن كل فكرة تنطوي على تناقض باطن. فمثلا: الوجود يعني اثبات وجود ونفي وجود آخر، فوجود التفاحة هو إيجاب لوجود هذه الثمرة، ونفي لكونها أية ثمرة أخرى. ولهذا ينبغي أن نقول عن الموجود أنه موجود ولا موجود معا، ومعني هذا أنه متغير فالوجود: موضوع، وففي وجود آخر: نقيض موضوع، والموجود المتغير: مركب موضوع. وهكذا تسير الحقيقة الواقعية من موضوع دهكذا بسير الحقيقة الواقعية من موضوع منها هو مركب الموضوع synthèse ويستمر الأمر، فيصبح مركب الموضوع موضوع، ومن كليهها الموضوع موضوع، ومن كليهها يتكون من جديد مركب موضوع وهكذا باستمرار.

والديالكتيك هو اذن العملية التي تمكن من النطور ومن نضوج الحقيقة الواقعية.

وللديالكتيك عند هيجل نوعان: ديالكتيك تاريخي، وديالكتيك وجودي (أنطولوجي). النوع الأول ينظهر في تطور الحياة والنظم: فبعض أشكال الحياة أو النظم ينطوي على تناقض باطن، لأنها محتوم عليها أن تتجنب الغرض الذي من أجله وضعت مثل العلاقة بين السيد والعبد، أو لأن من المحتوم عليها أن تولد نزاعا باطنا بين أحوال مختلفة مهمة على السواء من أجل تحقيق الغرض منها، كها هي الحال في المدينة Polis اليونائية، فأمثال هذه الأشكال مقيض لها أن تزول لتحل علها غيرها. وهذا الديالكتيك التاريخي يبدأ من القول بأن غرضاً ما يسعى اليه، وان لم يتحقق بعد. والتنازع بين الغرض وبين الواقع الفعلي بقود إلى تحطيم الواقع الفعلي وإحلال واقع آخر مكانه.

أما الديالكتيك الوجودي (الانطولوجي) فبدأ من قاعدة أن معيارا ما، نحدده ببعض الخواص، قد تحقق، وهو يتحرك خلال تصورات غتلفة لهذا المعيار نحو مزيد من الأشكال المناسبة. فمثلا بالنسبة إلى الوعي أو الشعور: نحن نبدأ من قاعدة أن هناك معرفة، وأن المعرفة إنجاز. لكن معرفتنا عن هذا المعيار قاصرة واجمالية. فنتوسع فيها وننتقل من المعرفة الحسية إلى معرفة عقلية مقابلة لها، وهكذا باستمرار.

### مراجع

على اطلاع واسع بالتقدم العلمي في أوروبا، وكان ينزع الى التفسير الآلي للظواهر الطبيعية وهذه الآلية هي التي أشارت حماسة ديكارت. واليه اهدى ديكارت بعض دراساته الأولى ورسالة صغيرة عن الموسيقى (سنة ١٦١٨). لكنها ما لبنا أن دب بينها الخلاف.

وفي أبريل سنة ١٦١٩ غادر هولندا وتنوجه الى الدانمارك، ومن ثم انتقبل الى المانيا وانخرط في جيش الدوق مكسمليان البافاري.

وفي ١٠ نوفمبر كان في نواحي مدينة اولم الله وقد (جنوبي المانيا) حيث سكن في غرفة تتوسطها مدفأة، وقد أطلق عليها ديكارت ومؤرخوه اسم ومدفأة ديكارت poèle وفي هذه الغرفة، في يوم ١٠ نوفمبر ، خدثت له رؤيا عجيبة هي رؤيا علم رياضي وفي نفس الليلة حلم ثلاثة أحلام فسرها بأنها دعوة له لانشاء وعلم مدهش -sci ثلاثة أحلام فسرها بأنها دعوة له لانشاء وعلم مدهش وارت entia mirabilis بندر بأن يجبح الى كنيسة نوتردام دي لورت N. D. de Lorette ميقوم به فيها بعد من إيجاد بعض الرموز (مثل الأسّ) سيقوم به فيها بعد من إيجاد بعض الرموز (مثل الأسّ) والمزج بين الجبر والهندسة عما أدى به الى وضع أساس المخدسة التحليلية.

وهذا الشعور برسالته الجديدة دعاه الى ترك الخدمة العسكرية، وراح يتجول في شمال المانيا ومن هناك الى هولندا، ثم قفل عائداً الى فرنسا في سنة ١٦٢٧، حيث الحذ يرتب بعض شؤونه الأسرية، عما وفر له مبلغاً من المال جعله في غنى عن كسب معاشه بالعمل. وارتحل الى ايطاليا. ثم عاد الى فرنسا في سنة ١٦٧٥ وظل طوال عامين يقضي في ربوعها، خصوصاً في باريس، حياته بين البحث العلمي والحياة الاجتماعية. فيدخل الصالونات، ويشترك في مبارزات من أجل نساه، ويجتمع الى أهل العلم مثل الأبيه مرسن أجل نساه، ويجتمع الى أهل العلم مثل الأبيه مرسن وكان مرسن على صلات وثيقة نشطة مع علمية مشهورة، وكان مرسن على صلات وثيقة نشطة مع كبار علماء عصره ويتولى ابلاغ البعض بأبحاث البعض كبار حتى دعى دصندوق بريد علماء أوروبا!ه.

وفي إحدى المرات حضر في منزل القاصدالبابوي، عاضرة لرجل يدعى شاندو Chandaux (شنق في سنة ١٦٣١ بتهمة التزوير). هاجم فيها هذا الرجل فلسفة

أرسطو. فألقى ديكارت كلمة ردِّ فيها على هذا الرجل، وطالب بأن يقوم العلم على اليقين. وكان من بين الحاضرين بير دي بريل Pierre de Berulle رئيس جماعة الاوراتوار ومعانته وقد أعجب بديكارت. وكان عليه من أجل ذلك أن يلتزم الخلوة والهدوء في الريف. فسافر إلى إقليم بريتاني (شمالي فرنسا) حيث أمضى شتاء ١٩٢٧ ـ ١٩٢٨. لكنه سرعان ما تبين له أن جو فرنسا لا يلائمه في مشروعه هذا، فاستقر عزمه على الرحيل إلى هولندا، حيث الظروف أكثر ملاءمة للبحث العلمي. فسافر إلى هولندا في ربيع سنة ملاءمة للبحث العلمي. فسافر إلى هولندا في ربيع سنة كان قد شرع في تأليف كتابه: وقواعد لهداية العقل، وهو كتاب لم يتمه أبداً، وقد نشر بعد وفاته.

ومع ذلك لم يستقر به المقام في بلد بعينه من بلاد بعينه من بلاد بحوندا، بل نجده يغير مقامه من فرانكر Francker الى Sandport الى Deventer الى Egmond de الى Emdegeest الى Hardenwijk الى Baillet حتى قال عنه صاحب أوفى ترجمة عنه وهو الى ان مقامه في هولندا كان أقل استقراراً من مقام بني اسرائيل في القفار العربية.

وفي سنة ١٦٢٩ انشأ في دراسة الشهب والنيازك météores.

وفي سنة ١٦٣١ ـ وكان جوليوس Golius قد اقترح عليه حل المسألة التي وضعها بيبس الرومي Pappus استطاع ديكارت أن يكتشف مبادىء الهندسة التحليلية: واشتغل بعلم البصريات Optique.

وفي سنة ١٦٣٣ فرغ من كتابه: وبحث في العالم أو في النوره ويطلق عليه الآن اسم وبحث في الانسان النوره ويطلق عليه الآن اسم وبحث في الانسان تتحرك. وحدث في ٢٧ يونيو سنة ١٦٣٣ أن أصدر الديوان المقدس البابوي في روما قراراً بادانة كتاب جاليلو. الموسوم بعنوان و Massimi sistemi والذي قال فيه بأن الأرض تتحرك حول الشمس وكان هذا الكتاب قد صدر في سنة ١٦٣٣. وفي نوفمبر سنة ١٦٣٣ علم ديكارت بهذا القرار البابوي، فلم ينشر هذا الكتاب إلا بعد وفاة ديكارت. وموقف ديكارت هذا يرجع الى طلبه للعافية، وعدم رغبته في الوقوع في منازعات مع الكنيسة أو السلطة بوجه عام. وقد كتب الى منازعات مع الكنيسة أو السلطة بوجه عام. وقد كتب الى

Pollat في سنة ١٦٤٤ رسالة يقول فيها: وليس من طباعي ا ان أيحر ضد التياره.

ودعاه اضطراره الى العدول عن نشر كتاب: «بحث في العالم...الى تأليف ثلاث رسائل مستقلة:

١- الأولى عن «Dioptrique» وفيها يبحث في مشاكل انكسار الضوء، ويكتشف فيها ما عرف باسم قانون اسئل Snell's Law والواقع ان ديكارت اكتشف هذا القانون مستقلاً عن اسئل.

### ٧\_ والثانية في والشهب، Les Météores

٣ـ والثالثة في والهندسة، وفيها وضع أسس ما سمي
 فيها بعد باسم والهندسة التحليلية،

والى جانب هذه الرسائل الثلاث نشر كتابه الشهير، ومقال في المنبج، وقد كتبه ديكارت بالفرنسية، بعكس كتبه الأخرى فقد كتبها باللاتينية، وذلك ابتغاء نشر هذا المنبح في عامة أوساط الناس. وقد كتبه ديكارت بأسلوب مشرق من السهل المعتنع الواضح، حتى قال عنه في رسالة الى احد اليسوعين انه من السهولة بحيث يفهمه الجميع حتى النساء! ويقول أيضاً في رسالة الى مرسن انه عنونه بعنوان النساء! ويقول أيضاً في رسالة الى مرسن انه عنونه بعنوان هو المنبح، بل فقط أن يتكلم عنه.

وقد نشر ديكارت هذه الرسائل الثلاث و «المقال في المنجه كلها معاً في مجلد واحد، وبدون اسم المؤلف، وذلك في يوم ٨ يونيو سنة ١٦٣٧، عند الناشر Jean في مدينة ليدن Leiden (هولندا).

ومن سنة ١٦٣٧ حتى سنة ١٦٤١ كان ديكارت يقيم خصوصاً في Sandpoort ودعا لتقيم معه خادمته هيلانة Hèléne التي انجب منها قبل ذلك في سنة ١٦٣٥. وقد ماتت هذه البنت غير الشرعية في سبتمبر سنة ١٦٤٠، فحزن عليها حزناً بالغاً. وبعد ذلك بشهر توفي أبوه وكان آنذاك عميداً لبرلمان بريتاني، وسنه آنذاك ٧٨ سنة.

وفي ١١ مارس سنة ١٦٤١ أقام ديكارت في قصر اندخيست Endegeest وكان قصراً صغيراً عاطاً بحديقة جميلة، وفيه استقبل الكثير من أصدقائه.

ودخـل ديكارت في مساجلات حـارّة مـع بعض

مشاهير علماء هصره: مع فرما Fermat الرياضي العظيم، بشأن المماسّات tangentes ، \_ ومع Plemplus بشأن حركة القلب ، \_ وناصر Waessener ضد Stampioen .

وفي سنة ١٦٤١ أصدر كتابه و وتأملات في الفلسفة الأولى، عند الناشر Saly في باريس، والحق به ست سلاسل من الاعتراضات التي كان قد وجهها اليه Caterus و Mersenne وجاسندي Mersenne وغيرهم من الفلاسفة والرياضيين واللاهوتيين الذين كانوا يجتمعون عند مرسن ـ مرفقة باجابات ديكارت عنها . . . وقد صدرت الطبعة الثانية من هذا الكتاب في سنة ١٦٤٢ في هولندا، عند الناشر المشهور Louis في السلسلة السابعة من الاعتراضات وهي التي وجهها السلسلة السابعة من ديكارت عليها ورسالة الى الأب Dinct . على رد

وحاول ديكارت أن يظفر بموافقة السوربون (كلية اللاهوت) على كتابه والتأملات. لكن عبثاً. وفي نفس الوقت صار هدفاً لهجوم شديد من جانب اليسوعين ومن ذا الذي نجا من هجوم اليسوعين، وهم الخصوم الألداء لكل مفكر! كذلك هاجمه اللاهوتيون الهولنديون بعنف بالغ، وكان أشدهم وطأة عليه لاهوتي يدعى جلبرت فوتس Gilbert Voets أستاذ اللاهوت في جامعة أوترخت. فإنه هاجم تلميذ ديكارت وهو Regius وهاجم ديكارت نفسه، واحتكم الى مجلس مدينة أوترخت، فأصدر مذكرة ضد ديكارت وتلميذه. هنالك انبرى ديكارت للدفاع عن نفسه ومذهبه برسالة بعنوان: «رسالة فأصرها سنة ١٦٤٣، لكن مجلس مدينة أوترخت أعطى نشرها سنة ١٦٤٣، لكن مجلس مدينة أوترخت أعطى نفروننخن ضد ديكارت، فاستعان هذا الأخبر بجامعة خروننخن Groningen الني ساندت ديكارت.

لكن على الرغم من هذه المشاحنات، أصدر ديكارت في سنة ١٦٤٤ كتابه الرئيسي في الفلسفة بعنوان: همادىء الفلسفة، عند الناشر لويس الزفير في امستردام، وهو يتألف من أربعة أقسام عرض فيها جماع آرائه الفلسفية والعلمية.

وفي سنة ١٦٤٧ عادت المنازعات بين ديكارت واللاهوتين الهولندين فاشتعلت من جديد، وكان من أبرز

هؤلاء الأحرين Revius و Triglandius من جامعة ليدن Leiden واحتدم النزاع عنيفاً الى حد ان اضطر امير أورانج الى التدخل من أجل اسكات خصوم ديكارت، الذي كان قد ردّ عليهم برسالة عنوانها: درسالة الى مديري جامعة ليدنه. وتضايق ديكارت من هذا الجو المحموم، ففكر في ترك هولندا الى فرنسا. فسافر الى باريس في سنة ١٩٤٧، وسنة ١٩٤٨ حيث قابل عدداً من أعلام العلماء والفلاسفة، منهم رويرفال الرياضي، وهوبز الفيلسوف الانكليزي وجاسندي، والعبقري الشاب بليز بسكال. وقد زعم ديكارت أنه هو الذي أشار عليه بالقيام بتجارب عن الخلاء.

وفي سنة ١٦٤٧ قام ديكارت بنشر وتنقيح ترجمة فرنسية لكتابه والتأملات، قام بها دوق لوين duc de Luyncs و Clerselier، ثم ترجمة فرنسية لكتابه ومبادىء الفلسفة، قام بها Abbé Picot وأضاف اليها رسالة على هيئة مقدمة.

ومنذ سنة ١٦٤٥ كان ديكارت في مراسلات مع اليصابت أميرة بوهيميا، تدور حول الأخلاق، ومن هذه المراسلات نشأ كتابه وانفعالات النفس، Les Passions de المراسلات نشأ كتابه والذي صدر في سنة ١٦٤٩، وكان آخر كتاب أصدره ديكارت ابان حياته.

ودعته ملكة السويد، Christine الى زيارتها، فسافر الى السويد في اكتوبر سنة ١٦٤٩ ، وطلبت اليه الملكة أن يؤلف أشعاراً لرقص أقامته بمناصبة معاهدة وستفاليا.

وفي نهاية شهر يناير سنة ١٦٥٠ أصيب بنزلة برد وهو في طريقه الى قصر الملكة حيث دعته للقائها، وفي ٢ فبراير تحولت نزلة البرد الى التهاب رئوي Pneumonie. وفي صباح يوم ١١ فبراير سنة ١٦٥٠ توفي ديكارت. ودفن في الرشده!! ثم نقل جثمانه ـ مشوّها تماماً الى فرنسا في سنة الرشده!! ثم نقل جثمانه ـ مشوّها تماماً الى فرنسا في سنة دي بريه (الواقعة في شارعي سان جرمان ورن Rennes في بريه (الواقعة في شارعي سان جرمان ورن Rennes في كابلة قريبة من الكورس على كين الداخل. وكان قد دفن في فرنسا أولاً في كنيسة سانت جمفياف سنة ١٦٦٧ ، وفي سنة ١٧٩١ طالب بعض رجال الثورة الفرنسية بنقيل رفاته الى البانتيون (مقبرة رفاته الى البانتيون (مقبرة رفاته الى البانتيون (مقبرة

العظهاء في باريس) لكن لم يتم شيء من هذا بسبب اعتراض أحد النواب. وأخيراً تم نقله الى مرقده الحالي في سنة ١٨١٩.

#### فلسفسته

استهدف ديكارت في تفكيره تحقيق ثلاثة أمور:

١- ايجاد علم يقيني فيه من اليقين بقدر ما في العلوم الرياضية، بدلاً من العلم الواصل الينا من العصر الوسيط الإسكلائي.

٢ ـ تطبيق هذا العلم اليقيني تطبيقاً عملياً يمكن
 الناس ومن أن يصيروا بمثابة سادة ومالكين للطبيعة».

٣ـ تحديد العلاقة بين هذا العلم وبين الموجوده الأعلى، أي الله، وذلك بإيجاد ميتافيزيقا تتكفل بحل المشاكل القائمة بين الدين والعلم.

## أ ـ قواعد المنهج

والغابة الأولى تتحقق بإيجاد منهج علمي دقيق. وهذا ما عرضه ديكارت في كتابه : ومقال في المنهج، ووقواعد لهداية العقلء.

كان ديكارت بقطرته مولماً بالرياضيات، ولهذا لم يستهوه عا تعلمه في مدرسة لافلش إلا الرياضيات، لأنه وجد فيها من اليقين ما لم يجده في سائر العلوم. لقد درس دمن بين اقسام الفلسفة: المنطق، ومن بين الرياضيات: تحليل القدماء وجبر المحدثين، لكنه لم ير في المنطق فائدة تذكر، لأن هذا العلم يقتصر على أن يستجلي من مقدمات نتائج متضمنة فيها من قبل. أنه اذن يفسر العلم دون أن يزيد فيه شيئاً. أما التحليل الهندسي والتحليل الجبري فلها شأن آخر.

أما التحليل فقد قصد منه القدماء وسيلة للاكتشاف، أوضحها بيبس الرومي Pappus هكذا: والتحليل هو طريق يبدأ بما نبحث عنه كها لو كنا سلمنا به ويؤدي به بواسطة النتائج المستخلصة من هذا، الى شيء يسلّم به فعلًا. اننا في التحليل، بتسليمنا بماهو مطلوب، نسعى الى معرفة ما عسى أن يستنبط هذا المطلوب منه، ثم ماذا يستنبط من هذا الاخير، حتى نجد، بهذا السير

الى الخلف، شيئاً معلوماً أو مبدأً من المبادىء. وطريقة السير هذه نسميها «التحليل» أو «الحـل»، وكأنسا نعني بهذا: الحل في اتجاه عكسي».

واذن فالتحليل يقوم في ارجاع المطلوب، بواسطة التقسيم، الى مطلوب آخر أبسط، ونستمر هكذا حتى نصل الى قضية معترف بصحتها أما لأنه سبق الباتها أو وقد تطور على يد فييت Viète، فإنه يقوم على وضع علامات ورموز بدلاً من المقادير وأن يستنتج من العلاقات بين العلامات. وقبل فييت كان الرياضيون لا يعملون إلا على الاعداد، وفقط المجهول وأشه هو الذي كان يرمز إليه الاعداد، وفقط المجهول وأشه هو الذي كان يرمز إليه بحروف. فجاء فييت واستخدم الرموز لكل الكميات، بحروف. فجاء فييت واستخدم الرموز لكل الكميات، الرموز لها. وبهذا جعل من التحليل الجبري وسيلة أسرع وأقوى من تحليل المهندسين الأقدمين الذين كانوا يلتزمون العمل بواسطة الأشكال المرسومة.

ومن هذا التقدم في الرياضيات استخلص ديكارت منهجه الذي أراغ الى تطبيقه في كل العلوم،

هذا المنهج يقوم أولاً على القواعد الأربع التالية:

والأولى هي ألا أقبل أي شيء على أنه حقيقي إلا إذا تبيّنت أنه كذلك بيقين: أعني أن أعنى بتجنب الاندفاع واستباق الحكم وألا أدرج في احكامي إلا ما يتجل لعقلي بوضوح وتميّز بحيث لا تسنح لي أية فرصة لوضعه موضع الشك.

والشانية هي أن أقـوم بتقسيم كــل واحــدة من الصعوبات التي أفحصها الى الأجزاء التي يمكن أن تقسّم اليها والتي يحتاج اليها من اجل حلّها على أحسن وجه.

والثالثة هي أن أسوق أفكاري وفقاً لترتيب، وذلك بالابتداء بالأمور الأكثر بساطة، وسهولة في المعرفة لأصاعد منها شيئاً فشيئاً ودرجة فدرجة حتى أبلغ معرفة الأمور الأكثر تركيباً، مفترضاً وجود ترتيب حتى بين تلك التي لا يسبق بعضها بعضاً بالطبع.

و (الرابعة) والأخيرة أن أقوم بـاحصاءات تـامة ومراجعات عامة على نحو أتأكد معه انني لم أغفل شيئاً»

( همقال في المنهج عن القسم الثاني، جد ١ ص ٥٨٦ من نشرة ألكييه ، سنة ١٩٦٣، عند الناشر جارنيبه في باريس).

ومعنى القاعدة الأولى أن على الانسان، من اجل بلوغ الحقيقة، ان يتحرر أولاً من كل المعتقدات السابقة، وألا يقبل بعد ذلك على أنه حقيقة إلا ما هو بين للعقل، والأمر يكون بيناً للعقل اذا اتصف بصفتين: الوضوح، والتميز. ويوضح ديكارت معنى هاتين الصفتين في كتابه الأخر: وقواعد لهداية العقل، فيقول ان الأشياء تكون واضحة ومتميزة واذا كانستمن البساطة بحيث لا يستطيع المعقل أن يقسمها الى اشياء أقل بساطة: مثل الشكل، والمتداد، والحركة، الخ. ونحن ننصور سائر الأشياء كأنها مركبات من هذه. هذه الأشياء البسيطة نحن ندركها بالعيان المنازر ، بل بالعقل الواعي المتنبه الذي ولا بالخيال المزور ، بل بالعقل الواعي المتنبه الذي لا يبقى لديه شك فيا يدركه نظراً لوضوحه وتميزه عن غيره. فمعيار الحقيقة إذن هو الوضوح، والتميز. وبهذا تتأمن وحدة العلم (أو المعرفة) أعني في وضوح مبادئه وتميزها.

وتقول القاعدة الثانية انه نظراً الى ان الأشياء التي نبحث فيها هي مركبة غالباً، فإن علينا أن نجزتها الى ما تسمع به من اجزاء بارجاعها، الى ما هو أبسط وأقل غموضاً، كما صرّح بذلك في دقواعد لهداية العقل». فترد هذه الأشياء المركبة الى عدد محدود من العناصر البسيطة هي المبادى، والعناصر الجقيقية. وبالجملة، فإنه من أجل مسألة ما، ينبغي ردها الى عناصر ومعان أبسط.

حتى اذا ما وصل العقل الى هذه العناصر البسيطة صار عليه أن يسلك في اتجاه معاكس للسابق: بأن يبدأ من المبادىء والمعاني البسيطة ويمضي منها الى نشائجها، وينتقل من العناصر الى المركبات فيطلع بذلك على تكوين الأشياء. وهذا ما دعت اليه القاعدة الثالثة. ونجد في كتاب وقواعد هداية العقل، شرحاً لهذه القاعدة فيقول بعد أن ذكر وجوب ارجاع القضايا الأشد غموضاً وتركيباً الى قضايا أقل غموضاً وتركيباً، ان علينا ان دنبداً من هذه الأخيرة ابتغاء الوصول، صعوداً على نفس الدرجات، الى معرفة القضايا الأخرى، وبهذا يحدد يكارت طريقة التقدم في المعرفة: انها من الأبسط الى ما هو أشد تركيباً.

والقاعدة الرابعة لا تفهم إلا بما يقوله في كتابه وقواعد لهداية العقل، حيث يقرر: ومن اجل اتمام العلم، لا بد للفكر أن يستقرى، - بحركة مستمرة غير منقطعة - كل الموضوعات التي تنسب الى الغرض الذي يريد الموصول اليه، وأن يلخصه بعد ذلك في احصاء (تعداد) منهجي وافي، أن هذا الاحصاء أو الاستقراء يتناول اذن كل ما له علاقة بالموضوع الذي نقوم ببحثه.

ومن الواضح ان هذه القواعد الأربع لا تستحق كل تلك الأهمية التي أولاها إياها بعض المؤرخين، فليس فيها جديد يذكر إلا جمعها معاً، لأننا نجدها تفاريق عند كثير من الفلاسفة السابقين : عند أفلاطون وأرسطو وبعض الشكاك اليونانيين، وأوغسطين، والغزالي، الخ.

ومن هنا استحقت سخرية ليبنتس الذي قال عنها «انها تشبه تعليمات كيميائي صنعوي: خذ ما تحتاج اليه، وافعل ما عليك أن تفعله، هنالك تحصل عل ما تريد، («مؤلفات ليبنتس الفلسفية» نشرة جبهرت جـ ٤ ص ٣٢٩ برلين سنة ١٨٧٥ ـ سنة ١٨٩٠).

وديكارت نفسه قد احس بهذا، فقال في القسم الأول من ومقال في المنهجة: وليس غرضي ها هنا أن أعلم المنهج الذي ينبغي على كل امرىء اتباعه من أجل اقتياد عقله على النحو الصحيح، بل فقط أن أبين الطريق الذي سلكته أنا لارشاد عقلية.

وديكارت في القاعدة الرابعة من وقواعد لهداية العقل، يحدد المنهج هكذا: وما افهمه من والمنهج، هو انه مجموع من القواعد اليقينية السهلة، التي بالمراعاة الدقيقة لما يتيقن المر، انه لن يحسب الباطل حقاً وأن يصل الى المعرفة الصحيحة بكل ما هو قادر عليه، دون أن يبدّد جهود عقله في غير طائل منمياً معرفته في تقدم مستمره.

# ب ـ الشك الديكارتي والكوجيتو

وعل كل حال فإن القاعدة الأولى \_ وهي أهمها \_ تعبّر عن الشك الذي سينعت أحياناً بنعت: والشك الديكاري» . وقد عبر عنه ديكارت في التأمل الأول من وتأملاته على النحو التالي:

ومضت عدة سنوات منذ أن لاحظت ان كثيراً من

الأشياء الباطلة كنت أعتقد أبان شببابي أنها صحيحة، ولاحظت أن الشك يعتور كل ما أقمته على أساس هذه الأمور الباطلة، وأنه لا بد أن تأني لحظة في حياتي اشعر فيها بأن كل شيء يجب أن يقلب رأساً على عقب تماماً، وأن أبداً من أساس جديدة، اذا شئت أن أقرر شيئاً راسخاً وباقياً» (ونشرة آدم وتانري) AT جد ٧ ص ١٧).

ويستمر ديكارت في توكيد هذا الشك فيقول: وإني افترض اذن أن كل الأمور التي اشاهدها هي باطلة، وأقنع نفسي بأنه لم يوجد شيء مما تمثله لي ذاكرتي المليشة بالأكاذيب، وأتصور أنه لا يوجد عندي أي حسّ، وأعتقد أن الجسم والشكل والامتداد والحركة والمكان ليست إلا تخيلات من صنع عقلي. فماذا عسى أن يعد حقيقياً؟ ربما أنه لا شيء في العالم يقينيه.

ولكن من يدريني لعل هناك شيئاً مختلفاً عن تلك الاشياء التي حسبتها غير يقينية، شيئاً لا يمكن أبدأ الشك فيه؟ ألا يوجد إله أو قبوة أخبري تصنع في عقلي هذه الأفكار؟ لكن هذا ليس بضروري، فلربما كنت قادراً على انتاجها بنفسى. وأنا أنا على الأقل، ألست شيئاً؟ لكنني قد سبق لي وأنكرت ان لي حسّاً أو جسمًا. بيد أني مع ذلك أتردد، إذ ما الذي ينجم عن هذا؟ هل أنا أعتمد على جسمي وحواسي الى درجة اننى لا يمكن أن كون شيئاً بدونها؟ لكُنني أقنعتُ نفسي بأنه لا يوجد شيء حقيقي في العالم، وأنه لا تنوجد سياء ولا أرض ولا عقبول ولا أجسام. ألم أقتنع بأنني لست شيئاً؟ هيهات، هيهات لقد كنت شيئاً من غَبر شك، ما دمت قد اقتنعت أو فكرت فقط في شيء ما. لكن يوجد خدّاع لا أدري من هو، خدًاع قوی جداً وماکر جداً یستخدم کل ما أوق من حيلة أبتغاء خداعي دائمًا. لا شك اذن في انني موجود، ما دام يخدعني. فليخدعني اذن ما طاب له خداعي، فإنه لن يستطيع ان يجعل أنني لست بشيء طالما كنت أفكر انني شيء. وهكذا بعد ان فكرت في الأمر جيداً وفحصت بعناية عن كل الأمور، يجب علَّى أن استنتج وأتيقن أن هذه القضية: وأنا كائن، أنا موجوده هي قضية صحيحة بالضرورة في كل مرة انطق بها أو أتصورها في عقليه. وما يريغ اليه ديكارت في هذا النص هو أن يدعونا أولًا الى والتخلص من سلطان الحواس، لأن المعرفة التي تؤديها الحواس، على الرغم من عمق جذورها فينا، هي معرفة ا

زائفة حافلة بالأحكام السابقة التي تتذخل بعد ذلك في كل عاولة علمية للمعرفة.

لكن ليس معنى هذا أنه ينكر كل معرفة حسية. اذ سرعان ما يتدارك نفسه ويقول: ولكن على الرغم من أن الحواس تخدعنا أحياناً فيها يتعلق بالأمور الصغيرة جداً والبعيدة جداً، فإن هناك أموراً اخرى يستحيل أن ينالها الشك على الرغم من أنها مستمدة من الحواس، مثال ذلك: انني جالس ها هنا بالقرب من موقد النار ومتدثر بعباءة شترية، وأمسك بيدي هذه الورقة، وما شابه ذلك. وإلا فباي حق يمكن الشك في وجود هاتين البدين وهذا البدن؟!ه(AT, VII, p. 18)

لكنه ما يلبث أن يثبر اعتراضاً على هذا الذي بدا أنه يقيني، وذلك بحجتين: الأولى حجة الجنون، والثانية حجة الحلم. الأولى تقول ان بعض الناس يتصور أن أذنه من فخار، أو يتصور نفسه قرعة أو أنه مصنوع من زجاج لكن هذا ليس سبباً مقنعاً للشك، لأن هؤلاء الناس عانين دوساكون أنا مجنوناً مثلهم لو شبهت حالي بحالهم، عانين دوساكون أنا مجنوناً مثلهم لو شبهت حالي بحالهم، الحلم، وفيها يقول:

ممراراً عديدة اثناء الرقاد في الليل كنت اقتنع بهذه الأمور، ألا وهي أنني ها هنا، متدثـراً بعباءة، جـالساً بالقرب من نار المدفأة، بينها كنت في الحقيقة راقداً بدون ثياب بين اللحافات. لكن هكذا بالتأكيد أشاهد الآن هذه الورقة بعينين يقظتين، ورأسى الذي أحركه ليس غافياً. وأمدّ يدي وأشاهدها بعناية وأعلم أن الأمور لا تظهر بهذا التمييز ابّان النوم. لكن اذا لم أتذكر انني خدعت في مناسبات اخرى ابان النوم، فإني حين افكر في الأمر على نحو أدق، فإني أرى بوضوح بالغ أنه ليس من الممكن أبدأ التمييز بين النوم واليقظة بواسطة علامات معينة ، الى درجة انني أدهش ، وهذه الدهشة تكاد تؤكد لى(صحة) افتراض النوم ، (AT. VII, P. 19) أي أن عدم امكان التمييز بين النوم واليقظة يدعو الى الشك حتى في الأمور العادية المدركة بالحس، والتي ضرب عليها الأمثلة المذكورة آنفاً: من كوني جالساً بالقرب من نـار المدفــاة، ومعى ورقة، الخ،

لكنه ما يلبث أن يرفض هذا الافتراض ويقول: ولو افترضنا اذن أننا نائمون، وان هذه الأمور الجزئية ليست

صحيحة، وأننا نفتع اعيننا، ونحرك رأسنا ونمدّ يدينا، بل وحتى أننا لا نملك هاتين البدين، ولا هذا البدن كله والله يجب مع ذلك أن نُقرَ على الأقل بأن الأشياء المشاهدة في النوم انما تشبه نوعاً من الصورة المرسومة التي لا يمكن تشكيلها إلا بالتشابه مع أشياء واقعية حقيقية، وتبعاً لذلك فإن هذه الأشياء العامة: العينان، الرأس، اليدان وكل البدن لبست أشياء خيالية بل هي أشياء موجودة حقاًء . AT.

لكن، اذا كانت الأمور الجسمية يعتورها الشك، فإن الأمور الرياضية ليست على هذه الحال. فدون أن نُعني أنفسنا بالبحث في هل هي موجودة في الطبيعة اوليست موجودة فيها، فإن فيها شيئاً يقينياً لا شك فيه وفسواء كنت يقظاً، أو نائها، فإن اثنين وثلاثة اذا جمعت معا كونت خسة، والمربع لن يكون له غير أربعة أضلاع، ولا يبدو من المكن أن حقائق بهذا الوضوح والظهور يمكن أن تتسم بالبطلان وعدم اليقين،

ويتابع ديكارت الشك في هذه الحقائق الرياضية نفسها، رغم ما تبدو عليه من يقين. فيقول: «ومع ذلك فإن في عقلي منذ مدة بعيدة فكرة تقرر أنه يوجد إلَّه قادر على كل شيء وهو الذي منحني وخلقني على الحال التي أنا عليها. فمن يدريني انه لم يجعل أنه لا توجد أي أرض ولا أى سياء ولا أى جسم ممتد ولا أي شكل ولا أي مقدار ولا أي مكان، ومع ذلك ، فإن لديِّ الشعور بكل هذه الأشياء وأن هذا كُلُّه لا يوجد على نحو آخر مختلف عها أشاهده عليه؟ وأيضاً فإنني لما كنت أحكم أحياناً بـان الأخرين يخطئون في الأمور التي يحسبون أنهم أعلم الناس بها فمن يدريني لعل الله قد جعلني أخطىء في كل مرة اجمع فيها اثنين وثلاثة، أو أعدّ اضلاع المربع، أو أحكم على أي شيء آخر أسهل، اذا كان من الممكن تصور شيء اسهل من هذا؟ ولكن ربما لم يشأ الله أن أنخدع على هــذا النحـو، لأنـه يوصف بـأنه خـير تام. ومـع ذلك فإنه اذا كان مما يتنافى مع خيريته أن أخطىء دائها ، فانه يبدو كذلك أنه مما لا يناسبه أن يأذن بأن أخطى، في بعض الأحيان، وبالرغم من ذلك فإنني لا أملك أن أشك في أنه لا يسمح بذلك. ولربما وجد ها هنا أشخاص يفضلون انكار وجود إله قادر \_ يفضلون ذلك الانكار على الاعتقاد بأن سائر الأشياء غبر يقينية.

وحق لو سلمنا بأن حرية الله تمنعه من أن يجعلنا mauvais وننخدع، فمن يدرينا لعل وجنياً خبيثاً génie ووفقه مكان وخداعاً بقدر ما هو قوي، قد استخدم كل مهارته في خداعنا، فإني حينئذ ساعتقد أن السياء والهواء والأرض، والألوان والأشكال والإصوات وسائر الأشياء الخارجية ليست كلها إلا أوهاماً اوأحلاماً استخدمها لنصب الحبائل لاعتقادنا الساذج، وساعتبر نفسي أنني بدون يدين ولا عينين ولا لحم ولا دم، ولا أملك أية حواس، وانني اغا أتوهم توهماً أنني أملك هذه الأشياء كلهاء.

الكن كوني مخدوعاً يؤكد أنني موجود. وتلك هي البيّنة اليقينية الأساسية الحقيقية».

أنا موجود اذن، ولكن من أنا؟ وانا شيء يفكر: لكن ما هو الشيء الذي يفكر؟ انه شيء يشك، ويفهم، ويتصور، ويقرر، وينفي ويريد أو لا يريد، ويتخيل أيضاً ويحسّ. ولا شك أن هذا ليس بالأمر القليل، وكل هذه الأمور تنتسب الى طبيعتيء.

وهكذا اذن قرر ديكارت مقالته المشهورة: وأنا أفكر، اذن أنا موجوده (AT, VI, p. 13) ومنذ ذلك الحين أثارت الكثير من المجادلات والمساجلات في تفسيرها وقيمتها.

أ) هل هي استنتاجـ كها يبدو من صيغتها؟

ب) وما معنى النتيجة: وأنا موجوده Sum؟

والملاحظ هو أن ديكارت، حين كرر هذه المقالة، في والمتامل الثاني لم يستخدم نفس التعبير الذي استعمله في القسم الرابع من «مقال في المنهج» وهو: «أنا أفكر؟ اذن أنا موجوده Cogito ergo sum - je pense, donc je suis باستعمل في التأمل «الثاني العبارة «أنا أكون، أنا أوجد» je suis, j'existe في كل مرة أتفوه به أو أتصوره في عقل».

### جـ ـ الحقائق السرمدية

وكانت أولى النظريات المتافيزيقية التي قررها ديكارت بعد ذلك هي نظرية خلق الحقائق السرمدية، وقد أهتدى اليها ديكارت منذ سنة ١٦٣٠ وعبر عنها في رسائله الى مرسن Merscnne لكنه لم يعرضها في أي كتاب من

كتبه التنظيمية المذهبية. ومفادها أن الله هو خالق وماهيات المخلوقات ووجودها، وهو الذي وضعها في الوجود حرًّا مختاراً. لأن اخضاع الله للبيّنات المنطقية هو وبمشابة التحدث عنه كيا لو كان المشترى Jupiter. أو زحل Saturne . إنه اخضاع له للمصير. وهذه الحقائق السرمدية هي البيّنات المنطقية ، والتراكيب الرياضية وماهيات الأشياء . والَّقيم الأخلاقية. وكان القديس نوما، ومن بعده سوارث Suarez يرى أن هذه الحقائق السرمدية تكون جزءاً من حقيقة الله المعقولة. أن الله يتأملها بتأمله لذاته ، لكنه لا يخلفها، لأنها جزء من حقيقته العقلية. وما دعا ديكارت الى مذهبه هذا هو أنه رأى أنه لكى تصبح أية فكرة معطاة لنا بكاملها وميسّرة لادراكنا، فلا بد أن تكون متميزة من غيرها، ولا يمكن أن تكون كذلك إلَّا اذا كانت مخلوقة. ونتيجة لهذه النظرية، اصبح الموجود ينقسم الى ميدانين: ميدان المعلوم والمفهوم، وهو الذي نسميه الآن: الموضوع، وميدان الموجود الأعلى L'Etre الذي هو الأساس في ما هو معلوم ومفهوم.

## د ـ الله والخلق المستمر

ويرتبط بهذه النظرية نظرية اخرى هي القول بأن فعل الخلق لم يتم مرة واحدة بل هو فعل مستمر متصل دائيًا. وكل بقاء لأي جوهر انما يتم بفعل الهي متجدد يحفظ به بقاء الجوهر. ان الله يعيد أو يستأنف خلق الجوهر في كل آن دوفعل حفظ الله للعالم هو نفسه فعل خلقه له وقد عرض ديكارت هذه النظرية سواء في دمقال في المنبج وفد عرض ديكارت هذه النظرية سواء في دمقال في المنبج ،

وقد استخدم ديكارت هذه النظرية في الفيزياء من أجل أن يميز بين الحركة المحددة هندسياً، وبين القوة المحركة، وهي التي يرى ديكارت أن مصدرها هو الله.

كذلك استعان بها ديكارت في تقرير رأيه القائل بأن «الطبيعة ليست آلهة»، اعني أن العالم ليس له استقلال ذاتي وليست له حقيقة حقة. ان الطبيعة ممندة في المكان، وليست لهما قوة ذاتية ولا مبادرة، ولا قوام وجودياً (انطولوجياً).

## هـ ـ اثبات وجود الله

لقد اثبت دیکارت ـ کیا رأیناـ انه موجود، لأنه

يفكر، والفكر دليل على الوجود. لكنه يريخ الأن الى تلمس مصدر هذا الفكر. ان الشك لا يزال قائبًا، لأنه لا يعرف بعد هل يوجد إلّه، ولربما كنان ذلك والجني الحبيث، هو الذي يوهمه ما يتوهمه. ولا دليل يعد على أن افكاري ليست من اختراعي أنا. ان كونها تملك حقيقة موضوعية لا يغير في الأصر شيئًا: أولست في الاحلام أتصور افكاراً منفصلة متميزة؟

لكن ثم، مع ذلك، فكرة لا يمكن أن أكون أنا مصدرها، ألا وهي فكرة والله، فهذه الفكرة تصوّر لي وجوهراً لامتناهياً، سرمدياً، ثابتاً، مستقلًا، كله علم، وكله قدرة، فحقيقة هـذا الجوهـر تتجاوز اذن ماهيتي وحقيقتي. ولما كان المبدأ الثابت عند ديكارت هو أنه لا يمكن أن يكون في المعلول اكثر بما في العلَّة، لأنه سيكون فيه اذن عنصر غير موجود في العلة ولا يمكن تفسيره بهذه العلة، لهذا فإن فكرة الله \_ على النحو الذي بينًاه \_ لا يمكن أن يكون مصدرها كاثناً آخر غير الله نفسه، لأنني ـ هكذا يقول ديكارت ـ اذا فكرت في الله وجدت فيه ومن المزايا العظيمة الفائقة التي كلها تأملت فيها بعناية أكثر اعتبرت نفسي أقل قدرة على انتاج هذه الفكرة بنفسى من نفسى وحدها. فـلا بد اذن من أن أستنتـج استنتاجـاً ضرورياً أن الله موجود، لأنه على السرغم من أن فكرة الجوهر موجودة في نفسي فإن كوني جوهراً لا يجعلني أنتج فكرة جوهر لامتناه، لأني أنا كائن متناه، لو لم تكن هذه الفكرة (فكرة جوهر لامتناه) قد أودعها في نفسي جوهر لامتناه حقاً..

وهنا يؤكد ديكارت أن فكرة وجود وموجود لامتناه ومطلق الكمال، هي فكرة صحيحة ومتميزة ، لأن كل ما يتصوره عقلي بوضوح وتميز متضمن في هذه الفكرة، على الرغم من كوني لا أفهم اللامتناهي ومن كون ما لا نهاية له من الأمور التي لا أفهمها توجد في الله، لأنني بوصفي متناهياً لا يمكن أن أدرك اللامتناهي.

ولكنه ما يلبث أن يعاوده الشك في هذه الفكرة البضاً: وفلربجاكنت أقدر بما أظن وأتخيل، ولربجا كنت أنا المبدع لهذه الفكرة، فكرة اللامتناهي ـ لكنه يرّد على نفسه قائلاً: انه لو كان كذلك فلماذا اذن يشبك ويحتاج، وهنالك لن ينقصني أي كمال، ولأني سأهب نفسي كل تلك الكمالات التي لدّي فكرة عنها، وهكذا سأكون انا

الله، (دالتأمل، الثالث).

لكن من الواضع المتميز أننا لسنا على هذه الحال. وتبعاً لذلك لا يمكن أن نكون نحن بأنفسنا مصدر فكرة اللامتناهي المتصورة في عقولنا، وإنما هي من صنع إله هو الذي يحفظ بقاءنا في كل لحظة.

ويلخص ديكارت هذا كله في مستهل التأمل الرابع فيقول: وفكرة موجود كامل ومستقل، اعني فكرة الله، تمثل لعقلي بدرجة من التميّز والوضوح، ومن مجرد كون هذه الفكرة توجد في نفسي ومن كوني أنا أكون أو أوجد، انا الذي عندي هذه الفكرة، فإني استنتج بجلاء أن الله موجود، وأن وجودي يتوقف عليه، توقفاً تاماً في كل لحظات حياتي، بحيث لا اعتقد أن العقل الانساني يمكن أن يتصور فكرة أشد منها بيّنة ، ويقيناً. ويبدو لي أن وجدت طريقاً بهذا سيقودنا من هذا التأمل لله الحق، الذي يحتوي على كل كنوز العلم والحكمة، الى ساثر الأشياء في الكون».

## وـ الحجة الوجودية

لكن هذا الحجاج لا يكفي لاثبات وجود الله. لهذا يلجأ ديكارت الى ما يعرف منذ انسلم ـ باسم الحجة الوجودية لاثبات وجود الله فيقول: •من المؤكد الني لا أجد في نفسى فكرة الله، أي فكرة الموجود التام الكمال، كها أجد في نفسي فكرة شكل أو عدد أياً كان، كها أني أدرك بوضوح وتميّز أنه ينتسب الى وطبيعة، الله وجود فعلى actuelle وسرمدي، كها أعرف أن كل ما أستطيع برهنته فيها يختص بشكل أو عدد ينتسب حقاً الى طبيعة هذا العدد، وتبعاً لذلك. . . فإن وجود الله يجب أن يعدُّ يقينياً عندي مثل يفين كل الحقائق الرياضية، التي لا تتعلق إلا بالأعداد والأشكال، وإن كان هذا الأمر لا يبدو في الحقيقة واضحاً تماماً، بل عليه مسحة السفسطة، لأنني وقد تعودّت في سائر الأشياء كلها أن أميّز بين الوجود والماهية، فإنى أقنع نفسى بسهولة بأن الوجود يمكن أن ينفصل عن ماهية الله، وهكذا يمكن تصوّر الله على أنه غير موجود بالفعل. لكني حين أفكر في الأمر بمزيد من الانتباه، فإني اجد بوضوح ان الوجود لا يمكن أن ينفصل عن ماهية الله ، عَاماً كَما أنه لا يمكن أن ينفصل عن ماهية المثلث المستقيم الخطوط كون مقدار زواياه يساوي قائمتين، ولا أن

ينفصل عن فكرة الجبل فكرة الوادي، حتى انه لا يمكن تصور الله (اعني الموجود التام الكمال) غير موجود (أي ينقصه كمال ما) كها لا يمكن تصور جبل بدون واده (والتأملات المتافيزيقية، التأمل الخابس، نشرة آدم وتانري جـ ٩ ص٧).

وليس في صياغة الحجة الوجودية عند ديكارت شيء اكثر مما قرره انسلم. كل ما هنالك انه ربط بين التصورات الرياضية وبين تصور الله. وما وجه الى انسلم من نقد ينطبق تماماً على ديكارت (راجع مادة انسلم ـ الحجج لاثبات وجود الله).

### المنفسس

النفس هي الجوهر المفكّر، يقول ديكارت: وفي كل جوهر توجد صفة هي التي تكون طبيعته وماهيته، وعليها تتوقف سائر صفاته. وأنا أجد في ذاتي مجموعة من الأفعال: الشك، الفهم، التصور، الإيجاب، النفي، الإرادة، إلغ. وهي أمور لا يكن أن تحد إلا بالفكر. ولهذا فإن جوهر النفس هو الفكر. ومن هنا تتميز النفس تميّزاً تاماً عن الجسم. ذلك أن الجسم، وصفته الاساسية الامتداد، لا يتضمن التفكير، وفي مقابل ذلك فإن النفس، وصفتها الأساسية هي التفكير، لا تتضمن الامتداد.

مين ديكارت في الفكر بين امرين: التعقل (أو التصور أو الفهم) والارادة. ووظيفة العقل هي المعرفة والمعرفة عيان الأفكار الواضحة المتيزة. والافكار توجد فينا كامنة بالفطرة، وهي ليست بالضرورة افكاراً بالفعل، بل تكون بالقوة، التي ربما انتقلت الى الفعل، وربما ظلت على حالها من القوة والامكان. يقول: دلم اقصد أبداً أن مثل هذه الأفكار هي بالفعل... بل اني لا يوجد من هو أبعد مني عن هذا الخليط المشوش fatras من الكيانات الاسكلائية ان لدى الطفل هذه الأفكار، ولكن بالقوة، مثلها هي عند البالغين حين لا يفكرون، (Lettres, Xp. 70)

ان الأرادة فعالة، وفعلها الرئيسي هو الايجاب، أي القول بالافكار اثباتاً. ان العقل يعاين الفكرة، ولكن الأرادة هي التي تقرر حقيقة هذه الفكرة. والعلم هو اذن في جوهره اقرار الارادة بالأفكار الضرورية والسرمدية، التي جاءت الى العقل من الله.

ويؤكد ديكارت حرية الأرادة. ومعنى الحرية هو القدرة على فعل أمر أو عدم فعله. انها ملكة الاختيار facultéd'élire. وبالجملة نحن نشعر، تجاه الأفكار التي يقدمها لنا العقل، أنه لا ترجد قوة خارجية ترغمنا على فعلها أو عدم فعلها (والتأمل الرابعه) لكن ليس معنى هذا أن الأرادة هي الهوى المطلق، بل الأرادة تخضع لدواع وأسباب هي التي توجهها. والمهم هو حسن التقديس وسلامة الحكم. ولهذا ينبغي الانتباه كيما تكون افعالنا الارادية حسنة وسليمة.

وديكارت في تقريره لحرية الارادة يستهدف في الوقت نفسه هدفاً لاهوتياً هو تبرئة الله من نسبة الخطأ الانساني اليه. ولهذا يقرر أن الخطأ الذي يرتكبه الانسان لا يصدر عن الله، بل عن حرية ارادة الانسان. ان الانسان كائن متناه، ويمكن أن يوصف بأنه يشارك في الوجود وفي العدم معاً، وهذا يفسّر وجود الخطأ الذي هو نوع من السلب. لكنه ليس سلباً فقط، بل فيه جانب ايجابي هو ارادتنا، فهي التي تسيء الحكم، فنقع في الخطأ. ان الحكم فعل، فعل تقوم به الارادة لأنه قرار وتصميم عقلي.

ويفصل ديكارت بين النفس والجسم فصلاً واضحاً متميّزاً. فالنفس جوهر مفكر، والجسم امتداد فقط. والانسان مؤلف من جسم ونفس، وقد شاء الله ان يجمع بينها في كل فرد فرد. لكن كيف يفسر ديكارت هذا الاتحاد؟ لقد بعثت الأميرة اليصابت تستوضحه هذا الاتحاد بين النفس والجسم كيف يتم، على الرغم من التميّز التام بين جوهر النفس وبين جوهر الجسم؟ كيف يفسر تحريك الارادة للمادة، وكيف أن حركة جسمية تحدث في النفس

لقد قرر ديكارت في والتأمل، السادس من وتأملاته، ان وجود النفس في الجسم ليس كوجود الملاح في السفينة، وإلا لما تألمت النفس كلها اختل في الجسم شيء، كها أن الملاح لا يتألم اذا اصيب جزء من السفينة بعطب. اذن كيف يفسّر ديكارت العلاقة بين الجسم والنفس؟ الواقع انه في اجابته على تساؤلات الاميرة اليصابت يتحير ولا يقدم تفسيراً مقنعاً لهذه المسألة.

ويفسر ديكارت انفعالات النفس passions de ويفسر ديكارت انفعالات العنوان الثبي ظهر قبيل وفاته تحت هذا العنوان (سنة 1718) عن طريق استخدام فكرة الارواح الحيوانية

وحركاتها. فهو يفسر الخوف مشلاً بأنه ناتب عن فعل الأرواح الحيوانية في النفس، وذلك في مستوى الغدة الصنوبرية \_ وهي وثيقة الأرتباط بالنفس اذ تتوجه هذه الأرواح الحيوانية الى الاعصاب والعضلات القادرة على الامر بالهرب.

وفي نفس الكتاب يعرض مذهبه الأخلاقي الذي يتلخص في أن الأمر في الأخلاق لا يقوم على الصراع بين جزء سام وجزء منحط في النفس، كما هي الحال عند أفلاطون وأرسطو وفلاسفة العصور الوسطى، بـل بين النفس والجسم.

# ديكارت عالماً:

ولديكارت فضل عظيم على تقدم الرياضيات في العصر الحديث، خصوصاً في ميداني الجبر والهندسة، وفضله يقوم خصوصاً في تطبيقه الهندسة على الجبر، لا العكس كيا يزعم عادة.

أما في الجبر فقد بسط الرموز الجبرية. فاستعمل الحروف الصغرى a, b, c, d, etc للدلالة على المقادير المعلومة، والحروف الكبرى A.B.C.D, etc للدلالة على الكميات المجهولة. ووضع الأرقام 1.2.3.. وقوس هذه الحروف للدلالة على عدد الكميات، أو بعدها للدلالة على عدد الاضافات relations التي تحتوي عليها (Regulae 16)

والكتاب الوحيد الذي كتبه ديكارت في الرباضيات هو كتابه والهندسة، Géometrie (سنة ١٦٤٧) ويقع في حوالي مائة صفحة. وقد قسمه الى ثلاثة أقسام: في الأول منها بيسن كيف أن كل العمليات الحسابية يمكن تصويرها في اشكال هندسية وذلك بأخذ طول معلوم وجعله وحدة قياس وهذا هو الجديد فيها فعله ديكارت. وهذه الأشكال تقصر على استعمال الدوائر والمستقيمات، اي ما يرسم بالمسطرة والفرجار. وفي القسم الثاني يبين كيف يمكن تمثيل المنحنيات الهندسية بواسطة معادلة بين احداثين، وبيين كيف يمكن العثور على المماس في نقطة من منحن هندسي. وفي القسم الثالث يبحث في جذور المعادلات ذأت الدرجة العليا بواسطة تقاطم المنحنيات الهندسية.

والجديد في الهندسة التحليلية هو أن من المكن

تحديد نقطة في المكان بواسطة مستقيمين س و ي ص و يتقاطعان عمودياً في النقطة و ويمكن بعد ذلك استخدام هذين المستقيمين كمحاور لتحديد وضع أي نقطة مثل ف F في مستواهما، ببيان طول المسافة وم عملي الاحداثي السيني، وطول المسافة ف م على الاحداثي الصادي والمسافات على س وعلى ص تسمى الاحمداثيات Coordonnées والعلاقات المختلفة بين س و ص تناظر منحنيات مختلفة واقعة في نفس المستوى، الخاص بالشكل. وهكذا اذا كانت ص تتزايد تزايداً متناسباً مع س، أي اذا كانت ص مساوية له س مضروبة في عدد ثابت فإننا نمر على الشكل بأستواء في الخط و ف . لكن ان كانت ص مساوية لـ س مضروبة في عدد ثابت فإنه ينتج قطع مكافىء Parabole ، وهكذا. وهذه المعادلات بمكن معالجتها جبرياً وتفسيرها هندسياً. وبهـذه الوسيلة أمكن حل كثر من المسائل الفيزيائية التي كانت عسيرة الحل من قبل. وقد استفاد نيوتن كثيراً من أبحاث ديكارت في الهندسة التحليلية.

### نشرات مؤلفاته

النشرة العلمية النقدية لمجموع مؤلفات ديكارت هي تلك التي اشرف عليها C. Adam و P. Tannery بعنوان: 1913. وأعاد طبعها Œuvres de Descartes, Paris, 1897 - 1913. بالأوفست الناشر Vrin.

G. Milhaud, C. Adam أما مراسلاته فقد نشرها Correspondance de Descartes. Paris 1936. بعنوان:

وهناك طبعات اخرى لمؤلفات ديكارت من أشهرها نشرة قام بها F.Alquié عند الناشر Garnier وطبعة في مجموعة La Pléaide عند الناشر Gallimard

## مسراجسع

- C. Adam: Descartes, sa vie, son Œuvre, Paris, 1937.
- F. Alquié: La deconverte métaphysique de l'homme chez Descartes. Paris, 1950.
- A. G.A. Balz: Descartes and the modern mind. New - Haven (U.S.A.), 1952.

ولد في Berlington في ١٩٠٩/١٠ ، وتوفي في أول يونيو سنة ١٩٥٧ . دخل جامعة فرمونت Vermont في سنة يونيو سنة ١٩٥٧ ، وعلى الرغم من اهتمامه بالفلسفة أثناء دراسته في تلك الجامعة ، فإنه كان متردداً غير مستقر الاتجاه في الدراسة ، وبعد تخرجه صار مدرساً للكلاسيكيات والعلوم والجبر في مدرسة ثانوية في Oil City (بنسلفانيا) من سنة ١٨٨٩ الى من سنة ١٨٨٩ بعدها عاد الى Berlington حيث واصل التدريس . ثم التحق بالدراسات العليا بجامعة جونز هوبكنز التدريس . ثم التحق بالدراسات العليا بجامعة جونز هوبكنز أول. C.S.Pierce حيث تعلم على يدي تشارلز سوندرز بيرس أول أمريكي عني بالتجريب في علم النفس . لكن تأثره الاساسي وينز عمنزعاً مثالياً ، ولهذا نجد ديوي قد مر بفترة هيجلية مثالية وينز النبا شديد الحماسة للاصلاح الاجتماعي .

وبعد ان حصل على الدكتوراه من جامعة جونز هوبكنز برسالة عن «علم النفس عند كنت »، عمل مع مورس برسالة عن «علم النفس عند كنت »، عمل مع مورس Morris في جامعة متشجن في سنة ١٨٨٤، حيث بقي فيها طوال عشر سنوات . وفي أثناء عمله استاذاً في جامعة متشجن تغيرت نظرته وضاق ذرعاً بالمثالية ، واتجه بفلسفته اتجاهاً عملياً، ورأى ان مهمة الفلسفة ينبغي أن تتناول شؤون الانسان العملية .

وفي سنة ١٨٩٤ عين استاذاً ورئيساً لقسم الفلسفة في جامعة شيكاغو وهنا أنشأ ما يعرف باسم د معمل ديوي ، وذلك للقيام بتجارب في علم النفس والتربية لتحقيق فروضه . ثم ترك جامعة شيكاغو الى جامعة كولومبيا في سنة ١٩٠٤ ، حيث بقي حتى تقاعده في سنة ١٩٣٠ . ويين سنة ١٩١٩ وسنة المهاد القي محاضرات في طوكيو وبكين ونانكين ( في الصين ) .

وظل نشيطاً وافر الانتاج حتى وفاته في سنة ١٩٥٢ .

آراؤه الفلسفية

## ١ - الأفكار أدوات:

ديوي يؤكد أن المعرفة مستمدة كلها من التجربة . والتفكير ليس من طراز يختلف عن الادراك الحسّي . والأفكار استباقات للأدراكات الجسيّة . والأشياء هي كما تدركها الحواس فقط . وتوجد كما تدرك في التجربة . ووظيفة التفكير

- -L. J. Beck: The Method of Descartes. Oxford, 1952.
- L. Brunschvieg: Descartes Paris, 1937.
- E. Cassirer: Descartes, New York, 1941.
- J. Chevalier: Descartes. Paris, 1937 (17° ed)
- Kuno Fischer: Descartes und seine schule.
- A. B. Gibson: The Philosophy of Descartes, London, 1932.
- Et. Gilson : Index scolastico Cartésien , Paris, 1912.
- Et. Gilson: La Liberté chez Descartes et lathéologie
   Paris, 1913.
- Et. Gilson: Etudes sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système. cartesien, Paris, 1930
- H. Gouhier: La pensée religieuse de Descartes, Paris, 1924.
- M. Gueroult: Descartes selon l'ordre des raisons, 2 vols. Paris, 1953.
- K. Jaspers: Descartes und die Philosophie, 3 Aufl. Berlin, 1956.
- J. Laporte: Le rationalisme de Descartes, 2<sup>e</sup> ed. Paris, 1950.
- Ch. Serrus: Descartes, L'homme et le penseur. Paris, 1951.

يموقريطس ـــــــ الذريون

ديسوي

John Dewey

فيلسوف أمريكي برجماتي وعالم تربـوي، وناقـد جتماعي. الأولى ليست بناء أفكار وصور عامة من ادراكات نتذكرها أو استنباط مواقف عامة بطريقة عامة. والأفكار تولدها الظروف.

> ولهذا يرى أن الفلسفة لم تنشأ عن مادة عقلية ، أي عن مجرد التفكير النظري في مشاكل الوجود؛ والكون والانسان، بل كانت محاولة للتوفيق بين المعتقدات المنقولة والشائعة وبين التبرير العقلي لها . ﴿ وَلُو بِدَأُ المُرِّءِ ، دُونَ تَحْفَظَاتَ عَقَلِيةً ، في دراسة تاريخ الفلسفة ، لا على أنه شيء مستقل منعزل ، بل على أنه فصل من فصول تطور ونمو الحضارة ، ولو ربط بين تاريخ الفلسفة ودراسة الانثروبولوجيا والحياة البدائية وتاريخ الدين والأدب والنظم الاجتماعية \_ فمن المؤكد أنه سيصل الى حكم مستقل على قيمة ما قلناه . ولو نظر الى تاريخ الفلسفة على هذا النحو لاتخذ معنى جديداً . . . وبدلًا من منازعات المتنافسين حول طبيعة الحياة الواقعية ، يكون لدينا منظر التصادم الانساني من الهدف الاجتماعي والمطامع. وبدلًا من المحاولة المستحيلة لتجاوز التجربة ، يكون لدينا تسجيل مفيد لمحاولات الانسان التعبير عن أمور التجربة التي ترتبط بها ارتباطأ وجدانياً عميقاً . وبدلًا من المحاولات النظرية البحتة غير ذات الشخصية للتأمل كشاهدين بعيدين ، في طبيعة الأشياء ، في ذاتها المطلقة ، ستكون لدينا صورة حيَّة لاختيار الانسان المفكّر ـ عما يرى أن تكون عليه الحياة ، وأية غايات ينبغى على الناس أن يستهدفوها لتشكيل نشاطهم العقلي. ١٥ن علينا أن نفهم ان والفلسفة ، تحت قناع أنها تبحث في الحقيقة المطلقة ، انما كانت فعلاً تهتم بدراسة القيم السابقة الراقدة في النقول الاجتماعية Social Traditions ، وانها نشأت من الصراع والتصادم بين الغايات الاجتماعية ومن تنازع المؤسسات الموروثة مع الميول المعاصرة \_ نقول : اذا تبين كل هذا ، فهنالك سيتبين ان مهمة الفلسفة في المستقبل هي أن توضح أفكار الانسان عن النزاعات الاجتماعية والاخلاقية في زمانهم. وهدفها أن تكون \_ قدر الطاقة الانسانية \_ أداة لمعالجة هذه النزاعات ، ( من محاضرة بعنوان : « اعادة البناء في الفلسفة ه).

> وهذه النظرة الى مهمة الفلسفة مستمدة من نظرية ديوي في المعرفة، ومفادها أن الانسان بدأ يفكر ابتغاء أن يعيش ويبقى في قيد الحياة ويحسّن احواله المعيشية . يفول : و ان التفكير يتبع الكفاح ، والفعل يتبع التفكير ، . ذلك لأن الانسان لا يفكر إلا أذا كانت لديه مشكلة يجاول التغلب عليها . ولو لم تكن لديه مشاكل ، لكانت حياته عارية عن التفكير .

وبالجملة يلاحظ :

 ان التفكير لا يبدأ إلا حيث توجد مشكلة ، أو اختلاط أو شك ، ويواد حلها . فالتفكير ليس مجود عملية احتراق تلقائي : انه لا يوجد إلا حيث تكون هناك حاجة ومناسبة تدعو اليه .

ب) أن التفكير ليس امرأ عشوائياً وبلا هدف. فالتأمل لا ينمو فقط من مجرد الحاجة أو الاشكال ، بل يميل دائماً الى الاشكال والحاجة . والحاجة الى حل مشكلة هي العامل المرشد دائهاً في عملية التفكير . وما يساعدنا على التفكير ليس هو الهدوء والسكون ، بل التحرك نحو هدف . وتركيز العقل على موضوع يشبه التحكم في السفينة كي تتخذ طريقاً معيناً . وهذا يقتضى تغييراً مستمرأ للوضع مع وحدة التوجيه .

جـ ) والوظيفة الأولى للتفكير هي حل المشكلة التي نواجهها ، وايضاح الغموض والاختلاف ، والاجابة عن السؤ ال الماثل في ذهننا ، ونحن نتوقف عن التفكير اذا ما حلت هذه المشكلة . ولن نفكّر بعد أو نستأنف التفكير إلّا إذا عرضت مشكلة جديدة ، أو ظهر موقف محر جديد .

وما دام الأمر كذلك، فإن الأفكار هي أدوات instruments تنجز بها بعض النتائج المرغوب فيها . انها تساعدنا على أن نعمل شيئاً ، أو نفعل على وجه أفضل ، أو أكثر ذكاء ، أو أقرب الى النجاح ـ خيراً مما لو كنا نعتمد على الغريزة أو الاندفاع وحدهما . يقول : « ان الأفكار ليست تكون أفكاراً حقيقية إلا اذا كانت أدوات نستعينها في حل المشاكل . والفكرة ـ من الناحية المنطقية ـ ليسـتادراكاً شاحباً لشيء ما، وليست مركباً من عدد من الاحساسات. ان الرجل المتوحش قد يكون قادراً على تكوين صورة عن الأعمدة والأسلاك ، ولكن اذا لم يعرف شيئاً عن التلغراف ، فلن تكون لديه فكرة أو على الأقل فكرة صحيحة ، عن الأعمدة والأسلاك . ذلك ان الفكرة لا يمكن ، عقلياً، ان تنحدر بتركيبها ، وأنما تتحدد فقط بوظيفتها وفائدتها . وفي المواقف المريبة أو غير المحددة ، ما يساعدنا على تكوين الحكم وعلى الاستنتاج بواسطة استباق حلُّ ممكن ـ هو فكرة ، وليس شيئاً آخر . انها فكرة بفضل ما تفعله من ايضاح شكل أو التنسيق بين ما هو متناثر شذرات ، لا بفضل تركيب طبيعي ، ( و كيف نفكر، ص ١٠١ ـ ١٠٢، نيويورك سنة ١٩٣٣).

وليست مهمة الأفكار الانهماك في التعميمات بل

الاستجابة للمواقف الناشئة عن مشاكل : ويقدر ما تكشف عن انها فعالة ، وأدوات ناجحة في علاج هذه المشاكل ، فإنها تكون أوفر حظاً من الحقيقة أو الصحة .

والفكرة اذا تلعثمت في معالجة موقف أو مشكلة ، توصف بأنها فرض hypothesis . انها تتردد بيسن واذا ع ووربما على انها بجرد اقتراح أو حزّر conjecture لكنها تتحول الى وحقيقة واقمية ع fact والترجّع وصارت فعالة

## ٢ ـ نسبية المعرفة وسيلان الحقيقة:

وتبعاً لهذا كله ، فإن الأفكار تدور مع المشاكل والمواقف والظروف الاجتماعية . ولهذا فإن معايير المعقولية تتوقف على الاحوال الاجتماعية للعصر الذي تقال فيه الأفكار ، اذ هي تمثل أنجع التجارب في التفكير ابان عصر أو فترة ، ولقد تطورت الأفكار وتغيرت لأنها عملت وفعلت ، وسلطانها هو في قابليتها وقدرتها على أن تكون أدوات تساعد على حل المشاكل الطارئة ، في ذلك العصر . وربما لو تغيرت الظروف والمواقف لصارت عديمة الجدوى أو قليلة الفعالية . وما علينا حيناني إلا اطاحها .

وعلينا أن نهتم بالحاضر ، ونطرّح الماضي ظهريا . ولا يملن الماضي علينا ما ينبغي أن نفعله في الحاضر . صحيح أن بعض الماضي لا يزال حياً ، لكن ما لا يزال حياً من الماضي هو فقط ما يقبل التطبيق اليوم . وصلاح امور في الماضي لا يبرر صلاحها في الوقت الحاضر . ومن حفنا وحدنا نحن أبناء اليوم ان نحكم على صلاحها بالنسبة الينا . ويجب علينا ألا نتردد في نبذ كل ما نراه غير صالح لنا اليوم مما ورثناه عن الماضي .

وينبغي أن تكون الحقائق من المرونة بحيث تقبل التعديلات التي تقتضيها الظروف والمواقف الجديدة. وحذار من الحقائق الجامدة المتصلبة الثابتة والنظريات والمعتقدات اذا ما تجمّدت وتصلّبت وامتنعت من التعديل والتلين، فإنها تصبح عقبة وخطراً على التقدم ، كما يحدث للمعتقدات والنظريات التي تصبر تقاليد وعقائد جامدة وتشريعات صلبة . وهذا ينبغي علينا أن نعمل على تجديد النظريات والمعتقدات وجعلها متلائمة مع مطالب العصر، لتجديدها وصقلها وتنظيفها باستمرار لتصبر نافعة وإلاّ كانت ويلاً على أصحابها .

## ٣ ـ الاصلاح والأخلاق :

ومن هنا نرى ديوي متحمساً للاصلاح ، والتغيير ، لأنه

يرى أن العالم ملى، بالنفايات وما لا حاجة بعد بالانسان اليه .وفي كتابه و الطبيعة الانسانية والسلوك ، ( سنة ١٩٢٢ ) ينقد ديوي اخلاق الماضي لأنها كانت تقوم ، بوجه عام ، على قواعد تحكمية أولى من أن تقوم على فهم علمي للانسان . ذلك أنها ، في مجموعها ، تربغ الى التقبيد والتحريم ، مقصورة على ما ينبغي تجنبه دون أن تهتم بما ينبغي فعله . لهذا لم يؤمن بها إلا القليلون ، والغالبية لم تطبقها أو اكتفت بالاشادة بها دون تنفيذها . ولجأت الى نظريات تتجنب هذه الأخلاق ، ومن تلك النظريات نظرية الرومنتيك في تمجيد الدوافع العاطفية واهمال البراهين العقلية والمعرفة العلمية . وهذا من شأنه أن يؤدي الى صدع في النظرة الى العالم بين ما هو متخيل وما هو واقعى . ولذا يرى ديوي أنه لإصلاح هذه الحال لا بد من الاعتماد على المعرفة العلمية وحدها . ان الحياة الأخلاقية تجرى في عالم هو طبيعة ومجتمع معاً . والطبيعة الانسانية متصلة بسائر الطبيعة ، ونتيجة لهذا فإن علم الأخلاق وثيق الصلة بعلم الفيزياء وعلم الأحياء (البيولوجيا). ولما كان نشاط الفرد مرتبطاً بنشاط أفراد آخرين ، فإن علم الأخلاق وثيق الصلة أيضاً بالعلوم الاجتماعية مثل علم الاجتماع ، والقانون والاقتصاد وأفعال الانسان مرتبطة بعاداته . والعادات في نظر ديوي هي بمثابة وظائف نفسية ، اذ كلتاهما تحتاج الى تعاون الجهاز العضوي والبيئة .

والرذائل والفضائل ليست ممتلكات خاصة بالشخص ، بل هي ناتج التفاعل بين الطبيعة الانسانية والبيئة . يقول ديوي : ١ كل الفضائل والرذائل عادات تتجسد قوى موضوعية » .

والعادات السيئة هي ميول للفعل تسيطر علينا ، ولكننا اكتسبناها في الغالب دون وعي ، وقصد واع . ولما كانت تأمر فإنها أرادة . ويريد ديوي بهذا أن يغير المفهوم التقليدي للأرادة وهو أنها ملكة مستقلة اذا مورست فإن صاحبها يمكن أن يفعل ما يريده . ذلك لأن الشخص الذي يخفق في عمل الذي عنده عادة سيئة ليس هو الشخص الذي يخفق في عمل الشيء الصالح فقط ، بل انه شخص تكونت لديه عادة فعل الأمور السيئة . والعادات لا يحتفل مبها بمجرد بجهود من الأرادة ، كها أن المطر لا يستقط بمجرد القيام بنوع معين من الرقص (كيا يعتقد البدائيون) . فكها أنه يجب على الانسان أن يدرس الأحوال المؤدية الى سقوط المطر ، كذلك عليه أن يدرس الأحوال المؤدية الى نشوء العادات واستمرارها . ولا يمكن فصل العقل ولا الإرادة عن العادة .

وقد ظن بعض الناس أن النظم الاجتماعية هي ناتج عادات فردية . لكن ديوي يرى عكس ذلك ويقرر أنها مصدر معلوماتنا عن العادات بمعنى أن الفرد ينبغي عليه أن يتخذ من العادات ما يتفق مع عادات المجتمع الذي يعيش فيه . وهذا هو ما يفسر معنى الفاظ مثل : عقل الجماعة Group mind ، عقل جاعي crowd mind ، عقل الجمهور crowd mind . انها لا تمني اكثر من وعادة بلغت في نقطة ما درجة الوعي الصريح القوي ، الانفعالي أو العقلي » .

وبالجملة فإن ( الوقائع الأولية لعلم النفس الاجتماعي تتركز حول عادة أو عرف جماعي » .

### ٤ المنطق ، نظرية البحث :

ولديوي كتاب بعنوان: ه المنطق، نظرية البحث ١- وهو عنوان مضلل تماماً، إذ لن يجد فيه القارى، شيئاً من المباحث المألوقة في كتب المنطق. ولا نفهم ماذا حمله على استخدام اصطلاح معروف محدّد مثل ه المنطق و ليطلقه على ما يسوقه من أبحاث في هذا الكتاب!

على كل حال ، فإن ديوي انما يقصد أن يبين الخطوات التي يخطوها من يقوم بالبحث بوجه عام . فيقرر أن عملية ما يسميه و البحث ، تتضمن الخطوات التالية :

 ١ ـ قيام موقف غامض غير محدد ، ووجود حالة اضطراب في التوازن بين جهاز وبين البيئة المحيطة به ،

٢ قيام مشكلة ، وتغير الموقف من الغموض الى
 الاشكال ، نتيجة لاهتمام الباحث ،

- ٣ وضع فرض ، واستباق نتائج بعض العمليات،
  - ٤ ـ استنباط نتائج الفرض،
- انهاء البحث بأقرار نتيجة من شأنها أن تحدد الموقف .

و « البحث » في نظره هو « التحويل المؤجه المرسل لموقف غير محدد الى موقف محدّد ». والبحث ينبثق من مقدمات بيولوجية وظروف محيطة حضارية ( أو فكرية ) Cultural .

#### ، ـ التربية :

وشهرة ديوي عالماً بالتربية اكبر من شهرته فيلسوفاً . وقد عرض آراءه في التربية في مؤلفات عديدة ، وربما كان أحراها بالذكر كتبه التالية : «عقيدتي التربوية» My

Pedagogic creed (سنة ۱۸۹۷)، و المدرسة والمجتمع » (شيكاغو سنة ۱۹۰۰)، و الطفل والبرنامج » (سنة ۱۹۰۲) ولكن أهمها هو: و الديمقراطية والتربية » (نيويورك، سنة ۱۹۱۳).

في آرائه التربوية هاجم ديوي على السواء: التصور السائد في المدارس الاميركية في أواخر القرن التاسع عشر واوائل هذا القرن ، القائل بأن الطفل كائن سلبي ، ومهمة التربية والتعليم هي فرض المعارف على ذهنه . كما هاجم النظرة الجديدة في أوروبا والمضادة لهذه ، والقائمة على التمجيد العاطفي للطفل، فكانت تدعو الى ترك الطفل يلتقط ويختار بنفسه ما يهوى من معلومات ودراسات . ورأى ديوى أن كلتا النظرتين قائمة على علم نفس فاسد خاطى، : فالنظرة الأولى أفرطت في الاستهانة بذكاء الطفل الفطرى ، والثانية غفلت عن أن الطفل لا يزال في دور غير ناضج . ومن ثم رأى ديوي أن التربية ينبغي أن تتولى الانتقال بالطفل والىالغ من تجربة غير ناضجة الى تجربة انضج قائمة على ذكاء الطفل أو البالغ ومهاراته . ووضع ديوي شعاراً لمذهبه التربوي العبارة التالية : « تعلم بأن تعمل ، Learn by doing . بيد أنه لم يقصد جذا صرف التربية والتعليم عن التزويد بالعلوم والمعارف ، بل لفت الانتباه الى هذه الواقعة وهي أن الطفل مخلوق مولع بالنشاط ، محب للاستطلاع والاستكشاف . والطفل ليس قابلًا للتشكيل كها يشاء المربي، وليست استعداداته ومواهبه ثابتة ومحددة كذلك . بل ، كها قال أرسطو قبله ، وظيفة التربية هي تشجيع العادات والاستعدادات التي تكون الذكاء.

#### مؤلفساته

- The Study of Ethics, 1894.
- The Signficance of the Problem of Knowledge, 1902.
- Studies in Logical Theory. 1903.
- Essays in Experimental Logic, 1916.
- Democracy and Education, 1916.
- Experience and Nature, 1925.
- Human Nature and Conduct. 1922.
- TheQuest for Certainty, 1925.

New York, 1952. (2<sup>nd</sup> ed)

- M. Baker: Foundations of John Dewey's educational theory. New York, 1955.
- F. Leander: The philosophy of John Dewey. A critical study. Goteborg, 1939.
- H.S. Thayer: The Logic of Pragmatism. An examination of John Dewey's Logic. New York and London, 1952.

- A common Faith, 1934.
- Art as Experience, 1934.
- Logic, the theory of inquiry, 1938.
- Theory of valuation, 1939.
- Freedom and culture, 1939.

مسراجسع

- The Philosophy of John Dewey, edited by A. Schilpp,





#### الذريو ن

مؤسس المذهب الذّري هو ليوقيوس . إلا أن أقوال المؤرخين عن ليوقيس مختلطة تمام الاختلاط بأقوال ديموقريطس ، حتى إننا لا نستطيع أن نتحدث عن الواحد دون التحدث عن الآخر ، ولهذا فإن ما نقوله عن المذهب الذري يشمل الاثنين معاً .

يقول أرسطوفي شرحه لكيفية نشأة المذهب الذري ما يلي : إن الإيليين قَالُوا بالوجود الثابت وأنكروا التغير لأن ذلك يستدعي القول بالخلاء ، ولما كان الخلاء عدماً ولا شيء ، فإن الحركة والتغير لا يمكن أن يكونا ، فلما رأى الذريون ذلك قالوا بما قال به الإيليون من أن الوجود ازلي أبدي ثابت لا يقبل التغير ؛ وقالوا أيضاً إن الخلاء لا شيء . لكنهم قالوا من ناحية أخرى، بعكس ما قاله به الإيليون وهو أن الوجود يحتوي أيضاً الى جانبه العدم والخلاء وذلك لأنهم لم ينكروا التغيرات ولم يَعُدوها من خداع الحواس كما قال الإيليون بل قالوا إن التغير شيء حقيقي ، ولما كان شيئاً حقيقياً فيجب ان نبحث عن تفسيره ، ولما كان تفسيره لا يتيسر إلا عن طريق الخلاء فقد وجب القول بالخلاء . فكأن هذا العدم أو هذا اللاوجود الذي هو الخلاء هو شيء أيضاً ، أي أنهم رأوا من ناحية أخرى أن الأشياء ليست واحدة بل كثيرة وأن هذه الكثرة ليست كثرة محصورة بل هي كثرة لانهائية ، ولذا قالوا أن الوجود يتكون في الأصل من أجسام لامتناهية في العدد ، ولما كانت هذه الأجسام متصفة بصفات الوجود عند برمنيدس ، أي أن هذه الأجسام أزلية أبدية غير قابلة للتغير ، فإن التغير لا يمكن أن يتم في داخل

كل جسم من هذه الأجسام على حدة ، ويقصد بالتغير هنا التغير من حيث الكيف ، وهذا طبيعي لأن هذه الأجسام لا تحتوي على خلاء بل هي مَلاة تام . ولما كانت الحال كذلك ، فإن التغير غير ممكن الحدوث في داخل الاجسام ، وعلى هذا فهذه الأجسام الأولى غير متغيرة من حيث الكيف ، فهي متصفة إذا بصفات الوجود الثابت عند برمنيدس ، ولما كانت هذه الأجسام خالية أيضاً من الحلاء ، ولما كان الحلاء هو وحده الذي به يمكن أن تنقسم الأشياء ، فإن هذه الأجسام لا تقبل القسمة ، بل هي الأجسام النهائية التي تنحل إليها الأشياء ، ولا تنحل إليها الأشياء ،

ثم إنهم رأوا من ناحية أخرى تبعاً لحجج زينون أنه اذا قلنا بأن الأشياء تنقسم الى ما لا نهاية ، فالتتيجة لهذا هي أن الأشياء ستكون لامتناهية في الصغر أو لامتناهية في الكبر ، ولذا كان عليهم أن يقفوا عند حد التقسيم ، فيقولوا بأجزاء لا تتجزأ هي ما يسعى باسم الذرات أو الأجزاء التي لا تتجزأ هي ما يسعى باسم الذرات أو الأجزاء التي لا تتجزأ أو الجواهر الفردة . والذرات يوجد بينها الخلاء ، والحلاء نفسه موجود في داخل الذرات بينها بعضها وبعض ، وليس موجوداً فحسب خارج الذرات كلها ومحيطاً

والأن ، فها هي صفات هذه الذرات ؟ قلنا إن الذريين قد قالوا بأن التغير التام غير بمكن ، وبأن التغير بالكيف لا يتم بالنسبة إلى الذرات بل ولا بالنسبة إلى الوجود كله . فإن هذه الذرات لما كان المراد منها أن تفسر اختلاف الأشياء والتغير ، كان لا بد لها في هذه الحالة أن تكون من ناحية متصفة بصفات مختلفة ، ومن ناحية أخرى لا بد أن يكون هذا الاختلاف راجعاً لا إلى اختلاف في الكيف بل في الكم وحده ، ولذا أضاف

الذريون إلى الذرات صفات كمية فحسب ، فقالوا إنها تختلف من حيث الشكل والمقدار والوضع أولاً ؛ وتلك هي الصفات الاولية الصادرة عن طبيعة الذرات نفسها . وهناك صفات أخرى هي الصفات الثانوية مصدرها إدراكنا وتأثرنا بهذه الذرات . فهناك صفات مثل الثقل والصلابة والكثافة واللون والذوق ناشئة عن إدراكنا لهذه الاشياء . ولهذا نراها تختلف باختلاف الأفراد : فالشيء الواحد قد يظهر ثقيلاً بالنسبة إلى شخص ، خفيفاً بالنسبة الى آخر ، فهي صفات نسبية وليست صفات مطلقة كما هي الحال بالنسبة إلى الصفات الأولى .

أما الصفات الأولية فأهمها صفة الشكل ، بل إن الذريين يحاولون أحياناً ان يرجعوا إلى هذه الصفة بقية الصفات ، فالذرات تختلف بعضها عن بعض من ناحية شكلها ، وتختلف في مرتبة الوجود من هذه الناحية ، ايضاً ، فالمستديرة المصقولة هي الحادة وهي الحاصة بالنار ، بينها بقية المناصر من أنواع اخرى غير هذا النوع المستدير . ومن هنا يلاحظ أن فكرة العناصر لم يقل بها الذريون ، وهذا طبيعي أولاً لأن مبادىء الأشياء عندهم هي الذرات وهي لا تختلف من حيث الكيف ، بينها عند اصحاب القول بالعناصر ، العناصر هي المبادىء الأولى ، وهي تختلف فيها بينها وبين بعض بالكيف . ويلاحظ ثانياً أن أصحاب القول بالعناصر يجعلون العناصر خسة على الأقل ، بينها الذريون لا يجعلون المبادىء الأولى عدداً عدوداً ، بل يقولون إن الذرات لا يجعلون للمبادىء الأولى عدداً عدوداً ، بل يقولون بفكرة العناصر .

وتختلف الذرات أيضاً من ناحية المقدار ، وهذا راجع خصوصاً إلى الشكل لأنه على حسب الشكل يكون غالباً المقدار؛ ثم ثالثاً صفة الوضع ، فمن حيث موضع الذرات بعضها بالنسبة إلى بعض تختلف . والتغيرات الأصلية ترجع غالباً إلى الاختلاف في الوضع ، ومن هنا فإن هذه الصفة أولية أيضاً .

أما الصفات الأخرى الثانوية فأهمها من غبر شك صفة الثُقل. ولو أن ديمقريطس وليوقيس لم يوضحا توضيحاً تاماً فكرة الثقل ، فإن هذه الفكرة فكرة اساسية في المذهب الذري كها تبين ذلك بكل وضوح لابيقور ، ولكن يلاحظ أن بعضهم ينكر ذلك ، قائلاً إن أبيقور لم يوضع القول في هذا إلا كنتيجة لنقد أرسطو لفكرة الذرات كها تصورها ديموقريطس وليوقيس ، وعلى هذا فمن المكن ألا يكون ديمقريطس وليوقيس قد قالا

بمسألة الثقل . وعلى كل حال فإن أتسلر من أصحاب الرأي الأول ، وهو ينكر هذه الرواية الأخيرة كل الإنكار .

والتغيرات كلها تنشأ عن طريق تجمع الذرات أو انفصالها . لكن يجب ألا نفهم من هذا أن هناك كوناً مطلقاً ، لأن الكون المطلق معناه الصدور عن لا شيء وهذا غير ممكن ، كما أن الفناء المطلق أو الفساد المطلق معناه الانتقال إلى لا شيء ، وهذا غير ممكن كذلك . ولكن التغير النسبي أي التغير الخاص بالأشياء كلها في داخل العالم هو تغير ممكن بل موجود بالفعل ، وهذا التغير مصدره اجتماع الذرات أو انفصالها ثم صفات الذرات واختلاف هذه الصفات بالنسبة إلى المركب الواحد عن المركب الآخر ، ومن هنا فإن التغير مرجعه إلى أسباب كمية فحسب ، لا تتجاوز الصفات الأولية أو اجتماع الذرات وانفصالها .

والأن كيف ينشأ العالم ؟ في البدء كانت الذرات متحركة في الخلاء ، والحركة عند ديموقريطس ازلية أبدية ، ولهذا فليس هناك موضع للتساؤل: لماذا بدأت الحركة وكيف بدأت؟ والحركة نوعان : نوع خاص بحركة الذرات الأولى في الخلاء ، ونوع آخر خاص بحركة الذرات من أجل تكوين العالم . أما الحركة الأولى فهي حركة أفقية ، فيها اصطدمت الذرات بعضها ببعض ، ولما اصطدمت تكونت عنها حركة ثانية ، هي حركة داثرية ، أو على شكل دوامة ، وهذه الحركة الدائرية هي التي حدث عنها هذا الوجود . ذلك أرجع الأراء فيها يتصل بحركات الذرات ؛ وهناك رأي آخر يقول إن الذرات كانت متحركة أولًا في الخلاء اللانهائي ثم سقطت عن طريق ثقلها إلى أسفل فلها سقطت اختلفت أوضاعها من حيث إن بعض الذرات أثقل من بعض ، كها أن البعض منها اجتمع مع البعض الآخر ، وتكون من هذا مركب ، وعن هذا المركب نشأت حركة الدوامة ، وعن هذا كله بدأ الوجود . وهذا الرأي الأخير هو رأي اتسلر ، ولكن الرأي الأول لا يزال حتى اليوم ارجع الأراء .

وبعد هذا ينشأ الوجود وكل نشأته عن الذرات. ويوجه ديموقر بطس عناية خاصة إلى الإنسان والكائنات الحية على وجه العموم، ويجعل هذه الكائنات حية عن طريق نوع خاص من الذرات، هو الذرات اللطيفة المستديرة، أي عن طريق الذرات النارية، وفي الجسم الإنساني توجد هذه الذرات غتلطة بذرات الجسم وتوجد في كل مكان منه، إلا أنه يلاحظ أن هذه الذرات تتجمع في أماكن معينة تجمعاً كبيراً دون

الأماكن الأخرى لأن في الجسم مواضع خاصة بأنواع معينة من الانفعالات. ففي العقل توجد أرقى أنواع الذرات وعن هذا الطريق ينشأ التفكير ؛ وفي القلب نوع ادنى من الذرات وعن هذا الطريق ينشأ الخيال ؛ كما يوجد نوع ثالث في الكبد ومنه تنشأ العواطف. والتفكير راجع قطعاً إلى الذرات عالتصورات التي تأتي من الخارج تأتي على شكل ذرات ، والتأثير يتم هنا عن تصور سيّال يأتي من الخارج وينتقل إلى اعضاء الحس ومنه إلى العفل فكها أن أنبادوقليس قد قال من قبل بفكرة السيال من أجل أن يبين تغير الأشياء من حيث تأثير بعضها في بعض على بعد، كذلك نرى ديموقريطس يفسر تغير بعضها في بعض على بعد، كذلك نرى ديموقريطس يفسر تغير ميالات مستمرة فيها بين الذرات بعضها وبعض. ومن هنا يغسر كيف بحدث التأثير دون قاس.

وعلى هذا نرى أن تفسيره للظواهر النفسية تفسير مادي صرف ؛ فكانه في الجزء الخاص بعلم الحياة كان أيضاً مادياً ، ولم يقل بوجود شيء روحي أو حياة طبيعية من شأنها أن تحدث هذا التغير في الأشياء .

وقد وجه ديموقريطس بعض عنايته إلى الأخلاق فتصور الأخلاق من ناحيته تصوراً حسياً كها يقتضي ذلك مذهبه ، وقال إن السعادة هي اللذة والخلو من الألم إلا أنه لم يتصور هذه اللذات تصوراً لذياً صرَّفاً بوصفها لذة وألماً فحسب ، بل إلى جانب ذلك تصورها على أنها سعادة عقلية ، ولذا انتهى إلى القول بأن السعادة الحقيقية هي سعادة الهدوء والفراغ من المشاغل والتأثيرات الخارجية ، فكان بذلك شبيها كل الشبة بتلميذه في المذهب الذري أبيقور ، وعلى الرغم من هذه العناية بالأخلاق لا يمكننا أن نقول إن مذهبه في الأخلاق كان مذهباً أخلاقية توسع فيها بعض التوسع ، فبحث في المسائل أخلاقية توسع فيها بعض التوسع ، فبحث في المسائل

الأخلاقية ، ولكنه لم يبحث في الأسس التي تقوم عليها الأخلاق .

فإذا نظرنا الآن نظرة عامة إلى المذهب الذري ، وجدنا أن هذا المذهب قد جمع بين المذاهب السابقة جميعاً . فهو يجمع من ناحية بين صفات الوجود عند الإيليين وبين الكثرة والتغير هند هرقليطس ؛ كما يحاول الأخذ بحجج زينون وتأثير هذه الحجج، وعلى هذا فمذهب الذريين جمعٌ بين المذاهب المختلفة . ويؤخذ عليه أنه مادي صرف لا يخرج من التفسير الآلي إلى أي تفسير عقلي أو روحي . وقد حاول البعض أن يصور هذا المذهب بأنه مذهب سوفسطائي ، ومن أتباع هذا الرأى اشلير ماخر ثم رتّر ؛ إلا أن هذا الرأي قد فنّده أتسلر تفنيداً نهائياً لأنه رأى أن هؤلاء ينسبون إلى المذهب الذري صفة السوفسطائية نظراً لأنه لم يكن في اتجاهه في المعرفة مذهباً علمياً تامًا ، والواقع فيها برى اتسلر ـ ان صفة السوفسطائية لا يمكن أن تضاف إلى مذهب إلا إذا كان لا يؤمن بالحقائق الموضوعية ويجعل الإنسان مفياس كل شيء . ويتصور كل الأشياء تصوراً ذاتياً لا تصوراً موضوعياً. وهذه الصفات لا تتوافر في الذريين، ولذا لا يمكن أن تعدهم من بين السوفسطائيين .

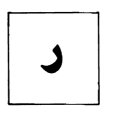
نصوص ومراجع

انظر مادة ﴿ الايونية ﴾

يضاف اليها عن الذريين بخاصة :

C. Bailey: The Greek Atomists and Epicurus, 1928.

ذيوجانس الا يولوني اليونية



#### Sarvepalli Radbakrishnan

فيلوف هندي معاصر. ولد في تيروتراني Tirutrani بنواحي مدراس في ۱۸۸۸. وتملّم في كلية مدراس المسيحية ثم عين بعد تخرجه مدرسا للفلسفة في كلية الرئاسة Presidency عين بعد تخرجه مدرسا للفلسفة في كلية الرئاسة College في مدراس سنة ١٩٠٩، واستمر بها سبع سنوات دارسا ومعلما للكتب الاساسية في الديانة الهندوكية والبوذية والجاينية Jainism ثم صار أستاذاً في جامعات ميسور، وكلكتا ودعي للتدريس في جامعة أكسفورد في سنة ١٩٢٦ ثم سنة كتريس الأديان الشرقية والأخلاق، وذلك في جامعة أكسفورد. وقام بجولات للمحاضرة في الولايات المتحدة الأمريكية في سنة ١٩٣٦ وسنة ١٩٤٤، وفي الصين في سنة ١٩٤١. ومنح لقب ا١٩٣٦ وسنة ١٩٤٤، وفي الصين في سنة ١٩٤٤. ومن سنة ١٩٣٦ كان رئيسا للوفد الهندي لدى الوسكو، ثم رئيسا لهذا المجلس في سنة الوسكو،

واشتغل بالسياسة فصار عضوا في المجلس النيابي الهندي في سنة ١٩٤٧، ثم عين أول سفير للهند في الاتحاد السوفييتي في سنة ١٩٤٧ وفي سنة ١٩٥٧ وفي سنة ١٩٥٧ إلى ١٩٦٧ الهند، ثم أصبح رئيساً للجمهورية من سنة ١٩٦٧ إلى ١٩٦٧ وتوفي في عام ١٩٧٥ وكان خطيباً بليغاً باللغة الانكليزية، وربما كان هذا هو السبب الرئيسي في شهرته والحظوة التي نالها.

حاول رادهكـرشــنان\_وهو هندوكي الدين\_الجمع بين الفلسفة الأوروبية والتيارات الفكرية الهندية الممثلة في مختلف أديانها، خصوصا الهندوكية والبوذية والجاينا.

وهو يقول عن نفسه: دعلى الرغم من إعجابي بعظهاء الفكر، القدماء والمحدثين، الشرقيين والغربيين، فإني لا استطيع أن أقول إنني أتبع واحداً منهم وأقبل مذهبه بكامله. ولا أقصد بذلك إنني رفضت أن أتعلم من الأخرين أو أني لم أتأثر بهم. وبينها حركت وجداني عقول هؤ لاء الذين درستهم جميعا، فإن فكري لم ينسجم مع أي غط معين تقليدي. ذلك لأنه كان لفكري مصدر آخر وصدر عن تجربتي الحاصة، وهي ليست نفس التجربة التي تحصّل من بجرد الدراسة والقراءة. إنها تولدت من تجربة روحية أولى من أن تكون قد استنبطت من مقدمات منطقية. إن الفلسفة تنتج من لقائنا بالواقع أولى من أن ينتج بالدراسة التاريخية مثل هذه الالتقاءات.

ومن كتاباتي حاولت التعبير عن نفوذ بصيرتي إلى معاني الحياة. ولست واثقاً، مع ذلك، من كوني أفلحت في التعبير عن أفكاري الخاصة. وسعيت لبيان أن موقفي العام يزود بتفسير سليم للعالم، منطقي مع نفسه فيها يبدو لي، ويتفق مع الوقائع كها نعرفها، وأن أغذي حياة الروح.

وراد هكرشنان ينكر النزعة العقلية في إدراك أمور الروح والألهيات، لأنه يرى أنه اذا استخدم العقل والبرهان العقلي في هذه الأمور فإنه إنما يصل إلى فرض، مهما يكن صادقا! لكن ثم طريقا آخر قديما عريقا في التقاليد والانتشار

يوصل إلى إدراك والموجود الأزليء بطريق مباشر. وفحين تتحدث الاويانيشاد عن والجنياناء Jnaina أو العرفان gnosis، وحين يتحدث البوذا عن والبودهي، أي التنوير، وحين يتكلم المسيح عن الحق الذي يجعلنا أحرارا فأنهم يشيرون إلى طريقة الأدراك الروحي المباشر للموجود الأعلى الذي تعلق فيه الهوة بين الحقيقة والوجود. إن ديانتهم تقوم على شهادة الروح القدس، على التجربة الشخصية، على التصوف كها حدده القديس توما الاكويني: المعرفة التجريبية بالله Cognitio Dei التوفيق بين نتائج الفهم المنطقي وبين إدراك البصيرة النافذة التحريبات المامكن

إن للمعرفة عدة أغاط: حسية، تصورية، وجدانية، وهي تناسب انواعا مختلفة من الموضوعات. وأفلوطين يخبرنا أن الادراكات الحسية هي من تحتنا، والبراهين المنطقية هي معنا، والادراكات الروحية هي من فوقنا.

والنوع الأخير من أنماط المعرفة هذه يمكن أن يسمى البصيرة النافذة الكاملة integral insight لأنها ليست وليدة نشاط جزء من كياننا الواعى: الحس أو العقل، بل كل كياننا الواعى. ثم انها لا تكشف لنا عن تجريدات، بل عن الحقيقة الواقعية بتمامها. أن الوجوديين يناقشون مسألة أسبقية الوجود على الماهية. وبينها الممكن أسبق من الواقع فيها يتعلق بنشأة الكون، فإنه في داخل العالم نفسه يعمل على الوجود فيه ويجرد منه. والفكر يبلغ غايته من المعرفة بالقدر الذي يعود به إلى الوجود. والفكر من حيث جوهره يعلو على نفسه. إنه يتعامل مع أشياء غير الفكر فهو رمزي فقط. والموجود existence طريقة واحدة من طرق الكينونة being، وعدم كفاية المعرفة بالنسبة إلى الكينونة أمر أكده برادلي Bradley . وعلى الرغم من أن المعرفة المنطقية غير مباشرة ورمزية، فانها ليست باطلة وبناؤها ليس تركيبا تخيّليا. لكنها لا تبلغ مرتبة المعرفة الكاملة، لأنها تخبر عن تركيب الكينونة، لا عن الكينونة نفسها. أما في البصيرة النافذة الكاملة فإننا نكون على اتصال بالكينونة الحقة actual being . وهذه المعرفة العليا تعلو على التمييز بين الذات والموضوع. وحتى المعرفة المنطقية ممكنة، لأن هذه المعرفة العليا حاضرة دائها. إنها يمكن أن يقرُّ بها بوصفها تأسيسية فقط. إن الكينونة هي الحقيقة Being is Truth.

ومن هذا النموذج من كتابات رادهكرشسنان نتين أن أفكاره خليط من الصوفية الممزوجة بتعبيرات واصطلاحات من

الفلسفة الأوروبية الحديثة دون تميز دقيق لمانيها. ومن هنا نجدها تتلفع بضباب الغموض والروحانية المبهمة المميزة لكل تفكير هندي. فلا معنى ها هنا لتمييزه بين الوجود Existence وبين الكينونة Being، لأنه لا يشبه مثلاً تميز الوجوديين بين الدورة والحجود بوجه عام) والـ Existenz (أي الوجود الماهوي، أو الامكانيات قبل تحققها بالفعل في العالم). وما سماه والبصيرة النافذة الكاملة، integral insight قد يشبه الغنوص عند المعرفانيين، وقد يشبه الوجدان عند أفلوطين وبرجسون، لكنه يكتفي بترديد اللفظ دون أن يجدد معالم معناه وكيفية قيامه بادوراك والموجودة.

وأحيانا نجده يتكلم بلغة برقلس مثل قوله: «الله يعرض نفسه بوصفه الفعل المطلق للكينونة في فعليتها المحضة»، وهي عبارة ملتوية لوصف الله بأنه فعل محض.

وهو يدعو إلى توسيع منظورنا الديني حتى نصل إلى حكمة عالمية جديرة بعصرنا الحاضر، وذلك بانفتاح الأديان بعضها على بعض لاخصاب بعضها البعض. وإننا نعيش في عالم لا هو شرقي ولا هو غربي، فيه كل واحد منا وريث لكل الحضارات. إن ماضي الصين واليابان والهند هو ماضينا بقدر ماضي بني إسرائيل واليونان وروما. وإن من واجبنا، وهو امتياز نفخربه، أن نوسع ملكة استطلاعنا وفهمنا وأن ندرك اتساع أرضنا المشتركة، والتجزئة الدينية إلى مناطق تقف عثرة في سبيل حضارة عالمية واحدة، هي الاساس الوحيد الثابت لمجتمع عالمي. وكل دين يحاول اليوم أن يعيد صياغة عقائده لمتعمرة في قوالب جامدة فهي عل خلاف مع الحياة المصرية.

لكن العالم لا يسعى إلى صهر الأديان بعضها في بعض، وإنما يسعى إلى أخوة بين الأديان المختلفة قائمة على إدراك الطابع التأسيسي لتجربة الانسان الدينية ويستشهد بقول الشاعر وليم بليك Blake: وكما أن كل الناس متشابهون (وإن كانوا متنوعين تنوعا لا نهائيا) كذلك كل الأديان شأنها شأن كل الأشباه مصدرها واحده. فإذا كان الدين هو الوعي بطبيعتنا الحقيقية في الله، فإنه بعمل على توحيد كل الانسانية على أساس المشاركة في والأزليه، ويرى في سائر الأديان نفس الحاجة التي أحس هو بها في نفسه. إن الينبوع الذي صدرت عنه الأديان المختلفة هو تطلع الانسان إلى عالم خفي، ولكن الأشكال التي انخذها هذا التطلع اختلفت باختلاف البيئة والجو

# رافيسُون

#### Félix Ravaisson - Mollien

فيلسوف فرنسي ذو نزعة روحية.

ولد في نامور سنة ١٨١٣، ودرس الفلسفة في منشن على يدي الفيلسوف الألماني شلنج Schelling، وفي جامعة باريس حيث حضر محاضرات فكتور كوزان، وحصل على الدكتوراه من كلية الأداب (السوربون) بجامعة باريس في سنة ١٨٣٨ وقام بالتدريس في جامعة رن Rennes لمدة عامين (١٨٣٨ - وفي سنة ١٨٣٨). وفي سنة ١٨٤٠ حين رقي مفتشاً عاماً للمكتبات العامة، واستمر في هذا المنصب حتى سنة ١٨٦٠ حين رقي مفتشاً عاماً للتعليم في وزارة المعارف. وفي سنة ١٨٧٠ صار محافظاً في متحف اللوفر، قسم الأثار القديمة. وتوفي في سنة ١٨٠٠.

رافيسون تأثر خصوصا بمن دي بيران، كما تأثر بروحية ليبنس. كان يرى أن مهمة الفلسفة هي إرجاع الوقائم، دائها وفي كل مكان، إلى شيء مطلق وعال. ومنهج الفلسفة العالية وهو الشعور المباشر. في التفكير بذواتنا ويذواتنا في المطلق الذي نشارك فيم الشعور المباشر بالعلة النهائية ووتقرير عن الفلسفة في فرنسا في القرن التاسع عشر ط٤، ص ٢٦١، باريس سنة ١٨٩٥، وقد ظهرت الطبعة الأولى في سنة

وأوفر كتب رافيسون حظا من الأصالة هو رسالته التي نال بها الدكتوراه وعنوانها: وفي العادةه(باريس سنة ١٨٣٨). وفيها يتعمق ويواصل أفكار مين دي بيران الرئيسية.

يعرف رافيسون العادة - بالمنى الذي يقصده - بأنها واستعداد نحوتغير، يتولد في كائن عن طريق استمرار أو تكرار هذا التغير نفسه (وفي العادة، ط۲ في جملة المبتافيزيقا والاخلاق صنة ١٨٩٤ ص٢). والعادة لا تقال على الموجودات غير العضوية، لافتقارها إلى الفردية. إن الفردية لا تبدأ إلا مع الحياة، أعنى مع التوالي واللاتجانس. والكائن الحره و وحده ذو طبيعة متميزة. ويمكن أن نعد المملكة اللاعضوية ميدان المصير.

والدوام والتغير هما الشرطان الأوليّان للعادة. ومنذ الدرجة الأولى للحياة الحيوانية ببدأ التأثير المزدوج لمدة التغير وحدها في الظهور. الفكري. ووحدة الأديان ينبغي أن ننشدها فيها هو الهي أو كلِّ فيها، لا فيها من أمور عرضية موقتة.

والحياة الدينية تنتب إلى ملكوت الكشف الروحي الباطن. أما إذا عبرت عن نفسها خارجيا، فإنها تفقد طابعها السحيح. ورسالة الدين هي أن يحمل الانسان على أن يغير ما بنفسه حتى يهي للالحي أن يتجل فيه. والدين يتحدث عن موت الانسان بشهواته الدنيوية، وانبثاق الانسان الجديد. وهذا ليس فقط تعليم الاوپانيشاد والبوذية، بل وأيضا تعليم ديانات الأسرار عند اليونان، والأفلاطونية، والأناجيل والمدارس الغنوصية. وهذه هي الحكمة التي إليها أشار أفلوطين حين قال: وهذا المذهب ليس جديدا، بل قال به قائلوه منذ أقدم الأزمنة، وإن لم ينم بوضوح، ونحن نريخ فقط إلى أن نكون مفسرين للحكاء القدما، وأن نبين، بشهادة أفلوطين نفسه، أن آراءهم كانت هي نفس آرائناه (دالنساعه الخامس (۱۵).

ويؤكد رادهكر سنان أن «الدين الخالد» الذي رسمنا خطوطه العريضة في هذه الصفحات، لبس دينا لا معقولا أو لا علميا، وليس ديانة هروب أو مضاداً للحياة الاجتماعية. واعتناقه سيحل كثيرا من المشاكل العويصة ويأتي بالسلام لذوي الارادة الحيّرة، وتلك هي فلسفتي الشخصية الخاصة التي وصلت إليها عن طرق مختلفة وهي فلسفة أفادتني في أقسى المحن، في المرض وفي الصحة، في النصر وفي المزية. وربما لا يقدّر لكل منا أن يرى الايمان يسود، لكن من المقدر لنا أن نسعى كي يكون من الواجب أن يسود، (وفلسفة سرفيالي راد هكرشنان»، ومكتبة الفلاسفة الأحياء»، سنة ١٩٥٧).

## مؤلفاته

- Indian Philosophy, 2 vols, London, 1923-27.
- An Idealist View of Life, Hibbert Lectures, 1932.
- Eastern Religion and Western Thought. 1st ed. 1930,
   2<sup>d</sup> ed. 1940.

## مراجع

E.A. Schilppeditor of: The philosophy of Sarvepalli Radhakrishnan. Library of Living Philosophers, New York, 1952.

وفي الشعور وحده يمكن أن نجد غوذج العادة. وفي الشعور بالمجهود تتجل الشخصية نفسها بالضرورة على شكل نشاط ارادي. والمجهود ليس هو فقط الشرط الأول، بل هو أيضا النموذج الكامل والموجز للشعور. والمجهود بجال التوازن بين الفعل والانفعال، وبالتالي: الادراك والاحساس. ويتضاء للجهود وباستمرار الحركة وتكرارها. وقانون العادة لا يغير إلا بنمو تلقائية منفعلة وفاعلة في آن واحد، غتلفة عن الجبية المكانيكية وعن الحرية المبنية على التفكير... فالضرورة المكانيكية وعن الحرية المبنية على التفكير... فالضرورة المجذب ورغة. إنه قانون، قانون الأعضاء، (القديس بولس انجذاب ورغة. إنه قانون، قانون الأعضاء، (القديس بولس في الرسالة إلى أهل روما، الفصل السابع، العبارة ٣٤)، الذي يخلف حرية النفس. ولكن هذا القانون قانون لطف grace يغلف رائعة الفاعلية النائية التي تسيطر شيئا فشيئا على العلة الفاعلية وقتصها في داخلها. وهكذا فإن الغاية والمبدأ، والواقعة والقانون، يختلطان في الضرورة» (الكتاب نفسه ص ٢٧).

ولا فارق بين العادة والغريزة، أو العادة والطبيعة إلا في المدرجة فحسب، وهو فارق يمكن أن يتضاءل إلى غير نباية. وبالنزول تدريجيا من أوضح مناطق الشعور تحمل العادة في داخلها النور إلى الايمان وإلى ليل الطبيعة الدامس. إن العادة طبيعة مكتسبة (جالن) وطبيعة ثانية (أرسطن)، علّتها في الطبيعة الأولية، وهي وحدها التي تفسّرها للعقل. وهي أيضا طبيعة مطبوعة، من عمل وكشف متوال للطبيعة الطابعة (الكتاب نفسه ص ٣٣).

والعادة هي الرابطة التي توحد بين الكائنات في الطبيعة ، وهي التي تؤلف وحدة الطبيعة . وواستمرار الطبيعة ليس الأن الا إمكانية ومثالية لا يمكن البرهنة عليها بالطبيعة نفسها . لكن هذه المثالية غوذجها في واقع تقدم العادة . إنها تستمد منها حجتها ، بأقوى أقيسة النظير . وفي الانسان يعود تقدم العادة والشعور ، بانحدار غير منقطع ، من الارادة ، إلى الغريزة ومن الوحدة المنجلة للشخصية إلى الانتشار الشديد للاشخصية » . والأمر كذلك في سلسلة الممالك والاجناس والأنواع . وفكل سلسلة الكائنات ليست اذن غير التقدم المتراصل لقوى متواثبة ذات مبدأ واحد ، يغطي بعضها بعضا في الترتيب التصاعدي لأشكال الحياة التي تنمو في اتجاه معاكس لتقدم العادة . والحد الأدنى هو الضرورة ، أو القدرة إذا مئنا ، لكن في تلقائية الطبيعة . والحد الأعلى هو حرية العقل . شئنا ، لكن في تلقائية الطبيعة . والحد الأعلى هو حرية العقل .

إن العادة تنزل من الواحد الى الأخر، وتقرّب هذه الأجزاء ، وبتقريبها تكشف عن ماهيتها الباطنة وارتباطها الضروري. (الكتاب نفسه ص٨٧ ـ ٢٩).

ويبين رافيسون ما للعادة من تأثير كبير حتى في مناطق العقل والقلب. فدورها واضح في ميدان التربية، وفي الاخلاق، إذ الغضيلة هي في المقام الأول مجهود وتعب، وبالممارسة، أي بالعادة، تصبح متعة ولذة. وفن التربية يقوم في جذب الناس إلى الخير بواسطة الفعل وتقوية الميل إلى ذلك ودعمه، ولهذا تتكون طبيعة ثانية.

وإلى جانب كتاب وفي العادة، يجدر بنا أن نشير إلى البحث العظيم الذي كتبه رافيسون عن ميتافيزيقا أرسطو بعنوان: «بحث في ميتافيزيقا أرسطو» (في مجلدين، باريس سنة ١٨٣٦ ـ سنة ١٨٤٦).

في هذا الكتاب يعبّر رافيسون عن آرائه هو بمناسبة شرحه لميتافيزيقا أرسطو مما يجعله أقرب إلى التأويل الشخصي منه إلى العرض الموضوعي. فالمحرك الأول عند أرسطو أوّله رافيسون إلى الخير الذي يطمح إليه الكل، والسلسلة النازلة للعلل المحركة تتحول عند رافيسون إلى سلسلة صاعدة من العلل الغائية، والعلة الغائية صارت لها السيادة على سائر العلل. والمحرك الأول، في تفسيره هو موجود حي، سرمدي كامل في سعادة كاملة.

وكان رافيسون رسّاما، عرض لوحاته مرارا في معرض الفنون الجميلة الذي يقام سنويا في باريس (الصالون) باسم مستعار هو Laché، ولوحاته رسوم الأشخاص في الغالب. كيا كان ناقدا فنيا، وقد شغل منصب أمين متحف في متحف اللوفر.

وقد كتب عدة مقالات في الفن، نذكر منها مادة والرسم، في والمعجم التربوي، ومادة والفن، في نفس المعجم، ومقالا عن تمثال وفينوس ميلو، نشر في ومجلة العالمين، سنة ١٨٦٢.

## مؤلفاته

- De l'habitude: Paris 1838, 2° ed. in RMM, 1893.
- Essai sur la Métaphysique d'Aristote, 2 vols. Paris, 1837-1846.
- Testament philosophique, in RMM, 1901.

- Rapport sur la philosophie en France au XIX siècle, 1876.

### مراجع

- Bergson: Notice sur la vie et les oeuvres de Félix Ravaisson-Mollien» 1904, in «La Pensée et le Mouvant», Paris, 1934.
- Joseph Dopp: Félix Ravaisson, Louvain, 1933.

#### رسل

#### **Bertrand Russeli**

فيلسوف انجليزي أسهم خصوصاً في ميدان فلسفة الرياضيات والمنطق الرياضي، وإن كانت شهرته الواسعة إنما ترجع إلى مواقفه وكتاباته السياسية والاجتماعية التي تتسم بالمفارقات والإثارة وروح المخالفة أكثر مما تتسم بالعمق في التفكير أو الاصالة في الرأي. وقيمته الحقيقية الباقية هي فيها أسهم به في المنطق الرياضي وفلسفة الرياضيات، أما ما عدا ذلك من إنتاجه فعابر لن يبقى منه شيء.

#### حياته

برترند آرثر وليم رسل ولد في ۱۸ مايو سنة ۱۸۷۲ في Trellck بالسفرب مسن تسرليك Ravenserofft Viscount بسالسفرب مسن تسرليك (Monmouthshire). وكان أبوه هو فايكونت أمبر في المسلودي (Monmouthshire) وأمه ليدي أمبر في، وقد توفيا حين كان برترند لا LordJohnRussell الذي صار المفلا، فتري في بيت جدّه الحدالية في التلقب بلقب وأيرله صاحبنا هذا برترند رسل في سنة ۱۹۳۱، وتولى تعليمه مدرسون خصوصيون، إلى أن بلغ الثامنة عشرة فدخل كلية الثالوث Trinity بجامعة كمبردج حيث ركزَّ دراسته في أول الأمر على الرياضيات. لكنه في السنة الرابعة من دراسته، تحول إلى دراسة القلسفة فدرسها على يدي ماتجرت المتربية البريطانية واستاوت Stout اللذين أوقعا في نفسه ازدراء التجريبية البريطانية ووجهًاه إلى الفلسفة المبجلية. ويصرح رسل بأنه أعجب آنذاك

ببرادلي وفلسفته الهيجلية المثالية. ومنذ تخرجه في جامعة كمبردج في سنة ١٨٩٤ حتى سنة ١٨٩٨ كان يعتقد أن الميتافيزيقا هي الكفيلة بحل مشاكل الكون بطريقة عقلية، بدلاً من الدين، وكان رسل قد تخلّى عن العقائد الدينية منذ الثانية عشرة من عمره، وسيظل كذلك حتى آخر حياته.

وكان رسل قد حصل على البكالوريوس من جامعة كمبردج مع مرتبة الشرف الأولى في الرياضيات في سنة ١٨٩٣، ثم في العلوم الأخلاقية (الفلسفة) في سنة ١٨٩٤. وفي سنة ١٨٩٤ عبن لبضعة أشهر ملحقاً شرفياً في السفارة البريطانية في باريس ومن ثم سافر إلى برلين لدراسة علم الاقتصاد، وكتب أول مؤلفاته بعنوان: والديمقراطية الاجتماعية في ألمانياه (سنة Alys Pearsall) وتزوج من أليس بيرسول اسميث Smith.

وفي سنة 1۸۹۰ انتخب زميلًا في كلية الثالوث بكمبردج.

ويحكي لنا رسل أنه في تلك الفترة كان متأثراً خصوصاً بكنت وجيجل، وعند الخلاف بينها كان يؤثر هيجل على كنت. وكتب مقالاً في مجلة «العقل» Mind في سنة 1847 عن العلاقات بين العدد والكم، وفيها كان هيجلياً عضاً: وفي سنة 184٧ نشر: وبحثاً عن أسس الهندسة». كان تعميقاً للرسالة التي تقدم بها للحصول على درجة الزمالة في كلية الثالوث بكمبردج، وفي هذا البحث كان متأثراً بكنت.

بيد أن رسل في سنة ١٨٩٨ تحول عن المثالية وهاجها. والسبب المباشر لهذا التحول هو أنه قرأ ومنطق، هيجل فاقتنع بأن ما يقوله هيجل عن الرياضيات لغوباطل. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى تبين له وهو بحاضر عن ليبننس مكان أستاذه ما تحرت الذي كان في إجازة، أن الحجج التي ساقها برادلي ضد حقيقة الإضافات relations إنما هي مغالطات. بيدأن رسل يؤكد هنا أهمية تأثير صديقه مور G.E. Moore عليه وكان مورقد اعتنق ما عرف بعد ذلك باسم والواقعية المحدثة، New- المقائمة على الإقرار بصحة ما يقول به الإدراك المشترك Common Sense.

وفي تلك الفترة اندفع رسل في اتجاه الواقعية اندفاعاً شديداً سيضطر إلى التراجع عنه فيها بعد. فقد أقر بنظرية الإضافات الخارجية وبالكثرة بل وأن النقط في المكان والأنات

في الزمان هي كيانات حقيقية موجودة فعلًا في الواقع الخارجي كموجودات قائمة برؤوسها.

وكانت ثمرة محاضراته عن ليبنتس كتاباً جيداً بعنوان وفحص نقدي لفلسفة ليبنتس، وقد نشر سنة ١٩٠٠ وفي هذا الكتاب ذهب إلى أن ميتافيزيقا ليبنتس هي من ناحية انعكاس لدراسته المنطقية، ومن ناحية أخرى مذهب شعبي قصد به إلى تثقيف عامة الجمهور وتقوية إيمانه، وهو مذهب يخالف ما كان ليبنتس يعتقده حقاً.

ويولي رسل أهمية خاصة، فيها يتعلق بتطوره الفكري، لتعرّفه إلى إنتاج جوزيه بيانو Peano (١٩٣٨- ١٩٥٨) الرياضي الإيطالي العظيم، وذلك أثناء حضوره مؤتمراً دولياً في باريس في سنة ١٩٠٠، وكان رسل لم يطلع بعد على إنتاج جوتلوب فريجه G. Frege الذي حاول رد الحساب إلى المنطق في كتابه المشهور: والقوانين الأساسية لعلم الحساب، (سنة ١٨٩٣. لكن قراءته لمؤلفات بيانو سرعان ما أثمرت ثمارها في تفكير رسل، هذه الثمار التي كشف عنها في كتابه ومبادى، الرياضيات، الذي ظهر سنة ١٩٠٣.

وكان رسل قد انتهى من تحرير المسوّدة الأولى المذا الكتاب عند نهاية سنة ١٩٠١ لكنه في سنة ١٩٠١ اصطدم بعقبة وصفها بأنها مناقضة antinomy في منطق الأصناف. فإنه معلومه (دمبادىء الرياضيات، ص ١١٥ ط ٢ سنة ١٩٣٧). معلومه (دمبادىء الرياضيات، ص ١١٥ ط ٢ سنة ١٩٣٧). والمشكلة هي: هل صنف كل الأصناف عضو في هذه الأصناف، أو ليس بعضو ؟ وقد بعث رسل إلى فريجه برسالة يخبره فيها بوجود هذه المناقضة ويساله حلها. وقد أجابه فريجه بأن علم الحساب مترنح. ولما فكر رسل في الأمر ملياً، اكتشف أن حل المشكلة يقوم في النظرية التي سماها باسم ونظرية التي سماها باسم ونظرية

وفي سنة ١٩١٧ أصدر رسل كتاباً موجزاً بعنوان: «مشاكل الفلسفة» فيه تناول المشاكل الرئيسية في ميدان الفلسفة بوجه عام.

ثم بلغ رسل أوج نضوجه في العمل المشترك الذي قام به هو والفرد نورث هويتهد بعنوان Principia Mathematica ويعدّ من أعظم الأعمال الفكرية في تاريخ الفكر البشري، ويتألف من ثلاثة مجلدات ظهرت من سنة ١٩١٠ إلى سنة ١٩١٠. وفيه وضعا فلسفة الرياضيات على أساس جديد، هو

أن الرياضيات البحتة يمكن ردّها إلى المنطق، بمعنى أنه من الممكن بيان أن القضايا الرياضية يمكن أن تستنبط من قضايا منطقية بحتة، مع استخدام حدود منطقية خالصة.

ونتابع حياة رسل الخارجية، فنجده يصرّح في كتابه وتطور فلسفتي My philosophical Development أنه من المخطس سنة 1918 كان منهمكاً كل الإنهماك في أمور تتعلق بمعارضته للحرب. وهذه الأمور عبر عزايه فيها في كتابين: ومبادىء إعادة البناء الاجتماعي وكتاب: والمعدالة في زمن الحرب، وكلاهما ظهر في سنة 1913، بالإضافة إلى طائفة من المقالات والحطب التي تتعلق كلها بالحرب، وفيها جميعاً يدعو إلى السلام ونبذ الحرب. وكانت نتيجة نضاله هذا في سبيل السلم ونبذ الحرب أن فصل من وظيفته زميلاً في كلية الثالوث بجامعة كمبردج، ثم أودع السجن في سنة 191۸، وبقي مسجوناً طوال سنة أشهر.

ثم زار الاتحاد السوفييتي وكان حديث العهد بثورته الشيوعية، وقابل لينين وتروتسكي وجوركي فكان لهذه الزيارة أثر عكسي تماماً، إذ طامنت من حماسته للاشتراكية وجعلته يقف منها موقفاً نقدياً صريحاً، كها يتجلى ذلك في كتابه الذي أصدره بعد هذه الرحلة مباشرة بعنوان: «البلشفية: النظرية والتطبيق» (سنة 1919).

وعمل أستاذاً في بكين في الصين سنة ١٩٢٠ ـ ١٩٢١. وطلق زوجته وتزوج من دورا وينفرد بلاك Dora Winfred وكانت زميلته في كلية Girton في جامعة كمبردج. ومع هذه الزوجة الثانية أنشأ مدرسة تقدمية في سنة ١٩٣٧ بالقرب من Petersfield في سسكس ليطبق فيها نظرياته التربوية التي عرضها في كتابيه: وفي التربية (سنة ١٩٣٧) ووالتربية والنظام الاجتماعي (سنة ١٩٢٧).

وفي سنة ١٩٣٧ أصدر كتابه والزواج والأخلاق، فأثار ضجة كبرى بسبب ما فيه من آراء جربئة منافية للمألوف، وازدادت الضجة حول هذا الكتاب لما أن طلق رسل زوجته الثانية في سنة ١٩٣٤. وقد استمرت هذه المدرسة من سنة ١٩٣٧ إلى سنة ١٩٣٧.

وفي أثناء هذه الأحداث كلها، كان رسل يواصل التأليف. ففي سنة ١٩١٨ أصدر كتابين هما: والتصوف والمنطق ومقالات أخرى، وكتاب: والطرق إلى الحرية: الاشتراكية، الفوضوية، النقابية، وفي أثناء سجنه في سنة

191۸ ألف كتابه: «المدخل إلى الفلسفة الرياضية، وهو موجز جيد لأبحاثه في المنطق الرمزي وفلسفة الرياضيات، وقد نشره سنة 1919. وفي سنة 1971 نشر كتابه وتحليل العقل، وفي سنة 1974 كتاب: «تحليل المادة، وفي سنة 1971: «النظرة العلمية»، وفي سنة 1978: «الدين والعلم»، وفي سنة 1918 إلى سنة 1918، وفي سنة 1970: «الدين والعلم»، وفي سنة 1970: «السلطة: تحليل اجتماعي جديد».

وعين أستاذاً في كلية المدينة في جامعة نيويورك، فأثار تعيينه احتجاجات عنيفة من جانب رجال الدين ودافعي الضرائب، ضد وعدو الدين والأخلاق هذا، كها نعتوه. ففصلته الجامعة واستصدرت حكماً من إحدى المحاكم بأنه وغير جدير بأن يقوم بتدريس الفلسفة في كلية الجامعة في نيويورك كها ذكر ذلك رسل تحت اسمه على صفحة عنوان كتابه: وبحث في المعنى والحقيقة. (سنة ١٩٤٠)، وكان ذلك وصمة عار ما بعده عار على جبين الجامعات الأميركية والقضاء الأميركي وعقلية الشعب الأميركي بعامة. وحاولت مؤسسة بارنس ومعينته أستاذاً فيها، لكنها ما لبثت بسبب الاحتجاجات من كل جانب أن فسخت عقدها معه عما اضطره إلى رفع قضية أمام المحاكم الأميركية، وكسب القضية لأسباب شكلية بحتة تتعلق بنصوص المقد.

وتزوج رسل للمرة الثالثة في سنة ١٩٣٦ من هيلانة بترشيا اسبنس Helen Patricia Spence وكانت تساعده في تحضير مواد كتابه: والحرية والتنظيم.

وهاجم الفاشية في كتابه: وفي مدح البطالة ومقالات أخرى، (سنة ١٩٣٦). وتخلى عن النزعة إلى السلام، واندفع في الانجاه المضاد، أي الدعوة إلى الحرب وتمجيدها، اندفاعا شديداً ابتداء من سنة ١٩٣٩، واستمر في هذا الاتجاه الجديد حتى بعد أن وضعت الحرب العالمية الثانية أوزارها في سنة ١٩٤٥، فراح بحث أميركا على ضرب روسيا بالقنبلة الذرية حينا كانت أميركا لا تزال تحتكر وحدها هذا السلاح الرهب.

لكنه تحوّل من جديد إلى السلام في سنة 1989 حين دعا إلى نزع السلام، وبعث برسائل إلى كبار قادة العالم السياسيين يحثهم فيها على نزع السلاح، واستمر في هذا الاتجاه الجديد القديم حتى وفاته. ومن هنا نجده يهاجم أمريكا لتورطها في حرب فييتنام، ويأخذ بجانب كوبا في أزمة الصواريخ المشهورة

في سنة ١٩٦٧ ومن ضمن نشاطه في تلك الفترة انشاؤه مع آخرين مثل سارتر ما عرف باسم امحكمة رسل، لمحاكمة مثيري الحروب، والمقصود خصوصاً أميركا في حربها في فييتنام. لكنها كانت محكمة أدعى إلى السخرية والاستهزاء منها إلى أن تؤخذ بماخذ الجد. وكانت خنزوانة من شيخ هرم جاوز التسمين يحرص على أن يظل اسمه يتردد على مسامع الناس بأي ثمن.

أما عن حياته الخاصة، فإنه طلق زوجته الثالثة في سنة ١٩٥٧ وتزوج للمرة الرابعة في نفس السنة من قصصية أمريكية تدعى أديث فنش Edith Finch ويعجب المرء لحرصه الغريب هذا على معاودة الزواج رغم تطليقاته المتوالية.

وفي سنة ١٩٤٤ كانت قد أعيدت له الزمالة في كلية الثالوث في كمبردج وفي سنة ١٩٤٩ ألقى سلسلة أحاديث في الإذاعة البريطانية BBC في موضوع: «السلطة والفرد».

وفي سنة ١٩٥٠ حصل على جائزة نوبل في الأداب.

#### فلسفته

# ١ ـ ما هي مهمة الفلسفة في العصر الحاضر:

نشأ رسل في فترة ووجهت فيها الفلسفة بهجمات عديدة خصوصاً من جانب المذهب الوضعي وأصحاب النزعة العلمية المغالية، ودعاة الواقعية - تهدف إلى تقليص مهمة الفلسفة.

وقد أدلى رسل بدلوه في هذه المسألة، ورأيه هو أن مهمة الفلسفة ليست تقوم في تحصيل مجموع من الحقائق، مثل سائر العلوم، بل في البحث فيا لم يتيسر الحصول على جواب عنه من مسائل. ذلك أن ما يتكون عنه مجموع من الحقائق في موضوع ما، سرعان ما يستقل عن الفلسفة ويصبح علماً قائماً برأسه: فدراسة الكواكب، مما يدخل الآن في علم الفلك، كانت كلها داخلة في الفلسفة. وكتاب نيوتن العظيم عنوانه: «المبادى» الرياضية للفلسفة الطبيعية». ودراسة النفس كانت جزءاً من الفلسفة، ثم استقلت وكرنت ما يسمى باسم علم النفس وفالمسائل الممكن تحصيل أجوبة نهائية عنها توضع في العلوم، بينا تلك التي لم تحصل على جواب نهائي عنها حتى الآن تبقى لتكون البقية التي تسمى: فلسفة».

ثم إن هناك مسائل ستبقى ـ مها تفاءلنا ـ غير قابلة للحل من جانب العقل الإنساني، اللهم إلا إذا صارت قواه من

نوع آخر مختلف تماماً عها هي عليه اليوم. فمن ذلك المسائل. التالية:

هل في الكون وحدة في النصميم أو الغاية، أو هو مجرد تلاق عارض لمجموعة من الذرات ؟

هل الوعي جزء ثابت من الكون، يؤمَّلُ في نموَ مستمر مطرد للحكمة، أو هوعارِضَ على كوكب صغير مصيره المحتوم أن تصبح الحياة عليه مستحيلة ؟

هل الخير والشر ذو أهمية بالنسبة إلى الكون، أو أن أهميتهها هي فقط بالنسبة إلى الإنسان ؟

حقاً لقد أجاب فلاسفة عديدون عن هذه الأسئلة، ولكن إجاباتهم ليست من الدقة والاحكام بحيث تعد نهائية. وسيظل من مهمة الفلسفة الاستمرار في التأمل في مثل هذه المسائل، وفي جعلنا نشعر بأهميتها، وفي النظر في كل المحاولات التي بذلت من أجل إيجاد حل لها، وفي المحافظة على الاهتمام النظري بالأمور العامةً في الكون.

ووقيمة الفلسفة ينبغي أن تنشد على النحو الأوسع - في عدم يقبن إجاباتها. إن الإنسان الذي لم يشد حظاً من الفلسفة يسبر في الحياة سجين الأحكام المألوفة السابقة المستمدة من الإحداك العام، ومن العادات والعقائد المألوفة في عصره أو مصره، ومن معتقدات غت في ذهنه دون تعاون ولا موافقة صريحة من عقله المفكر. والعالم يبدو لمثل هذا الإنسان كأنه نسائي واضح، عدد المعالم، والأمور المألوفة لاتثير عنده يبدأ في التفلسف، يجد أن أمور الحياة اليومية نفسها تفضي إلى مشاكل لا يمكن أن يقدم عنها غير حلول ناقصة كل النقص. المصحيح للشكوك التي تثيرها، فإنها قادرة على القصحيح للشكوك التي تثيرها، فإنها قادرة على القراح إمكاناتا عديدة توسع من آفاق فكرنا وتحرر أفكارنا من سلطان العادة الطاغي».

كذلك للفلسفة قيمة أخرى، ربما كانت قيمتها الرئيسية، مستمدة من عظمة الموضوعات التي تتأمل فيها، ومن الحرية من الأغراض الضيقة والشخصية الناشئة عن هذا التأمل. إن حياة الرجل المقود بالغرائز هي حياة حبيسة داخل دائرة من الاهتمامات الخاصة الشخصية، وقد تشمل الأسرة،

والأصدقاء، لكن العالم الخارجي لا يلنفت إليه إلا من حيث أنه يمكن أن يساق أو يعيق أو يدخل في نطاق الرغبات الغريزية. وإحدى وسائل النجاة من هذا المحيط الضيق الذي تسيطر عليه الحياة الشخصية المبنية على الغرائز هي النامل الفلسفي الذي يجد رضاه في كل توسيع لدائرة المذات، وفي كل شيء يرفع من شأن موضوعات التأمل، وبالتالي من الذات المتأملة.

وخلاصة القول هي أن الفلسفة ينبغي أن تدرس، لا من أجل الحصول على إجابات نبائية للمسائل التي تهتم بها، إذ لا تعرف في الغالب حوابات نبائية صحيحة لها، ولكن تدرس من أجل هذه المسائل نفسها، لأن هذه المسائل توسع من أفق تصورنا لما هو عكن، ويغني خيالنا العقلي، وتقلل من التوكيد الدوجاتيقي الذي يغلق السبيل أمام العقل في التأمل قبل كل شيء نحن ندرس الفلسفة لانه من خلال عظمة الكون الذي شيء نحن ندرس العقل هو نفسه عظيا، ويصبح قادراً على بلوغ ذلك الاتحاد مع الكون، الذي هو أسمى تحرر ننشده بلوغ ذلك الفلسفة؛ ص ١٩٦٣ - ١٦١، اكسفورد سنة (ومشاكل الفلسفة؛ ص ١٩٣٠ - ١٦١، اكسفورد سنة

## ٢ ـ معرفتنا بالعالم الخارجي:

ويقترح رسل للفلسفة منهجاً جديداً يسميه باسم ومنهج التحليل المنطقي method of logical analytic , عرضه في كتابه : ومعرفتنا بالعالم الخارجي (سنة ١٩١٤). وهو ليس منهجاً جديداً في الواقع ، بل سبقه إليه مؤسسو المنطق الرياضي في القرن الناسع عشر خصوصاً جورج بول Boole وجوزيه بيانو Peano وجوتلوب فريجه Frege . ويسمى هذا المنهج أيضاً باسم والذرية المنطقية Logical atomism .

وهذا المنهج يستخدم نتائج المنطق الرياضي ونتائج التقدم في فلسفة الرياضيات وفي ميدان الرياضيات نفسها، ويستخدم ما أنت به من تعبيرات مثل: صنف class، إضافة relation، نظام order ابتغاء إيضاح بعض المشاكل التقليدية في الفلسفة، ورسل إنما يعني منها بتلك المتعلقة بطبيعة العالم الخارجي، والعلاقة بين عالم الفيزياء وعالمنا المحسوس المألوف للإدراك العام، كما يهتم بمشكلة المكان والزمان، والاتضال الخارجي، عاول تطبيق منهج التحليل المنطقي في حل هذه المناكل، زاعماً أن هذا المنهج كفيل بحلها أو في القليل المناكل، زاعماً أن هذا المنهج كفيل بحلها أو في القليل المنطقي غير أنه سرعان ما يتدارك نفسه من هذه الدعوى

العريضة فيصرح بنان النتائج التي وصل إليها ليست نهائية، بل هي مجرد محاولات ناقصة. لكنه يصر مع ذلك على القول بأن أي حل أكمل سينكشف، فإنه لا محالة مبني على منهجه هذا في التحليل المنطقى!!

ويستهل رسل بحثه بالفحص عن فلسفتين سائدتين آنذاك، هما فلسفة برادلي، وفلسفة برجسون إبتغاء الكشف عها فيها من وأخطاء وبحسب زعمه. أما برادلي فإن رسل يأخذ عليه أنه وجد أن عالم الحياة اليومية مليء بالتناقض، فحكم عليه بأنه مظهر apperanceفحسب، وليس واقماً حقيقياً Reality. ويقول رسل أن خطأ برادلي هو أنه حاول أن يحدد طابع العالم بواسطة البرهان العقلي الخالص دون الاستناد إلى التجربة والبحث فيها.

أما برجسون ـ هكذا يرى رسل ـ فقد اعتقد أن الواقع يتصف أساسا بالنمو والتغير المستمر، فاستنتج من هذا أن المنطق والرياضيات والفيزياء هي من الاستاتيكية بحيث لا يمكن أن تصف الواقع وتقرر قوانينه، وأنه لادراك الواقع لا بد من ملكة أخرى هي الوجدان intuition. ويرى رسل أن برجسون اخطأ خطأ مزدوجاً:

(الأول) هو أنه وقد تصور أن الحياة تطور وتغير مستمر فانه افترض أن باقي العالم لا بد أن يكون كذلك: في تطور وتغير مستمر. وقد أخطأ برجسون ـ في نظر رسل ـ لانه لم يدرك أن الفلسفة عامة تشمل كل الكون، ولا تقوم على علم واحد بعينه هو هنا علم الحياة.

(والثاني) هو أن إلحاحه على الحياة يوحي بأنه اعتقد أن الفلسفة تهتم بمصير الانسان، بينها الواقع - في نظر رسل ـ هو أن الفلسفة انما تهتم بالمعرفة لذات المعرفة لا من أجل جعل الناس سعداء.

فان قبل لرسل ان المنطق استعمله الفلاسفة من قبل في حل المشاكل الفلسفية، أجاب بأن ذلك كان على نحو ناقص غير سليم. فالقباس قد أهمل شيئا فشيئا، والمنطق الاستقرائي الذي دعا اليه فرانسس بيكون وجون استيورت مل قد تبين أنسه غير واف بالمطلوب، لأنه لا يستطيع أن يبين لماذا نحن نعتقد في تقريرات مثل أن الشمس ستشرق كل صباح. واعتقادنا في العلية المطردة لا يمكن أن يكون قبليا a priori لأنه معقد جدا إذا ما صيغ بدقة، كما لا يمكن عده مصادرة postulate، وإلا لكان

عاجزا عن تبرير أي استدلال، كها لا يمكن اثباته بالاستقراء لأن ذلك سيكون مصادرة على المطلوب.

كذلك ينعي رسل على هيجل أنه خلط المنطق بالميتافيزيقا.

وينتهي رسل من هذا النقد الى الادعاء أن المنطق الرياضي هو وحده الكفيل بأن يزودنا بالأداة اللازمة لحل المشاكل الفلسفية.

ما هو المنطق الرياضي في نظر رسل؟ انه في أن واحد فرع من الرياضيات ومن المنطق القابل للتطبيق على الرياضيات. وخاصيته الرئيسية هي أنه شكلي بحث، مستقل عن كل مادة أو موضوع. وموضوعه هو القضايا، والنمط الرئيسي في القضايا هو القضايا الذَّرية Atomic propositions مثل: وسقراط انسان، والقضايا الجزيئية Molecular ، وهي قضايا ذرية إلّا أنها ربطت بالأدوات: واو العطف، إذا، أو، الا اذا، ثم القضايا العامة (الكلية) مثل: دكل انسان فان، كذلك لا بد من معرفة ببعض الحقائق غير المستمدة من التجربة مثل استنتاجنا ان «كل انسان فان» من مشاهدة ما جرى لمن نعرف من الناس. فهذا الاستنتاج يقوم على معرفة قبلية غير مستمدة من فحص التجربة، لأن التجربة لا تعطينا إلا أحوالا جزئية. فهناك اذن حقائق عامة اما أنها بيُّنة بنفسها، وأما أنها مستنتجة من حقائق أخرى عامة. ثم يشرع رسل في تطبيق منهج التحليل المنطقى على مشكلة عويصة من مشاكل الفلسفة التقليدية وهي مشكلة: كيف نعرف العالم الخارجي؟ وهي مشكلة المعرفة بعامة. فيقول: أن المعرفة على نوعين:

 ١ ـ علمنا بموضوعات الحياة اليومية: الأثاث الذي نجلس عليه، البيوت التي نسكنها أو ندخلها، الناس الذين نختلط بهم، الخ.

٣ ـ علمنا بقوانين المنطق.

ويمكن أن نسمي هذه المعرفة بالمعطيات الصلبة hard لأن من النادر أن نشك فيها، وإذا حاك في صدرنا شك عنها فسرهان مايتبدد. وربما كانت غالبيتنا تميل الى أن تضيف إلى هذه المعطيات الصلبة بعض الحقائق المستمدة من الذاكرة، وبعض العلاقات المكانية والزمانية وبعض المقارنات مثل أن هذا اللون شبيه بهذا اللون.

ويرى رسل أن هناك بعض المعتقدات التي يمكن

استبعادها من هذه المعطيات: من ذلك الاعتقاد أن الموضوعات تبقى حين لا نكون مدركين لها. من هذا النوع أيضا اعتقاد وجود عقول وأشياء خارج عقلنا يكشف عنها التاريخ والجغرافيا. وهذه الأمور بمكن أن تسمى «معطيات ليُّنة، soft data لأن من الممكن وضعها موضع الشك، وهي مأخوذة من اعتقادنا في المعطيات الصلبة. والمشكلة هي في تحديد هل وجود شيء ما خارج معطياتنا الصلبة يمكن ان يستنتج من هذه الأخيرة. ويصوغ رسل السؤال على النحو التالي: هل توجد أشياء مستقلة عن وذواتناه فيها من الغموض بحيث لا يمكننا من حل المسألة؟ والأمر الواضح هو أن مظاهر الشيء ـ لونه وشكله وحجمه ـ تتغير بحسب قربنا منه، أو بعدنا عنه ، أو دوراننا من حوله. ورسل يسمى هذه المظاهر: «معطيات الحس. فإننا إذا دُرْنا حول هذا الشيء وجدنا أنَّ معطيات الحس تتغير، وذلك بحسب حركاتنا حوله. فالأشياء مشاهدة من منظور معلوم لشخص ما هو دعالم خاص، بهذا الشخص. وكذلك لكل عقل اخر عالمه الخاص في نظره إلى الأشياء. وعلى هذا النحو يمكن تحديد شيء ما بأنه دصنف، class كل منظوراته. وهذا أسلم من استنتاج شيء يكشف نفسه عن طريق هذه المنظورات perspectives. والمنظورات واقعية حقيقية وتؤلف معطيات صلبة، أما الشيء فأمر مستنتج ويمكن أن يكون خطأ. ووالصنف، هو مجرد تركيب منطقي ونحن بهذا قد أحللنا تركيبا منطقيا محل كيان مستنتج. وهذا التفسير يتفق مع الوقائع، ولا يتعارض مع أية بيَّنة تجريبية، وخال من أي تناقض منطقى .

وعلى هذا النحو ظن رسل أنه استطاع أن يحل مشكلة: كيف نعرف العالم الخارجي؟ انه يقرر أن موضوعات الفيزياء والادراك العام هي تركيبات منطقة مؤلفة من معطيات الحس. يقول: وأعتقد أن من الممكن أن نقرر بوجه عام، أنه بالقدر الذي به يمكن التحقق من صحة الفيزياء والادراك العام، لا بد انه من الممكن تفسيرها عن طريق معطيات الحس وحدها، (ومعرفتنا بالعالم الخارجي، ص٨٨- ٨٩).

لكننا نجد رسل في اوائل سنة ١٩١٥ ـ أي بعد ظهور هذا الكتاب بقليل ـ يقول في محاضرة ألقاها ونشرت بعد ذلك ضمن كتابه والتصوف والمنطق، (سنة ١٩١٨) يقول وانه بينها جزئيات الفيزياء الرياضية هي تركيبات منطقية ورموز مفيدة، فإن معطيات الاحساس والموضوعات المباشرة للبصر أو اللمس أو السمع توجد خارج العقل، وهي فيزيائية محضة، ومن بين

العناصر الأخيرة في تركيبالمادة (والتصوف والمنطق ومقالات أخرى، ص١٢٨) ويقول أيضا وأن معطيات الحسّ هي من بين عناصر العالم الفيزيائي الأخيرة تلك التي تصادف أننا عل وعي بها، (الكتاب نفسه ص١٤٣).

على كل حال، يمضي رسل في بيان ما هو الشيء، فيقول أن الأشياء الثابتة يمكن بناؤ ها منطقيا إذا وجدنا طريقة لبناء ما نسميه عادة باسم ومظاهر الشيء الواحده. لكن وجود نوع من الاتصال (أو الاستمرار) بين الظواهر وأن كان ضروريا فإنه لا يكفي لتحديد الشيء، بل تحتاج بالاضافة الى ذلك الى كون مظاهر الشيء الواحد تخضع لقوانين فيزيائية معينة.

لكن القول بأن الشيء هو تركيب منطقي ليس معناه أن من الممكن الاستغناء عن التكلم عن الأشياء المادية بوصفها موجودات. فمثلاً والمنضدة، على الرغم من أنها من ناحية التحليل الفلسفي المنطقي هي بجرد تركيب منطقي مؤلف من معطيات الحسّ، فإنه يحق لنا أن نقول إنه توجد منضدة. فلأغراض اللغة العادية بحق لنا أن نستمر في التحدث عن المناضد والأشجار، إلخ. . على الرغم من أننا نعلم أنها بجرد تركيبات منطقية مؤلفة من معطيات الحسّ.

ويحلل رسل قضايا الوجود مثل: يوجد ناس في كانتون (في الصين)، لكني لا استطيع أن أدّل على واحد بالذات. لأني لا اعرف أحدا هناك. هذه القضية يقول عنها رسل انها تتعلق بأفراد واقعيين حاضرين. وأن الوجود هو أساسا خاصية لدالّة قضائية و (والمنطق والمعرفة عص ٣٣٧). والفارق بين القضية والدالة القضائية (وهذا الاصطلاح مأخوذ من الرياضيات) هو أن القضية محددة الحدود، بينها الدالة القضائية تحتوي على الكذب، أما الدالة القضائية فلها أحوال: فتكون صادقة ان وضعنا مكان المجهول حدًا مناسباً، وتكون كاذبة إذا وضعنا مكان المجهول حدًا مناسباً، وتكون كاذبة إذا وضعنا مكان المجهول حدًا باطلا أو غير مناسب، ، وتكون خالية من ونصيل ذلك في كتابنا: والمنطق الصوري والرياضي، تفصيل ذلك في كتابنا: والمنطق الصوري والرياضي،

# ٣ ـ تحليل العقل:

لكن فكر رسل يتطور ابتداء من سنة ١٩٢٠، فينبذ دور معطيات الحسّ في تكوين المعرفة، بعد أن كان يجمع بينها وبين

التركيب المنطقي في إدراك الأشياء. إذ نجده في عرضه لتطور فكره حوالي سنة ١٩٧٠ يقول في كتابه وتطور فلسفتي، (وقد ظهر سنة ١٩٧٩): وفي كتاب وتحليل العقل، (سنة ١٩٧١) غَلَيت بوضوح عن معطيات الحسّ، (وتطور فلسفتي، ص ١٩٣٥) له تحقل عن نظريته القائلة بأن الاحساس فعل معرفة وأن معطيات الحسّ موضوعات فيزيائية للوعي النفسي. وتبعا لذلك لم يعد رسل يقول بوجود شعور (وعي) منا بوجود أشياء فيزيائية في الخارج وقد تأدى به ذلك إلى نوع من المروحدية Solipsism، وانتهى إلى التصريح بأن والأحكام السابقة والعادة هي التي تجعلنا نقول بوجود العالم، (والنظرة العلمية، ص ٩٨). وإذا كانت تجربتي تدلني على وجود عقول أخرى، وفانه من ناحية المنطق المحض، يمكن أن تكون عندي هذه التجربة دون أن توجد عقول أخرى، (تطور فلسفتي، ص ١٩٥).

### ٤ ـ الاستقراء العلمى:

وفي كتاب والمعرفة الانسانية : مداها وحدودها، (سنة 192۸) يبحث في الاستقراء العلمي ومبرراته. ما الذي يبرر الانتقال من جزئيات محدودة بالضهرورة إلى تقرير قانون عام وضروري؟ وهل القوانين ضرورية، أو احتمالية؟

وفي هذا السبيل يبحث رسل في طابع ما تقرره القوانين: هل هي تقرر علاقات مفهوم، أو مجرد علاقات الدراج بين الصناف؟. وينتهي إلى القول بأن هذه العلاقات هي علاقات مفهوم relations of intension وذلك لأنه حين يبدو الاستقراء عكنا، فهذا إنما يكون لأننا ندرك أن علاقة بين المفهومات المعبر عنها لا تبدو لنا غير عتملة. وقضية مثل: المناطقة الذين تبدأ أسماؤ هم بحرف O يعيشون في الولايات المتحدة الأميركية يمكن، بالاحصاء النام، أن تكون صحيحة. لكن لا يمكن ان نعتقد ذلك استنادا إلى أسس استقرائية، لأننا لا نرى السبب في نعتقد ذلك استنادا إلى أسس استقرائية، لأننا لا نرى السبب في بالمنطق. وما يفعله الاستقراء، في أحوال مناسبة، هو أن يقرر علاقة عتملة بين مفهومات. ويمكنه أن يفعل ذلك حتى في علاقة عتملة بين مفهومات. ويمكنه أن يفعل ذلك حتى في علاقة عصل حاصل. فقد نلاحظ أن:

Y= Y + 1

YT = 0 + T + 1

\* = V + a + F + 1

ونقترح أن مجموع الأعداد الأولية التي عددها ع هو دائيًا ع وإذا وضعت هذا الفرض، فإن من السهل أن تبرهن عليه بالاستنباط. لكن، إلى أي مدى يكن رد الاستقراءات العلمية العادية، مثل: والنحاس موصل للكهرباءه \_ إلى تحصيلات حاصل؟ هذا سؤال في غاية الصعوبة وغامض جداً. فثمة تمريفات عديدة بمكنة للنحاس. والجواب يتوقف على التعريف الذي أخذ به ومع ذلك فلست اعتقد أن العلاقات بين المفهومات \_ عا ببرر قضايا مثل القضايا التي على صورة: كل أ هي ب \_ يمكن دائها أن ترد إلى تحصيلات حاصل. وإني أميل إلى الاعتقاد بأن هناك علاقات بين هذه المفهومات لا يمكن اكتشافها إلا بطريقة تجريبية ولا يمكن \_ لا عقليا ولا نظريا \_ البرهنة عليها منطقياه (والموفة: مداها وحدودهاه ص ٤٠).

ويبحث رسل في العلاقة بين الاستقراء والاحتمال، وينتهي إلى النتائج التالية:

 اليس في النظرية الرياضية للاحتمال ما يبرر أن نعتبر الاستقراء ـ سواء منه الجزئي والعام ـ محتملا، مهما تكنوفرة عدد الاحوال الموافقة.

٧ - إذا لم نضع حدًا لطابع التعريف بالمفهوم للصيغتين أ، ب الداخلتين في الاستقراء، فانه يمكن أن يتين أن مبدأ الاستقراء ليس فقط مشكوكا فيه، بل وأيضا باطل، أعني أنه إذا اعطينا أن ع أعضاء في الصنف أ تنتسب إلى صنف آخر هوب، فإن قيم ب التي لا ينتسب فيها العضو التالي من أ - إلى ب هي أكبر من القيم التي فيها العضو التالي من أيتسب إلى ب، اللهم إلا إذا كان ع ليس أقل كثيرا من مجموع الاشياء في العالم.

٣ ـ ما يسمى بـ والاستقراء الشرطي على المناجها المنطوع induction وفيه تعتبر النظرية العامة محتملة لأن كل نتائجها الملاحظة قد حققت لا يختلف جوهريا عن الاستقراء بالاحصاء (بالعد) البسيط، لأنه اذا كانت ق هي النظرية، وأهي صنف المظواهر، وب صنف نتائج ق، فإن ق تكافى وكل أهي به والبيئة لـ ق تحصل بالعد البسيط.

٤ - إذا كان للبرهان الاستقرائي أن يكون له حظ الصدق، فإن المبدأ الاستقرائي يجب أن يصاغ مع بعض التحديد limitation الذي لم يكتشف بعد. والادراك العلمي العام ينفر، عمليا، من أنواع مختلفة من الاستقراء.

٥- الاستنتاجات العلمية ، إن كانت صحيحة بوجه عام ،

فيجب أن تكون كذلك بفضل قانون أو قوانين طبيعية، تقرّر خاصية تركيبية synthetic للعالم الواقعي، أو جملة خواص من هذا النوع. وصدق القضايا التي تقرّر مثل هذه الخواص لا يمكن أن يصبح محتملا بواسطة أي برهان من التجربة لأن أمثال هذه البراهين، حين تتجاوز التجربة الموجودة حتى الان، تتوقف من أجل صحتها على مبادىء موضوع البحث (الكتاب نفسه ص ٤١٧ ـ ٤١٨).

ويبحث رسل طويلا في مبادىء المعرفة العلمية، وينتهي إلى استخلاص خممة مبادىء أو مصادرات وهي:

ا ـ مصادرة شبه الاستمرار مصادرة الله ومفادها أننا إذا أعطينا الحادث أ، فإنه يحدث غالبا أن حادثا مشابها جدا لـ أ يحدث في مكان قريب وزمان قريب. وهذه المصادرة تمكننا أن نعمل ـ مثلا ـ بتصور الادراك العام للشخص أو الشيء دون أن نلجأ إلى المفهوم الميتافيزيقي للجوهر.

٧ ـ مصادرة الخطوط العلّية القابلة للفصل separable . ومفادها أن من الممكن في أحوال كثيرة أن نكوّن سلسلة من الاحداث بحيث يمكن من عضو واحد أو عضوين في السلسلة أن نستتج شيئاً عن باقي الأعضاء. وهذا مبدأ أساسي في الاستقراء العلمي، لأنه على أساس فكرة الخطوط العلية نستطيع أن نستقرىء الاحداث البعيدة من الاحداث القريبة.

 ٣ ـ مصادرة الاتصال المكاني ـ الزماني ، وهي تفترض مقدما المبدأ الثاني وتشير إلى الخطوط العلية ، وتنكر الفعل من بعد، وتقرر أنه حين يوجد ارتباط على بين أحداث غير متصلة ، فإنه متكتشف حلقات متوسطة في السلسلة .

إ ـ المصادرة البنيوية structural وتقرر أنه حينها بحدث عدد من المركبات المتشاجة في البنية حول مركز هي غير مفصولة عنه كثيرا، فإنه في عامة الأحوال تكون كلها اعضاء في خطوط علية أصلها في حادث ذي بنية مشاجة بحدثه في المركز. لنفرض مثلا أن عددا من الأشخاص واقفون في ميدان عام في مواضع غتلفة وهناك خطيب بخطب أو جهاز راديو يذيع، ولهؤلاء الأشخاص تجارب سمعية متشاجة، فإن هذه المصادرة تضفي احتمالا سابقا على الاستنتاج القائل بأن تجارجم المختلفة مترابطة على الاصوات التي يبثها الخطيب أو الراديو.

هـ مصادرة قياس النظير، وتقول انه إذا كان ـ حين
 يلاحظ صنفان من الأحداث أ، ب، فإن هناك ما يدعو إلى

الاعتقاد بأن أ هي السبب في ب فإنه في حالة معطاة إذا كانت أ تحدث ولا نستطيع أن نلاحظ هل ب حدثت أو لم تحدث، فإن من المحتمل أن تحدث. ويرى رسل أن من مزايا هذه المصادرة أنها تبرر الاعتقاد في وجود عقول أخرى.

تلك هي المصادرات الخمس الخاصة بالاستنتاجات غير البرهانية. وهي مصادرات فقط، لأنه لا يمكن البرهنة عليها لا قبليا، ولابعدياً عن طريق التجربة، لكننا نصادر عليها مصادرة، أي نسلم بها لانها تفيد في تحديد الاستنتاج العلمي.

## ه ـ الأخلاق والدين:

وكل نشاط إنساني ينبثن من ينبوعين: الدافع والشهوة ومبادى وإعادة البناء الاجتماعي و ١٢٠). وليست هذه الشهوة واعية، بل هي لا واعية. والتمبير عن الدافع الطبيعي هو في حد ذاته أمر خير، لأن الناس يملكون ومبدأ مركزيا للنمو، والندفاعا غريزيا وتنادى بهم في اتجاه معين، كما تنشد الاشجار الضوء (الكتاب نفسه ص ٢٤) لكنه بعد ذلك يرجع النشاط الانساني إلى والغريزة، والعقل والروح و (الكتاب نفسه ص ٢٠). فالغريزة هي ينبوع الحيوية، بينما العقل يمارس وظيفة نقدية على الغريزة. أما الروح فهي مبدأ المشاعر اللاشخصية وقكننا من العلو على السعي إلى إرضاء الشهوات الشخصية المحضة وذلك بالشعور بنفس الاهتمام بالنسبة إلى مسراتنا وأحزانها لو كانت مسراتنا وأحزانها نحن.

## مراجع

- The Philosophy of B. Russell, edited by P. A. SCHILPP, Library of Living Philosophers. New York, 1944.
- BERTRAND RUSSELL, My Philosophical Development, 1958.
- BERTRAND RUSSELL, Autobiography, vol. I, 1967, vol. II, 1968.
- -A. WOOD, The Passionate Sceptic, 1957.
- C. A. FRITZ, Bertrand Russell's Construction of the External World, 1952.
- E. RIVERSO, Il pensiero di Bertrand Russell, 1958.
- H. GOTTSEHALK, Bertrand Russell, 1962.
- P. E. JOURDAIN, The Philosophy of Mr. Bertrand Russell, 1918.
- A. DORWARD, Bertrand Russell, 1951.

### رنوفييه

#### Charles Renouvier

فيلسوف فرنسي، مؤسس مذهب والشخصية».

ولد في مونبليه في ١٨١٥/١/١ وتعلم في مدرسة الهندسة Ecole Polytechnique حيث تخصص في الرياضيات والعلوم الطبيعية، وتأثر بأستاذيه أوجيست كونت وأنطوان كورنو Cournot.

وفي سنة ١٨٤٨ نشر كتابا بعنوان: «المتن الجمهوري للانسان والمواطن Manuel républicain de l'homme دعافيه إلى الاشتراكية. لكن إنقلاب ديسمبر سنة ١٨٥١ الذي قام به نابليون الثالث خيب آماله. ولم يتول أي منصب أكاديمي ، بل انقطع للتأليف في الفلسفة.

وفي سنة ١٨٦٧ بدأ يصدر هو وصديقه ١٨٦٧ بدأ يصدر هو وصديقه L'année ... ولحي الفلسفية ... philosophique . وفيها كان ينشر أفكاره ومذهبه .

وظل نشيط الانتاج حتى توفي في أول سبتمبر سنة ١٩٠٣ في باريس.

#### مذهبه

## ١ ـ النسبية والظاهرية:

كان لقراءة كتب كنت Kant الأثر الحاسم في تطور فكر رنونييه، عما جعله يتصور مهمته أنها مواصلة كنت، ولكن على نحو فيه تجديد للكنتية. وفي هذا يقول في مقدمة كتابه الرئيسي: «بحث في النقد العام»: «إني أصرح بوضوح بأنني إنما أتابع كنت. وكما أن الطموح أمر ضروري لدى كل من يود عرض أفكاره على الناس، فإني أطمح إلى أن أتابع \_ بجد \_ في فرنسا عمل النقد غير الناجع في المانيا» (صفحة يه، باريس سنة ١٨٥٤).

لكنه في الوقت نفسه تأثر بوضعية استاذه أوجيست كونت. ومن هنا يرى مع الوضعين وإمكان رد المعرفة إلى قوانين الظواهر، والمعرفة عنده محدودة بالظواهر، وتعملق بالظواهر. ومن هنا ينعت مذهبه أيضاً بنعت مذهب الظواهر phénoménisme. ويرفض فكرة الشيء في ذاته عند كنت. فالظواهر - في نظره - ليست ظواهر لأشياء في ذاتها كما يقول كنت، بل هي تمثل ذاتها، وهي جزء من التجربة وكل الوقائم

هي ظواهر لنفسها، لا لأشياء. ومن هنا لا يوجد مكان في ذاته، ولا زمان في ذاته. وكل ما في التجربة هو علاقات أو إصافات. ولذا يرى أن الفكر في ذاته، أو الجوهر في ذاته، وما شاكل ذلك مجرد أوهام ميتافيزيقية كخرافات الشعوب البدائية وتعويذاتهم. وتبعاً لذلك لا يوجد ومطلقه، بل كل شيء نسبي إلى غيره وعلاقته به، وبالجملة: إضافة relation ... ولذا يقول: وكل شيء نسبي: هذه الكلمة الكبرى للشك، هذه الكلمة الأخيرة لفلسفة المقل المحض في العصر القديم، ينبغي أن تكون الكلمة الأولى في المنهج الحديث، وبالتالي في ينبغي أن تكون الكلمة الأولى في المنهج الحديث، وبالتالي في المعلم، فهي التي ترسم الطريق خارج ميدان الأوهام، الكتاب نفسه، ص ١١١).

ويرى أن الغرض من المعرفة هو إدراك قوانين الظواهر، ويريد أن يستبدل بفكرة الجوهر: وفكرة القانون، ووالوظيفة، بالمعنى العلمي. ويقصد بـ والقانون، ظاهرة مركبة، تحدث أو تستحدث على نحو ثابت، وتمثل علاقة مشتركة لروابط ظواهر أخرى عديدة، (الكتاب نفسه، ص١٩٣٠). والنظام الموضوعي كله هو تركيب لروابط وتركيب لقوانين. ومهمة العلوم في مجموعها هي التشييد التدريجي لهذه التركيبات. وبالجملة فإن مبدأ المعرفة هو العلم، وغاية المعرفة هي قوانين الظواهر.

وينعى رنوفييه على كنت أنه لم يتخلص نهائيا من الأفكار الميتافيزيقية، ولهذا يقول عن فلسفة كنت انها وتضع مكان الجواهر القديمة كائنات في ذاتها لا ندري ما هي، وأشياء في داتها roumènes بحهولة، ومن فوقها تضع اللامشروط المحض على أنه الحقيقة العليا، وتنزل الى مستوى الحقيقة الواقعية التجربية ـ القليلة الاختلاف عن الوهم ـ كل ما هو ظاهرة، وبالتالي الشخص الحقيقي الذي كل أحواله ظاهرية ونسبية (مقدمة كتاب والشخصية، باريس سنة ٣٠٩٢). ولهذا يقول فرييه عن رنوفييه وإنه وقد تبيق في العالم بقية من الميتافيزيقا الحقيقية، نبذهاولهذا أنزل الكنتية من السياء إلى الأرض، من المنطقة المحايئة للظواهر، المنطقة المحايئة للظواهر، ولوييه عسة ٢٩٥١ والكنتية المحدثة في فرنساء مقال في والمجلة الفلسفية، سنة ٢٩٨١ ص٣).

#### ٢ ـ الشخصية:

وعا يأخذه على كنت أيضا أن كنت أنكر الشخصية. لكنه يفهم الشخصية فها خاصا، ويسمى مذهبه باسم الشخصية أو الشخصانية personalisme وخلاصة هذا المذهب كما قدمها رنوفيه نفسه هى:

وكل معرفة هي واقعة في الشعور (الوعي) تفترض ذاتا، أعني الشعور نفسه متمثلا. وكل امتثال هو رابطة، أو مجموعة من الروابط التي مجمعها قانون. والقانون إضافة (= علاقة) عامة. وأعم الاضافات \_ والتي تفترضها سائرها \_ هي الاضافة نفسها. وهذه المقولة الأولى، منظورا اليها لا بطريقة مجردة ولكن في مسرح امتثال حيّ، هي قانون الشعور، أو المنخصية، التي تشمل، في وقت واحد على أنها أدواتها في المعرفة وشكلها: الزمان والمكان، والكيف، والكم، والعلية، والغائية. ودائرة المقولات، كما تؤلفها في الترتيب الكلي المجرد، تنفتح وتنغلق في المجال الفردي، الذي هو أيضا الأشمل على طريقته، أي الشعور الذي فيه تتحدد وتتنسّق كل العلاقات الممكنة، (الكتاب نفسه ص الا).

## ٣ ـ المقولات:

ومن هنا جاء رنوفييه بلوحة مقولات تختلف تماما عن تلك التي وضعها كنت. ويرى أن هذه المقولات اساسية لا تقبل أن ترد إلى غيرها، إنها قوانين تكوينية للامتثال تسودها المقولة العامة للاضافة relation وكل واحدة من هذه المقولات تتألف من: موضوع ونقيض موضوع ومركب موضوع. وهاك لوحة بهذه المقولات:

| المقولات | الموضوع         | تقيض<br>الموضوع | مركب<br>الموضوع |
|----------|-----------------|-----------------|-----------------|
| الإضافة  | التمييز         | الهوية          | التمين          |
| العدد    | الوحدة          | الكثرة          | الشمول          |
| الوضع    | النقطة (الحدية) | المكان (فترة)   | الامتداد        |
| التوالي  | الأن (الحدّي)   | الزمان (فترة)   | المدّة          |
| الكيف    | الاختلاف        | <b>جاب</b> نس   | النوع           |
| الصيرورة | الملاقة         | اللاعلاقة       | الثغير          |
| العلية   | الفعل           | القدرة          | القوة           |
| الغائية  | الحالة          | الميل           | الانفعال        |
| الشخصية  | الذات           | اللاذات         | الشعور          |
| الشخصية  | الدات           | اللادات         | الشعور          |

## ٤ ـ الحرية :

ويبني رنوفييه الحرية على أسس نفسانية. فهو يؤكد أن تطور الارادة هو الانتقال من التلقائية البسيطة إلى التلقائية الحرة التي تؤذن ببلوغ الشعور الانساني حضن الطبيعة. ولذا نراه

يهاجم نظريةتداعي المعاني والنزعة الحسّبة. يقول: «إن كل احساس يتضمن الذات واللاذات، بدرجة ما، والشعور. وبعبارة أخرى: لا يوجد احساس دون نوع من الادراك الحسّي، إذا فهمنا من هذه الكلمة الأخرى القول بالموضوع في الشعور. وليس ثمّ إدراك دون تطبيق ـ واضح أو غامض ـ للمقولات، (دبحث في علم النفس العقلي، باريس، منسة ١٩١٢ جـ ١ ص ٩٥) إن علم النفس التجريبي empirique يعتقد أنه يستطيع أن يلاحظ الوقائع الباطنة وأن يصنفها، لكن الملاحظة في حاجة إلى موضوعات صامدة، والتحليل في حاجة إلى خيطحاد، ولا مفر من السوابق التركيبية. والوقائع العامة التي تسمى دمقولات، تشهد على وجودها في كل لحظة من لحظات الملاحظة المزعومة، وعبئا تعاول استنباطها (الكتاب نفسه جـ ١ ص ٢٤).

وهو يرفض الجبرية، كها يرفض الفكرة النومينائية للحرية عند كنت ويقول: ولقد تبين لنا أن الضرورة لا تقبل البرهنة عليها، وأن الحرية، وهي أيضا لا تقبل البرهنة، تجمع احتمالات كبيرة لصالحها من الناحية التحليلية والبعدية للظواهر. والحرية في جوهرها تنتسب إلى الغريزة الانسانية والعقل العلمي. إن الحرية شرط لاخلاقية الأفعال بحكم الفاعل. والحرية هي وحدها التي تفسر وجود الخطأ في العالم، وهي وحدها التي تقرر الامكان الأخلاقي لبلوغ الحق بالتطبيق المثابر لشعور مستيقظ دائها. والحرية أخيرا - إذا كنت أو كدها فلأنها حياة شخصي وحياة العلم الذي أسعى لتحصيله فلأنها حياة منعس، وحياة العلم الذي أسعى لتحصيله (الكتاب نفسه، جـ ٢ ص ٥٧).

ويؤكد رنوفييه أن والحرية هي الماهية الأخيرة والجوهر الأصفى للشخصية الانسانية، (جـ ٢ ص ١٠٢). كما يؤكد الحرية في الأحداث التاريخية وانتفاء الجبرية والحتمية في مجرى التاريخ ويستبدل بالنظرة التركيبية للتاريخ ـ كما نجدها عند هيجل ـ نظرة تحليلية.

ولايضاح دور الحرية في أحداث التاريخ، كتب رنوفييه قصة تاريخية بعنوان: ولا في زمان Uchronie، فيها يرسم ومخططا تاريخيا لتطور الحضارة الأوروبية كها لم بحدث وكها كان من الممكن أن يحدث. كها ورد في عنوانها الفرعي. وفي هذه القصة يريد أن يبين أنه ولو كان الناس قد آمنوا إيجانا راسخا صلبا بتجربتهم في عصر من العصور، بدلا من الاقتراب من الاعتربة بطء شديد، وعلى نحو غير مشعور به، وبتقدم

- (avec L. Prat) La nouvelle monadologie, 1899.
- Les Dilemmes de la Métaphisique pure, 1900.
- Uchronie (1876, anonyme; 2e ed. 1901).
- Le personnalisme, 1903.
- Critique de la doctrine de Kant, publié par L. Prat, 1906.

## مراجع

- O. Hamelin: Le système de Renouvier, 1927.
- L. Foucher: La Jeunesse de Renouvier et sa première philosophie, 1927.
- G. Milhaud: La philosophie de Charles Renouvier, 1927.
- R. Verneaux: L'Idéalisme de Renouvier 1945.
- G. Séailles: La philosophie de Charles Renouvier, 1905.

## الر واقية

ظاهرة التأثر بالنزعات الشرقية أوضح ما تكون لدى مذهب الرواقية، خصوصاً إذا لاحظنا أيضاً أن رؤساء هذا المذهب قد صدروا عن بلدان تقع في آسيا الصغرى أو في الجزر الشرقية من الأرخبيل أو في بلاد موجودة على الحدود مباشرة بين بلاد الفرس وبين البلاد اليونانية، فكانهم قد نشأوا جميعاً في بيئة كان التأثر فيها بالعناصر الشرقية واضحاً كل الوضوح. وإذا كانت أثينا قد استمرت مع ذلك مدة طويلة المركز الرئيسي نفوذ الإسكندرية في بلاد اليونان، واستطاعت أيضاً أن تقاوم هذه المدرسة، وإن علموا في أثينا، فإن بلادهم الأصلية كانت أقرب ما تكون إلى الشرق، والذين كانوا أثينين حقاً كانوا أتباعاً وفي مركز ثانوي بالنسبة إلى رؤساء المدرسة. فمن الناحية المخرافية أيضاً نجد إذاً أن انحطاط الفلسفة قد اقترن بانتقال مركزها الرئيسي من أثينا نحو الشرق.

والرواقية لها أتباع يونانيون وآخرون رومانيون، ولهذا انقسمت إلى دورين كبيرين: دور الرواقية اليونانية، ودور لعله أن يكون جوهر التقدم نفسه \_ إذن لكان وجه العالم قد تغير منذ ذلك العصر تغيرا مفاجئا، (ولا في زمان، ص IX). وذلك لأن الحروب الدينية ما كانت لتقوم بسبب التسامح العام نتيجة احترام مشاعر الأخرين ومعتقداتهم، كذلك كانت الحروب التجارية ستنتهي إذ سينين للدول أن من المستحيل احتكار الخيرات، كذلك الحروب الوطنية للسيطرة على الدول الأخرى كانت ستخلى مكانها لتصور عادل لكل حكومة داخل اراضيها.

### ه ـ الأخلاق:

ويحاول رنوفيه إيجاد أخلاق على أساس علمي، ويقصد من ذلك تشييدها على أساس الفلسفة النقدية التي نادى بها. يقول: وإن الانسان قد مُنج عقلا، ويعتقد أنه حره ـ والمقل والحرية أساسان كافيان لقيام الأخلاق. فالسلوك يكون أخلاقيا إذا أملي المقل قواعد السلوك. ويربط بين الواجب والفضيلة على أساس أن الفاعل الأخلاقي يرجع إلى الأفضل بين الخيرات والأفضل هو الموافق للمقل، ويقرر، مع كنت، الاستقلال الذاتي. للارادة، كما يعزو إلى استقلال الارادة أهمية صورية عضة.

ويطرح مذهب المنفعة، ويردّ الجزاء في الأخلاق إلى شعور الضمير: بالرضا إن كان الفعل حسنا، والتأنيب إن كان شريرا، ولا جزاء غير ذلك.

ويحرص على توكيد فكرة السلام بوصفه غاية عظمى للاخلاق. يقول: وإن السلام، في جوهره، حالة للعلاقات الانسانية فيها ليس فقط يدرك الانسان أن عليه تجاه الغير ما عليه تجاه نفسه، بل فيها أيضا يدرك الانسان في الأحوال الجزئية كل ما عليه وكل ما له، (وعلم الأخلاق، ص ٢٠٩، باريس سنة ١٩٠٨).

ويرى في الكمال الأخلاقي ذلك المطلق الذي طرده من ميدان الوجود.

### مؤلفاته

- Essais de critique générale, 4 volumes, 1854-64.
- Science de la morale, 1869.
- Esquisse d'une classification systématique des doctrines philosophiques, 2 vols, 1885-6.
- Philosophie analytique de l'histoire, 4 volumes 1896-97.

الرواقية الرومانية، ويمثل الدور الأول مؤسس مذهب الرواقية وهو زينون الرواقي، ثم تلميذه كليانتس، وقد كان أقدر على التحصيل وأقل في درجة الفهم، وأخيراً كريسيفوس، الذي يعدّ المنظم النهائي، والواضع لكل أجزاء المذهب الرواقي خصوصاً لأن المنهج الذي اتبعه وطريقة البرهنة التي كانت خاصة به، كل هذا قد أعطى للمذهب الرواقي صورة نهائية على يديه. أما الرواقية الرومانية فيمثلها على الأخص شخصيات رومانية ثلاث كذلك هي: ايكتاتوس ثم سينكا ثم ماركس أورليُوس. ولن يستطيع المؤرخ أن يبين تطور الفلسفة الرواقية، ولا أوجه الاختلاف العديدة بين كبار مؤسسيها خصوصاً فيها يتصل بالدور الثاني، لأنه لم تبق لدينا آثار يعتد بها من هذا الدور؛ وزينون، مؤسس المدرسة، على الرغم من كل المؤلفات التي كتبها، لم يبق لنا من آثاره شيء اللهم إلا شذرات ضئيلة، وكذلك الحال بالنسبة إلى بقية الرواقيين (اليونانيين)؛ فها لدينا عن الفلسفة الرواقية ينحصر فيها حلَّفه لنا الرواقيون الرومانيون، وما تركه الخصوم أو الشراح أو المؤرخون من أقوال تتعلق بمذهبهم. وهنا يلاحظ أن ما تركه الرومانيون قد كان ذلك بعد أن أخذت المدرسة وجهة أخرى، بأن أصبحت أميل إلى العمل وأقل نظرية وحرصاً على التفكير الفلسفي الصرف، ما كانت عليه في الدور اليوناني.

ثم إننا لا نستطيع أن نعرف على وجه التأكيد إلى من يجب أن ننسب هذه الاختلافات التي ظهرت بين الأقوال في كل مسألة من المسائل التي تناولتها الفلسفة الرواقية. كما يلاحظ إلى جانب هذا أن أقوال الخصوم وشراح أرسطو وأفلاطون لا تقدم لنا شيئاً يعتد به في هذا الباب. ولهذا يمكن القول بأن معرفتنا عن الفلسفة الرواقية معرفة ناقصة. ولم يستطع أن يكملها ما نشره هانس فون أَرْنِم بعنوان وشذرات الرواقيين القدماء. ولهذا لم يكن أمام الشراح والمؤرخين غير وسيلة واحدة لعرض المذهب الرواقي، وهي أن يعرض دفعة واحدة مع الإشارة إلى الاختلافات التي نص عليها المؤرخون صراحة بين مؤسسي الرواقية. وإن الاختلاف بين الرواقيين ليظهر واضحاً في أول مسألة من مسائل الفلسفة، ونعني بها الغاية من الفلسفة وترتيب أجزاء الفلسفة بعضها بالنسبة إلى بعض. فيلاحظ أولًا أن الرواقية يمتاز مذهبها بثلاث مسائل رئيسية: الأولى أن الفلسفة الحقيقية هي الفلسفة العملية، والثانية أن الفلسفة العملية هي التي تقوم على العمل المطابق للعقل، والثالثة أن العمل المطابق للعقل هو الذي يجرى بمقتضى قوانين الطبيعة. فيظهر من هذه

الخصائص الرئيسية أن الغاية من الفلسفة أن تكون فلسفة عملية. وذلك أن الرواقيين ينظرون إلى الفلسفة بوصف أنها الأخلاق، وأن الأخلاق أو الفلسفة بالمعنى العام هي أن يفعل الإنسان وفقاً لقوانين العقل، وفي سيره بمقتضى العقل إنما يسير بمقتضى قوانين الطبيعة. لكن المهم في هذا كله، والغاية التي تسعى إليها كل فلسفة في نظرهم، هي أن تضع قوانين للسلوك الإنساني الخير، ولهذا فإن أجزاء الفلسفة هي في الواقع أجزاء الفضيلة، لأن موضوع الفلسفة هو الفضيلة، وما فروع الفلسفة المختلفة إلا أنواع متعددة للفضيلة. فكأننا هنا أبعد ما نكون عن المثل الأفلاطون والأرستطالي الأعلى. فليست الحياة النظرية كما صورها أرسطوطاليس الغاية بالنسبة إلى الحكيم، بل كما يقول كريسيفوس: إن الحكيم الذي يطلب من الفلسفة النظر الصرف، إنما يبغى أن يسير على هواه، وليس على مقتضى الطبيعة، أي أنه لا يفعل الخير، وإنما يسيروفق أهوائه الخاصة. وهكذا نجد أن الغاية من الفلسفة أن تكون فلسفة عملية تحدد الفضائل التي يجب على الإنسان أن يتحلى بها. ولكن هذه الغاية لا زالت غير واضحة، فلا بد أن تتضح أكثر وأكثر عن طريق الطابعين الثان والثالث أهذه الفلسفة؛ وهذا الطابع الثاني يقول إن العمل يكون خيراً إذا كان العقل هو الذي يُسيرهُ؛ والسير على العقل عند الرواقيين ليس شيئاً أخر غير السير على مقتضى القوانين الطبيعية. وهكذا نجد أن الفلسفة العملية ستنحل في نهاية الأمر إلى فلسفة نظرية، تقوم على معرفة قوانين الطبيعة، من أجل السير من بعد على مقتضاها.

ومن هنا اختلف الرواقيون فيها بينهم حول تحديد فروع الفلسفة الرئيسية أو تصنيف العلوم الفلسفية، فنجد كممثل للحد المتطرف، أو للطرف البسار من هذه المدرسة أرسطون الحيوسي. فهو يقول إن المنطق لا يؤدي إلى معرفة حقيقية وإنما هو أنواع من التدقيقات لا تفيد كثيراً في تحصيل المعرفة الحقيقية، فهو من أجل هذا غير مفيد. أما المعرفة الطبيعية فلا نسطيع أن نصل إليها على وجه التدقيق، وذلك لأن ماهيات الأشياء الطبيعية لا يتيسر للعقل أن يدركها على الوجه الصحيح، ومن أجل هذا فليس في استطاعتنا أن ندرس الطبيعيات دراسة حقيقية. فهناك إذن عدم نفع بالنسبة إلى الطبيعيات، فلم يبق إذن غير فرع واحد من فروع الفلسفة بالطبيعيات، فلم يبق إذن غير فرع واحد من فروع الفلسفة بالطبيعيات، فلم يبق إذن غير فرع واحد من فروع الفلسفة بالطبيعيات، فلم يبق إذن غير فرع واحد من فروع الفلسفة بالطبيعيات، فلم يبق إذن غير فرع واحد من فروع الفلسفة بالبلسائل

العامة الكلية، فهو لا يريد منها إلا أن تشتغل بتحديد الخير والشر والحسن والقبيح، والمبادىء الأولى الرئيسية التي يقوم عليها النظام الأخلاقي الصحيح، أما ما عدا ذلك فيها يتصل بالتحديد الجزئي للفضائل وتعيين الصفات الخاصة بكل فضيلة، وقواعد السلوك العملية الجزئية، فلا يربد أرسطون أن يجعل الأخلاق تعنى به، لانها تفصيلات جزئية تخرج بالأخلاق عن موضوعها الحقيقي، وهو تعيين الخير والشر تعييناً صورياً عاماً، وإلا لما استطعنا أن نحدد على وجه التحقيق ماهية الغضائل، لأن البحث في الجزئيات لا يكاد ينتهى.

لكن هذا الرأي المتطرف في النظر إلى أقسام الفلسفة وغاياتها يبدو أنه لم يكن رأي الأغلبية من الرواقيين، وذلك من النقد أو المعارضة التي يوجهها أرسطون نفسه إلى الذين يعترضون على رأيه، وهو لا يقصد بهذه المعارضة أن تكون موجهة ضد الأفلاطونيين والأرستطاليين، وإنما يريد بها أولًا وقبل كل شيء أن تكون موجهة إلى أتباع المدرسة أنفسهم. وهذا واضح بالنسبة إلى القدماء من الرواقيين خصوصاً، فنحن نعرف فيها يذكر لنا عن زينون أنه كان يقسم الفلسفة إلى أجزائها الرئيسية الثلاثة: وهي المنطق والطبيعيات والأخلاق، مدخلًا في باب الطبيعيات ما يمكن أن يسمى باسم مباحث الوجود، وإن كانت هذه المباحث لا تشمل كل ما نعرفه عند أرسطو وأفلاطون تحت اسم ما بعد الطبيعة. وهذا يظهر أيضاً من عنوانات الكتب التي بقيت لنا أسماؤها منسوبة إلى زينون، ويظهر كذلك من الأقوال المختلفة التي يعرضها لنا المؤرخون منسوبة بصراحة إلى زينون. وهكذا نجد أن زينون قد قسم الفلسفة إلى أجزائها الرئيسية؛ وفعل مثل ذلك كليانتس، ثم كريسيفوس، مع اختلاف فيها بين هؤلاء فيها يتصل بالعناية التي وجهت إلى أحدُّ هذه الفروع على حدة؛ فمثلاً نجد أن العناية بالطبيعيات ثم بالأخلاق قد بلغت حداً كبيراً عند زينون وعند كليانتس، الذي لا يمكن أن يُعد غير مجرد صدى لأقوال أستاذه زينون، ثم نجد على العكس من ذلك أن كريسيفوس قد اهتم اهتماماً كبيراً بالمنطق، وهو معروف، خصوصاً في هذه المدرسة، بأنه الباحث المنطقي الذي عني بالجدل وبالتدقيقات المنطقية إلى أقصى حد، ولكن هذا ليس معناه أن المنطق قد أهمله الأخرون، فمها يذكر عن زينون نفسه أن أسلوبه كان يسير دائهاً بحسب القواعد المنطقية، وفي صورة موجزة توضح تأثره بالمنطق كل التوضيح. فمن هنا نستطيع أن نقول: إن الرواقيين بوجه عام كانوا يجزئون الفلسفة تجزئة ثلاثية إلى: المنطق، والطبيعيات، والأخلاق.

ثم يأتي الخلاف مرة ثالثة في الترتيب التصاعدي الذي يوضع لهذه الأقسام الثلاثة. فهم متفقون فيها بينهم تقريباً على جعل المنطق أداة بمعنى الكلمة للقسمين الأخرين من الفلسفة، وهم يقولون بكل صراحة إن المنطق لا أهمية له في الواقع، إلا أن يكون أداة بميز بواسطته بين الصحيح والفاسد من أنواع البرهان. وهذا كان اهتمامهم خصوصاً بالناحية البرهانية من المنطق، أما النواحي الأخرى التي تتناول المنطق الحقيقي، وهو المنطق بوصفه بيانا للعمليات العقلية التي يقوم بها العقل الإنساني حينها يفكر، فلم يكد يوجه إليه الرواقيون غير قليل من العناية كها سنرى بعد قليل.

لكن الاختلاف قد جاء من بعد في ترتيب الطبيعيات بالنسبة إلى الأخلاق. فقد رأينا أن الطابع الرئيسي للفلسفة الرواقية هو أنها فلسفة عملية، لأنها كانت تجعل من العمل الغاية الحقيقية للحياة الإنسانية، وتجعل بالتالي من العلم الذي يقوم تحته العمل الموضوع الرئيسي للتفكير؛ فمن هنا يخيل للإنسان في أول الأمر أنه لا بد للرواقي أن يعد الأخلاق في مرتبة عليا بالنسبة إلى ترتيب العلوم الفلسفية. إلا أنه يلاحظ من ناحية أخرى أن الفعل الأخلاقي لا يكون صحيحاً إلا إذا كان موافقاً لما تقتضيه قوانين الطبيعة ، أعنى أن الفعل الأخلاقي يتجه إلى تحقيق ما يجرى عليه نظام الطبيعة، فكأنه وسيلة إذاً لتحقيق قوانين الطبيعة بالنسبة إلى الإنسان، أي أن الفعل الأخلاقي في مركز ثانوي بالنسبة إلى القانون الطبيعي. ذلك لأن كل فعل أخلاقي إنما يكون عن طريق الممارسة، والممارسة لا تكون إلا على أساس النظرية، فالنظرية إذن هي المبدأ الأول الذي يقوم عليه العمل الأخلاقي، أو بعبارة أخرى الغاية من كل تجربة أو فعل أخلاقي هي تحقيق قانون طبيعي. فمن هذه الناحية نجد أن المركز الأول يجب إذاً أن يضاف إلى الطبيعيات لا إلى الأخلاق.

وأتباع المدرسة في الواقع مختلفون فيها يتصل بواجب كل منهم، ومن هنا كان اختلافهم في العناية بكل جزء من هذين الجزئين. فنحن نجدهم قد عنوا عناية كبيرة جداً بالطبيعيات، ولا نستطيع أن نفسر هذا إلا على أساس وجهة النظر التي أتينا على عرضها منذ قليل. فكيف نحل المسألة إذاً فيها يتصل بترتيب هذين العلمين؟ لا يمكن أن تحل المسألة إلا على أساس تاريخي صرف، بأن نقول: إن التطور كان يتجه في بادى، الأمر حصوصاً أن الفكر كان لا يزال خصباً يستطيع أن ينتج من الناحية الميتافيزيقة النظرية عند زينون وكليانتس إلى

العناية بالطبيعة أكثر من الأخلاق أما الطور الثاني ـ وقد طغت النزعة العملية، وأقفر العقل الإنسان عند الرواقيين، ولم يعد قادراً على أن يستجيب لنداء النظر على حساب العمل ـ فكان طبيعياً، تبعاً لهذا، أن يكون للأخلاق فيه المقام الأول بالنسبة إلى الطبيعيات، وأن تنحل العلوم الطبيعية شيئاً فشيئاً، وهذا يظهر في أواخر الدور اليوناني عند كريسيفوس، وإن كان لا يزال غير واضح كل الوضوح. ثم يأتي الدور الروماني ـ وقد ساعدت طبيعة الروح الرومانية الخاصة على النطور على هذا النحو ـ نقول ما لبث أن جاء الطور الروماني، فإذا بالفلسفة الرواقية تصبح عملية صرفة، لا تكاد تتجاوز في شيء أنواع الأعمال والقواعد المرتبطة بأنواع الأعمال التي يجب أن يؤديها الإنسان حتى يصل إلى الحياة السعيدة، أو إلى الخلاص في هذه الحياة. فكان الوضع الصحيح في هذه الحالة أن تكون الأخلاق في الدرجة الأولى، وأن يكون للطبيعيات مقام ثانوي جداً إن لم تكن قد أخرجت بالفعل من ميدان النظر الفلسفي الرواقي. لكننا سنتابع دراسة الفلسفة الرواقية مقسمة إلى هذه الأقسام الثلاثة، معنيين ـ على وجه الخصوص ـ بالقسمين الأخرين. فلنبدأ بالمنطق:

المنطق الرواقي: وأول ما نلاحظه على المنطق الرواقي أن المنطق كاد أن ينحل ويخرج عن الطريق الأصلي الذي رسمه ارسطو، وكان من الخير من أجل تطور المنطق أن يسلك. فبدلًا من أن يكون المنطق متجهاً إلى تحديد عمليات الفكر بصرف النظر عن التعبير عن هذه العمليات إلى حد كبير، نجد أن المنطق، نظراً إلى أن القوة الخالقة فيه قد فقدت، قد اتجه إلى الناحية الشكلية، حتى انتهى الأمر أخيراً بأن أصبحت هذه الناحية الشكلية كل شيء فيه: فهذه الناحية تظهر في تقسيمهم للمنطق إلى قسمين رئيسيين: القسم الأول هو الديالكتبك، والقسم الثاني هو الخطابة. وذلك تبعاً لتقسيمهم للكلام إلى نوعين: نوع متسلسل ونوع منطق، النوع المتسلسل يتعلق به الديالكتيك، والنوع الآخر تتعلق به الخطابة. وحتى في باب المنطق نجدهم عنوا عناية كبيرة بالناحية الشكلية الصرفة، أي ناحية الألفاظ والحدود أكثر من عنايتهم بالبحث في العمليات المنطقية العقلية الحقيقية التي يقوم بها الذهن أثناء التفكير الصحيح. ولا يعنينا طبعاً غير الديالكتيك. أما المنطق بمعنى الخطابة فلا يعنينا في شيء ولهذا لن نتحدث إلا عن القسم الأخير، وهو القسم الديالكتيكي.

وهنا تجدهم يقسمون هذا المنطق الدبالكتيكي إلى

قسمين رئيسيين لأن المنطق ينقسم إلى ناحيتين: ناحية التسمية، وناحية المسمى، أو ناحية المحدِّد أوبعبارة أوضع: ناحية الأفكار أو التصورات، وناحية الألفاظ المعبرة عن هذه التصورات، فانقسم المنطق عندهم على هذا الأساس. إلا أنه يجب أن تضاف إلى المنطق، مفهوماً على هذا النحو، نظرية المعرفة. وبذا يكون قد انقسم في النهاية إلى نظرية المعرفة، وإلى المنطق الصوري.

نظرية المعرفة: بحث الرواقيون في الأسس التي تقوم عليها المعرفة، وفي مصادر المعرفة، وفي المعيار الذي يتخذ من أجل التمييز بين المعرفة الصحيحة والمعرفة الباطلة. وعلى الرغم من أن الأبحاث التي تركوها لنا في هذا الصدد متناثرة لا تكون مذهباً تاماً في نظرية المعرفة، فإننا نستطيع أن نفصل القول في نظرية المعرفة عندهم على هذا الأساس: بأن نبحث أولاً في مصادر المعرفة والأساس الذي تقوم عليه. فنجد أن الرواقيين يميزون أولاً بين الصور الحسية وبين الإدراك الحسوسات؛ ويقولون إن الصور الحسية صادرة مباشرة عن المحسوسات؛ والمحسوسات هي الأصل في كل معرفة، ويفسرون الإحساس فو انطباع والمحسوس في النفس. وفكرة الانطباع هذه أخذت بمعناها أثر المحسوس في النفس. وفكرة الانطباع هذه الخذت بمعناها كانطباع نقش الخاتم على الشمع تماماً.

إلا أنه لا بد أن يكون هذا النفسير للإحساس قد ظهر لكريسيفوس غير مقنع لأنه مادي إلى حد بعيد، ولهذا حاول أن يعدُل من هذه النظرية مع جولانه في داخل المذهب الرواقي الأصلي وهو المذهب المادي، فقال إن الإحساس عبارة عن تغير بحدث في النفس تحت تأثير موضوعات خارجية، وإلى هذا الإحساس أو الصور الحسية ترجع كل معرفة، فهي الاساس.

إلا أن الرواقيين يقولون مع ذلك بوجود مصدر آخر، مموه التذكر. فإن الإنسان بعد أن يجمع عدة تصورات حسية، يتكون له عنها تصور كلي، غير أن هذا التصور الكلي ليس غير بجموعة التصورات الحسية الصرفة، فهنا نجد أن المذهب يسير منطقياً مع نفسه. ولكنا نجدهم بعد ذلك يخرجون على منطق المذهب فيقولون بوجود تصورات كلية، بالمعنى الذهبي الصرف الحارجي عن كل إدراك حسي خارجي، وسموا هذا باسم والعلم، ومجموعة التصورات الكلية هي التي تكون العلم في هذه الحالة. وهم يؤكدون إلى جانب هذا أن هذه التصورات لا مادية، لانها خارجة عن كل موضوع خارجي. كما أنها خارجة

عن التمبير عنها باللفظ، فهي أقرب ما تكون إلى الكليات كها تصورها أفلاطون أو على الأقل كها تصورها أرسطو. إلا أنه يلاحظ أن هذا لا يتفق في الواقع مع منطق المذهب، لأن الأصل في كل وجود حقيقي أن يكون وجوداً محسوساً أو وجود الأجسام، كها سنرى في مذهبهم الطبيعي، بينها نجد أن التصورات الكلية، التي قالوا بأنها تكون العلم، خارجة عن المحسوسات ومنفصلة عن أي تصوير مادي. ولسنا ندري كيف تخلّص الرواقيون من هذه المشكلة أو هذا التناقض.

أما الصدق والكذب، فيكونان دائماً في الأحكام أو القضايا؛ وهم يرجعون الصدق والكذب إلى أحوال ذاتية نفسية صرفة، فبدلاً من أن يقولوا إن الصدق هو مطابقة المضمون للموضوع الخارجي؛ يقولون إن الصدق والكذب يتوقف كل منها على درجة الاقتناع النفسي، فياياتي إلى النفس بقوة ويظهر لها في صورة الاقتناع يكون صادقاً، وما يبدو لها غير مقنع فهو كاذب، وعلى ذلك فالميار معيار ذاتي.

إلا أنهم ينظرون، أو في الواقع يرجعون هذا المعيار الذاتي إلى الغاية الأصلية من الفلسفة عندهم، ألا وهي الأخلاق. فإن الأصل في كل نظر عندهم هو العمل، والذي يدفع إلى العمل هو اقتناع الإنسان بصدق تصور أو ببطلانه، فعلى هذا ترجع مسألة التمييز في الأفعال إلى مسألة اقتناعية نفسية ، فليس بغريب إذاً أن يكون الاقتناع وعدمه المصدرين الأساسين للتمييز بين المعرفة الصحيحة، وغير الصحيحة. وهذه الخاصية: خاصية إرجاع النظر إلى العمل، هي إحدى الحجج القوية التي يوجهها الرواقيون إلى الشكاك، فإن أقوى حججهم ضد الشكاك هي أن إنكار كل معرفة يمنع الإنسان من العمل، لأن الإنسان لكي يعمل لا بدله أن بسيروفق تصورات في ذهنه يقتنع بأنها صحيحة، وعلى هذا فلا بد من الاقتناع بصحة تصورات، أي لا بد من القول بإمكان المعرفة الصحيحة، لكي يكون ثمت عمل، فحجة الشكاك إذاً باطلة. وهكذا نجد أنه حتى في نظرية المعرفة نفسها، المرجع الأخير والمعيار ـ كما أشرنا إلى هذا من قبل ـ هو دائماً الأخلاق أو العمل.

والواقع أنه ليس في هذه النظرية للمعرفة شيء جديد يعتد به، وإنما الملاحظ أن فيها استمراراً لمذهب الكلبين الذي يريد أن يجعل المعرفة حسية أو صادرة عن الحس مباشرة، وإن كانوا قد اضطروا، في آخر الأمر، إلى أن يقولوا بوجود الكليات في الذهن.

المتطق الصوري: إن الأبحاث التي قام بها الرواقيون في المنطق تتصل مباشرة بالمنطق الأرستطالي؛ وإذا كان فيها شيء من التعديل أو التوسع فمرجع ذلك إلى عناية الرواقيين بوجه خاص بالناحية اللفظية، وهذا ظاهر في كل أجزاء المنطق، وليس فقط في باب الحدود.

وينقسم كلامهم في المنطق إلى أبواب رئيسية: أحدها خاص بالمقولات، والثاني بالأحكام أو القضايا، والثالث بالأقيسة. أما المقولات وقد صرفنا النظر عن كلامهم في الألفاظ، لأنه لا قيمة له في الواقع، ولم يأتوا فيه بجديد من ناحية المنطق اللهم إلا من ناحية المصطلح، فِقد أتوا بأشياء جديدة في بابه \_ نقول إنهم في المقولات قد غيروا تغييراً كبيراً في نظام المقولات عند أرسطو. فهم يأخذون على المقولات الأرسطية أولاً أنها كثيرة العدد إلى حد كبير، ويأخذون عليها ثانياً أنها لا تعبر عن كل الصلات التي توجد في اللغة. وعلى الرغم مما لهذه الملاحظة الأخيرة من قيمة اليوم، فإنه يلاحظ أن من الواجب أن يفرق بين المقولات بوصفها محمولات عليا على الوجود، وبين المقولات كها يتصورها الرواقيون بوصفها دلالات على أنحاء التعبير اللغوي. ومن هنا أن الرواقيون بلوحة جديدة للمقولات، فأرجعوا المقولات إلى أربع، وسدلًا من أن يستمروا على الطريقة التي اتبعها أرسطو في عدم إرجاعه هذه المقولات إلى مقولة عليا تضم تحتها بقية المقولات ـ اللهم إلا جنس المقولات، وهذا ليس مقولة \_نقول إنهم بدلاً من هذا ـ وضعوا مفولة عليا. وكها يلاحظ ترندلنبورج، تختلف المقولات الرواقية عن المقولات الأرسطية في أن الأخيرة توجد الواحدة منها بجوار الأخرى على شكل أفقى ـ إن صح هذا التعبير ـ بمعنى أنه إذا نظر إلى شيء من ناحية مقولة، فإنه لا يكون منظوراً إليه في نفس الأن من ناحية مقولة أخرى، أما الرواقيون فيرتبون المقولات ترتيباً تصاعدياً على أساس أن العليا . منها تضم ما تحتها، وكل تالية تتوقف على السابقة.

أما هذه المغولات الأربع فأولها مقولة الموضوع، ويلي هذه المقولة مقولة الصفة، ثم مقولة ثالثة هي مقولة الحال الخاصة، وأخيراً مقولة الحال النسبية. فأما مقولة الموضوع، فهي تكاد تناظر مقولة الجوهر من حيث أن الجوهر في هذه الحالة سينظر إليه بوصفه المادة، وفي هذا ما فيه من اختلاف كبير جداً بين الموضوع الرواقي، لأن الموضوع المواقي سيكون مادياً صرفاً. ويلاحظ أن الرواقيين قد نظروا إلى الموضوع في هذه الحالة بأن جزءوه إلى موضوع أولي،

وموضوع آخر ثانوي، وذلك بحسب تقسيم المادة إلى مادة أولى ومادة ثانية. وتأي بعد هذه المقولة مقولة الصغة، والصغة هنا هي ما به يتعين الشيء، أي هي مجموع الذاتيات الخاصة بشيء من الأشياء، ولذا فإن الرواقيين ينظرون إليها هنا كها ينظر أرسطو إلى الصورة تماماً، ويقولون إنه بانضمام الصغة إلى المورة يتكون الميء، كها أنه بانضمام الحيولي إلى الصورة يتكون الجزئي أو الشيء، إلا أنهم قد رأوا أنفسهم هنا كونها في الواقع حركات الهواء، بينها الصورة الارستطالية عارية عن كل مادة. ومع ذلك، فالامتداد المتصل بين أرسطو وبين الرواقيين يبدو في شيء من الوضوح، نظراً إلى أن أرسطو قد خرص، خصوصاً في كتبه الأخيرة، على أن يؤكد اقتران الهيولي بالصورة باستمرار.

أما المقولتان الأخريان فها عرضيتان إلى أقصى حد، لأنها عبارة عن مجموع الصفات العرضية التي يتصف بها شيء من الأشياء مثل اللون والمقدار والحركة... إلخ. وفي هذه الأحوال يلاحظ دائماً أنه لا عبرة بهذه الصفات العرضية بالنسبة إلى تمقيق ماهية الشيء. والفارق بين كلا النوعين من الصفات هو أن الصفة الخاصة هي التي للموضوع بالنسبة إلى نفسه مثل صفة شيء من الأشياء، أما الصفة الأخرى فهي تأتي بنسبة شيء إلى شيء آخر، ولهذا كانت صفة نسبية أو مضافة لأنها مقولة بالإضافة إلى شيء آخر: ومثال ذلك اليمين والبسار، فوق وتحت... إلخ.

ويلاحظ في المقولات الرواقية عامة أن بينها ترتيباً تصاعدياً، إذ لا بد أن توجد مقولة الموضوع أولاً حتى تحمل عليها صفة من الصفات الذاتية، وبذلك بتكون الشيء بمعنى الكلمة، ويمكن بعد ذلك أن يكون قابلاً لاخذ صفات عرضية، حتى إذا ما تقوَّم بكلا النوعين من الصفات الذاتية والعرضية، تكون في ذاته، وأصبح من الممكن أن يقال إن له ارتباطاً بغيره من الأشياء، أي بأن تحمل عليه الصفة النسبية أو صفة الإضافة.

وهنا يلاحظ أن الرواقيين في الواقع لم يأتوا في باب المقولات بشيء يعتد به، لأنهم نظروا إلى المسألة نظرة لغوية نحوية أكثر منها منطقية وجودية، مما يدل على أن البحث المنطقي قد أخذ ينتقل من صلته بالوجود إلى صلته باللغة وإلى نوع من الصورية واضح.

أما فيها يتصل بباب الألفاظ فإن المهم فيه أن الرواقيين يفرقون تفرقة كبيرة بين المقول، والقول، وموضوع القول، وعملية القول. أما المقول فهو الذي يسميـه الرواقيـون ويعنون به التصور الخالص من كل أثر للتعبير الخارجي ، أي التصور منظوراً إليه من وجهة نظر موضوعية صرفة. وجذا يتميز المقول أولاً من الجسم أو الموضوع الذي يناظر التصور، ويتميز ثانياً من اللفظ اللغوي أو التعبير الصوتي الذي يعبر به عن المقول، ويتميز ثالثاً عن العملية الذهنية التي بها يتكوَّن المقول. ويلاحظ من هذا التمييز بين المقول وبين موضوع القول، والقول، وعملية القول ـ أن المفول يتميز من هذه الأشياء كلها بأنه عار عن كل مادة، بينها بقية هذه الأشياء مادية صرفة، ذلك أن القول معبراً عنه في اللغة الصوتية هو مجموعة ذبذبات هوائية على نحو خاص، وموضع القول هو جسم مادي متقوم في الخارج، وعملية القول عملية نفسية تحدث عن طريق تغيرات تجرى في النفس، والنفس عندهم مادية، فكأنه يلاحظ أن المقول وحده هو اللامادي، بينها بقية هذه الأشياء الثلاثة مادية. وهنا يوجه إلى الرواقيين نفس الاعتراض أو التناقض السالف الذكر، فيقال لهم إنه إذا كان الوجود الحقيقي هو الوجود المادي، ولا وجود غير الوجود المادي، فكيف تقولون إذن بأن المقول عار عن المادة، ومع ذلك هو ذو وجود حقیقی ؟ وتلك مشكلة أخرى لم يعن بحلها الرواقيون، وإنما كانت في الواقع أثراً لفلسفة التصورات السقراطية الأفلاطونية الأرستطاليسية.

وأما في القضايا والاحكام، فإن الرواقيين لم يعنوا إلا بالناحية اللغوية، ومن هنا فإنهم في نظرتهم إلى الصلة بين الموضوع والمحمول في القضية قد أقاموها على أساس النسب أو الإضافات الموجودة في اللغة، والمعبر عنها تفصيلا في النحو. ولا أهمية لكل أبحائهم في باب القضايا، اللهم إلا في وضع الصطلاحات جديدة كان لها الحظ بعد ذلك أن تكون هي السائدة في المصطلح المنطقي. ولهذا لن نعني بالبحث فيها بالتفصيل، وإنما ننتقل منها مباشرة إلى الجزء الأخر الذي وجهوا إليه أكبر العناية وهو باب القياس. وههنا نجد الرواقيين قد جددوا كثيراً في هذه الناحية، خصوصاً فيها يتصل بأنواع الأقيسة، فإنهم وجهوا كل اهتمامهم إلى الأقيسة الشرطية وكادوا ينكرون الأقيسة الخملية، إذ قالوا إن الأقيسة الشرطية هي وحدها الصحيجة من الناحية الصورية، أما الاقيسة الحملية فيمكن أن تكون صادقة من الناحية المادية، أما من

الناحية الصورية فليست بيقينية. وهكذا نجد أن العناية قد اتجهت عندهم إلى القضايا الشرطية. وهم هنا قد فصلوا القول في القياس الشرطي فأخذوا بالأنواع الخمسة التي كشف عنها ثاوفرسطس للأقيسة الشرطية من حيث تركيب الشرطيات بعضها مع بعض لتكوين الأقيسة المتصلة أو المنفصلة، هذا إلى أنهم عنوا تفصيلًا بالأقيسة الشرطية المنفصلة، أي الأقيسة الاستثنائية المنفصلة، ولكنهم مع ذلك وعل الرغم من توسعهم في باب الأقيسة الشرطية ، لم يأتوا بأشياء جديدة حقاً من حيث بيان العمليات الفكرية المنطقية في الأقيسة الشرطية والقضايا الشرطية، وإذا كانوا قد نظروا إلى القياس بحسبان أن الصحيح منه، من الناحية المنطقية الصورية، هو القياس الشرطي، فإنهم لم يدركوا مدى التجديد الكبير الذي أتوا به في هذا القول الذي أصبح له اليوم أخطر دور، خصوصاً عند جوبلو والنازعين منزع المنطق الرياضي، إذ كادت الأقيسة، بل والقضايا، تنحل إلى قضايا شرطية، ولم يعد هناك قيمة كبيرة للأقيسة الحملية، ولا للقضايا الحملية.

وإذا نظرنا نظرة عامة إلى المنطق الرواقي، وجدنا أن هذا المنطق كان أكثر شكلية، وبالتالي أدعى إلى إخراج المنطق من حظيرة الفلسفة والمتافيزيقا، وجعله أقرب إلى اللغة بما كانت الحال عليه عند أرسطو، كما يلاحظ أن المنطق الرواقي لم يأت بشيء جديد يعتد به، لا في باب الأقيسة الشرطية، ولا في أي باب آخر، لأن الناحية الشكلية قد تغلبت عليهم في منطقهم، باب آخر، لأن الناحية الشكلية قد تغلبت عليهم في منطقهم، فغفلوا عن طبيعة المنطق الحقيقية، وهي أنه يبين العمليات الفكرية التي يتم بها التفكير السليم، وإنما كان المنطق عندهم أورب إلى اللق منه إلى الغلم، أو أقرب إلى الفن منه إلى النظر.

الطبيعيات الرواقية: أمناز الرواقيون بأن مذهبهم في الطبيعيات مذهب مادي صرف، ويمكن أن يقسم إلى الأقسام الرئيسية التالية: فينقسم أولاً إلى البحث عن علل الوجود الأولى، وثانياً عن نشأة الكون وصفاته، وثالثاً عن الطبيعة غير العاقلة ورابعاً وأخيراً عن الإنسان.

فلتتناول الأن كل قسم من هذه الأقسام على حدة، ولنبدأ بالبحث عن علل الوجود الأولى، فنجد أن الرواقيين كانوا مادين متطرفين في هذا المادية إلى أقصى حد. فقد بدأوا القول مع أفلاطون بأن الموجود الحقيقي هو الذي يؤثر ويتأثر، ورأوا أن الشيء الذي يقبل التأثير والتأثر هو وحده الجسماني، فقالوا: إن الوجود الحقيقي هو الوجود الجسماني فحسب.

فابتداء من الله حتى الصفات الموغلة في التجريد، كل هذه الأشياء هي الأخرى مادية، وتفسر على نحو مادي خالص.

وأساس هذه المادية الرواقية مبدأ أفلاطوني صرف. فأفلاطون يذكر في محاورة والسوفسطائي، أن الموجود الحقيقي هو الذي يفعل أو هو ما له قدرة على الفعل، إلا أنه جعل الصور المعارية عن كل مادة قادرة أيضاً على إحداث الفعل، وقال مثل هذا أيضاً أرسطو، بل إن أرسطو جعل الصورة هي مبدأ الفعل الحقيقي. إلا أن الرواقيين، وقد ابتدأوا من هذا الأساس، فقالوا إن ما هو مادي هو وحده الذي يحدث الأثر، أما ما عداه فليس بذي أثر، أعني أنه ليس له وجود حقيقي، وإذن كل ما هو موجود جسم. كيا أن الرواقيين لم يفهموا الجسم بمعني أخر غير المعني العادي، فالجسم عندهم هو ذو الأبعاد الثلاثة: فقولهم كل موجود جسم ينطبق إذن على كل شيء، وبععني أنه شيء مادي ذو أبعاد ثلاثة.

وقبل عرض مذهب الرواقيين في الطبيعيات، يجدر بنا أن نتحدث عن الأساس أو التأثيرات التي خضع لها الرواقيون حتى قالوا بمثل هذه المادية المتطرفة، وأول ما يلاحظ في هذا الصدد أن من الممكن إرجاع هذه المادية إلى نظريتهم في المعرفة، فهم لا يجعلون لغير الحس قدرة على الإدراك، لأنهم يجعلونه المصدر الوحيد لكل معرفة. وعلى هذا فمن حيث أن الحس لا يدرك غير الماديات، فقد قالوا: إن العالم كله أو الموجود جسمى مادي. غير أنه يلاحظ أن هذه النزعة الحسية في المعرفة لا تكفى وحدها لإثبات النزعة الحسية في الوجود، فكثير من الحسيين أو التجريبيين قد قالوا أيضاً بوجود غبر مادي كما فعل لوك في العصر الحديث. فكأن التجربة الحسية ليست كافية لتفسير النزعة المادية في الوجود، بل قد يكون العكس هو الأصح، إن لم يكن هو بالفعل كذلك. فالرواقيون قد قالوا بنظريتهم الحسية في المعرفة اعتماداً على مبدئهم الأصلى في النظرة إلى الوجود، وهو أن الوجود جسماني أو مادي خالص، فلعل الرواقيين أن بكونوا قد تأثروا إما بالمذاهب السابقة: مذاهب الطبيعيين الأقدمين، وإما بالمذاهب المعاصرة أي مذهب المشائيين. فنلاحظ في هذا الصدد أن الرواقيين قد أخذوا الشيء الكثير عن هرقليطس، وجعلوا نظريته المادية هي الأساس أو المؤيد لما يذهبون إليه من المادية في الوجود. إلا أنه يلاحظ أننا إذا قلنا بشيء من التأثير بالمادية، فلا يمكن أن يكون ذلك عن طريق مباشر، بأن يكون الرواقيون امتداداً للمدرسة الهرقليطية لأن

مدرسة هرقليطس قد فنيت منذ زمن بعيد، ولم يعد لها أتباع لو وجود. فالأحرى أن يقال حينئذ: إنه إذا كان الرواقيون قد عنوا بذكر مذهب هرقليطس، فإنما كان ذلك بعد أن آمنوا من قبل بالمادية، وحاولوا بعد هذا أن يحيوا المذاهب القديمة تأييداً لما يذهبون إليه، فماديتهم هي الأصل، واستشهادهم بمذاهب الطبيعين القدماء وسيلة من وسائل التأييد فحسب.

بقى إذاً أن يكونوا قد تأثروا بالأرستطالية. وهنا نلاحظ أن تطور المذهب الطبيعي كان يؤذن بذلك، فإن أرسطو لم يستطع أن يبين على وجه الدقة الصلة بين الصورة والمادة أو الهيولي. وإنما تركها صلة غامضة، وكان أفلاطونياً إلى حد بعيد جداً، فلم يستطع أن يتخلص من الأهمية الأولى للصورة على الهيولي، فاضطر حينئذ إلى القول بأن الصورة هي الأصل وهي الكمال وهي التي بها يتم تحقيق الهيولي في الوجود. إلا أن هذا كان معناه أيضاً ـ ما دام أرسطو يقول من ناحية أخرى بأن الموجود يكون دائماً مكوناً من هيولي وصورة، ولا توجد الصورة مجردة عن المادة إلا بالنسبة إلى الله ـ نقول: إنه كان على أرسطو تبعاً لهذا، لكي يمكن تفسير العلية الموجودة بين الهيولي والصورة، إما أن يقرب الصورة من الهيولي، حتى لا يجعل فارقاً بين الاثنين، ومن هنا يهب الهيولي صفات الصورة أو الصورة صفات الحيولى؛ وإما أن يترك المسألة غامضة دون حل، وهو بالفعل قد ترك المسألة على هذا النحو من التناقض والغموض. لكن جاء أتباعه خصوصاً أرستوكسين ثم أسطراطون فاستخلصوا النتيجة المنطقية لتطور هذا المذهب، وقالوا بشيء من المادية يقرب كثيراً من المادية ٰ الرواقية. فكان على الرواقيين أن يستخلصوا النتائج النهائية للمذهب الأرستطالى، فيقولوا: إن الوجود الحقيقي أو الوجود الوحيد في الواقع هو الوجود المادي، وما عداه فلا يعدُّ وجوداً، فمن هذه الناحية يمكن أن ينظر إلى الرواقية بحسبانها امتداداً منطقياً والزاماً على المذهب الأرسطى في الصلة بين الصورة والهيولي. غيرأنه من الملاحظ أن الشراح الأرستطاليين ـ وكل الذين تحدثوا عن الرواقية خصوصا في الطُّور الذي كان فيه الصراع قوياً بين الفلسفة الرواقية والفلسفة المشائية ـ نقول إن الشراح لم يذكروآ شيئاً عن هذه الصلة بين المشائية والرواقية. ولم يشيروا مطلقاً إلى أن الرواقيين إنما قالوا بمذهبهم على سبيل الإلزام والاستنتاج المنطقي المتطرف لمذهب أرسطو في العلاقة بين الهيولي والصورة. ومع أن كلام الشراح كثير جداً في هذا الباب، فإننا لا نجدهم مرة واحدة يشيرون إلى هذه العلاقة،

ولذا لا نستطيع أن نقول إن الرواقيين قد قالوا بمذهبهم المادي هذا كامتداد لتيار متطرف من تيارات المذهب الأرستطالي.

بقى إذن حل واحد نستطيع أن نفسِّربه هذه المادية الرواقية وهو الحل الذي أدلى به تسلم 'حين قال إن المدارس السابقة لا تفسر لنا مطلقاً هذه المادية الرواقية المتطرفة، بل بجب أن نبحث عنها في الطابع الأصلى للتفكير الرواقي، وهو الطابع العمل. فقد قلنا أن الرواقية تنزع نزعة مادية خالصة في تفكيرها الفلسفي، فكل شيء موجه نحو العمل، وكل نظرياتهم في الطبيعيات إنما يُقصَّدُ بها أن تكون أساساً أو وسيلة إلى قواعد في الأخلاقيات. وعلى ذلك، فيجب أن ننظر إلى طبيعة مذهبهم الفيزيائي على أساس النزعة العملية الأخلاقية. ونحن إذا نظرنا إلى المسألة من هذه الناحية وجدنا أنه كان على الرواقيين أن يقولوا بمثل هذه المادية، وذلك لأنهم يبحثون عن العمل وتحقيق الفعل من حيث أنه مؤدّ إلى السعادة، وتحقيق الفعل يتم بالنسبة إلى أشياء مادية موجودة في الواقع، أي أن كل فعل يستلزم شيئاً مادياً جسمانياً محسوساً لكي يتم، وعلى هذا فإذا كان الأصل هو تفسير الأعمال؛ فلا بد إذن من إرجاع كل شيء وكل وجود حقيقي إلى ما هو مادي، إذ هذا وحده هو الذي يتم فيـ. الفعل، ومن أجل هذا قال الرواقيون بأن الوجود مادي فحسب.

إلا أن رودييه يقول إنه إذا كان صحيحاً أن النزعة العملية عند الرواقيين هي الأساس في ماديتهم، فيجب أن نفهم هذه النزعة العملية بمعنى خاص. ذلك أن أفلاطون قد نظر إلى العالم بوصفه معرضاً للتغير، وما يكون معرضاً للتغير لا يمكن أن ينظر إليه بوصف أن من المكن أن تتحقق فيه السعادة، أي لا يمكن إذن أن يكون مجالًا للأفعال والسلوك الأخلاقي، فلا بد إذن من النظر إلى المسألة على أساس أن الوجود الحقيقي إنما يتحقق دائماً في وجود اللاماديات، لأنها أبدية أزلية لا تخضع لشيء من التغير. ثم جاء أرسطو على أثره فجعل الفكر أنبل شيء في الإنسان وفي الوجود، فعلى الإنسان من الناحية العملية أن يسعى إلى حياة الفكر المجرَّدة.. وسيكون الفكر فيها حينئذ خالياً من كل مادة. وهنا يلاحظ أن أفلاطون وأرسطو قد اتجها نحو الأخلاق، ومع ذلك لم يقولا بشيء من المادية، بل اضطرتهما نظرتهما الأخلاقية إلى الارتفاع على العالم المحسوس والقول بعالم غير محسوس يمكن أن تتحقق فيه وحده السعادة. ولهذا لا يمكن أن تفسر، عن طريق الطابع العملي فقط، المادية الرواقية، وإنما يجب أن تفسر هذه المادية على أساس أن هذه النزعة العملية من نوع خاص، فيقال حينئذ

إن هذه النزعة المادية نزعة إلحادية متصلة بالعالم الظاهر المادي بصرف النظر عن أي عالم آخر، فالسعادة يجب أن تتحقق في هذا العالم المادي الذي نحيا فيه. وإذا كانت الحال على هذا النحو فلا بد من القول تبعاً لهذا بأن الموجودات في العالم المحسوس موجودات حقيقية، وأن ما عداها من الموجودات، عاهو خال من المادة، لا يمكن أن يعد موجوداً حقيقياً. فالطابع العملي في هذه الحالة متصف كذلك بأنه أرضى أي متصل بالعالم المحسوس المادي الذي نحيا فيه وحده، وبهذا يمكن أن بكون الطابع العملي هو الأساس في هذه المادية الرواقية المتطرفة.

جذا نستطيع أن نفسر أصل النزعة المادية عند الرواقيين. وننتقل من هذا إلى الحديث عن الأسس التي قامت عليها هذه المادية، والأفكار الرئيسية الموجِّهة في هذا النظام الجديد المادي، فنقول إن الرواقيين لم يقولوا فقط إن الأشياء الكيانية العينية المتحققة في الوجود الخارجي من حيث هي أجسام بمعنى الكلمة، هي وحدها المادية، بل قالوا أيضاً إن الله مادي. ثم نظروا إلى الصفات والكيفيات أياً كانت، على أنها أشياء مادية: فالألوان والأصوات والطعوم . . . إلخ كلها أجسام مادية ، وذلك لأنها جميعاً تبارات من شأنها أنَّ تسير من المركز حتى المحيط، ثم تعود بالتالي من المحيط إلى المركز، وفي هذه الحركة المتبادلة من المحيط إلى المركز، ومن المركز إلى المحيط، يكون تكوّن الأشياء، وهذه التيارات هي ما يسمونه باسم النفوس πνεύματα. وفكرة النفوس أو البنوياتا تلعب الدور الأكبر في تفسير الرواقيين لتكوين الأجسام ولما تجدث فيها من تغيرات. فهم يقولون إن هناك حركة جزر ومد في النفوس التي تخترق الأشياء، وهذه الحركة صفتها الرئيسية أنها على شكل توتر يسمونه باسم تونوس ٢٥٧٥٥ ، بأن يحدث في الجسم امتداد، وذلك بذهاب النفوس من المركز إلى المحيط؛ وأن يحدث فيها تركز وتقلص بأن تعود من المحيط إلى المركز ويستمر الرواقيون في تفسير الأشياء كلها على أساس فكرة التونوس τόνος هذه، فهم لا يجعلون الأشياءالمادية تتركب على هذا الأساس فحسب، بل يجعلون الصفات والأشياء التي يمكن أن نعدها عارية من المادية خاضعة لهذا التوتر، ومحور التفكير في هذه المسألة يعود إلى فكرة أخرى هي فكرة والتداخل المطلق، بين الأجسام بعضها وبعض، وهو المسمى كرازيسκρασις، فهم يقولون إن كل جسم يدخل في الأخر، وبدون معارضة، وبدون أن ينقسم، بل يظل بنوع من المرونة التامة كما هو في داخل الجسم الآخر. وعلى هذا الأساس نستطيع أن نفسر كل

تغير في الوجود: فتسخّن الحديد، يتم بأن تنفذ النار إلى داخل الحديد وتظل في داخله كها هي، وكلها كثر عدد الذرات من النار الداخلة في الحديد اشتد تسخن الحديد؛ وهكذا نستطيع أن نفسر عن طريق هذا التداخل المستمر بين الأشياء بعضها في بعض، وجود الصفات أو تعلق الصفات بالأجسام.

إلا أن هذا التداخل المطلق κρᾶσις يجب أن يميز بينه وبين الخليط من ناحية، ثم بينه وبين المزيج من ناحية أخرى. فالتداخل المطلق يمتاز من الخليط أو المخلوط بأنه يحدث في حالة الخليط أن الأشياء تكون موجودة بجانب بعضها البعض في حالة انقسام، بينها في حالة التداخل المطلق لا يظل الجسم الداخل في آخر كها هو دون انقسام. ومن ناحية أخرى يمتاز الكرازيس من المركب بأنه في حالة المركب يحدث تغير في الكيف أي استحالة بالنسبة إلى الأجزاء المركبة، أما في حالة الكرازيس أو التداخل المطلق، فتظل الكيفية كيا هي بالنسبة إلى كل من العنصرين المركبين، ولا تحدث صفة جديدة عن طريق هذا التداخل المطلق. وفكرة التداخل هذه قد استطاع بها الرواقيون أن يفسروا كثيراً من المسائل خصوصاً مسألتين رئيسيتين: هما مسألة حدّ الجسم، ثم مسألة الفعل من بُعْد. فهم يقولون أولاً إن ما يشاهد في الوهم من أن الجسم يحد بشيء ما، لا وجود له في الواقع، وإنما نحن ننظر فقط إلى المركز من حيث أنه لا ينتهي عند الحدود الظاهرة أمام الحواس، وإنما يستمر بدرجة أقل شيئاً فشيئاً، حتى نصل إلى نهاية العالم، ومن هنا فإن التداخل بالنسبة إلى شيء، مها قل حجمه، تداخل مطلق في كل الوجود. فيقول كريسيفوس مثلًا إن قطرة من النبيذ كافية ليس فقط لتلويث بحر بأكمله، بل ولتلويث العالم بأسره ومرجع هذا أنه لما كان النفوذ أو التداخل مطلقاً، وكان الشيء غير محدود بهذه الحدود المادية الخارجية، كان من الطبيعي إذن أن ينظر إلى القطرة \_ أو إلى أي شيء مهما كان ضئيلًا \_ من حيث أن من الممكن أن ينظر إليها بحسب امتدادها حتى نهاية العالم. ولهذا اهميت الكبرى فيها يتصل بوحدة الوجود عند الرواقيين، فقد أدّى هذا المذهب \_ كها سترى بعد قليل \_ إلى القول بوحدة العالم والتداخل المطلق بين أجزائه بعضها في بعض، وإلى القول بأن كل شيء بحتوى على الأشياء الأخرى، لأن التداخل مطلق بين كل الأشياء في كل الأشياء. فالحال هنا كالحال تماماً في الذرات الروحية عند ليبنتس، والفرق بين الاثنين هو أن الذرات الليبنتسية ذرات روحية بينها الأجسام كلها مادية عند الرواقيين. وآن هناك استقلالاً بين الذرات بعضها وبعض عند ليبنتس وأما

عند الرواقيين فالأجسام متداخلة كلها بعضها في بعض؛ ولكي تفسر العلية عند ليبنتس لا بد من الالتجاء إلى فرض روحي هو فكرة والانسجام الأزلي، أما عند الرواقيين فلا حاجة إلى مثل هذا المبدأ الميتافيزيقي، لأن الأشياء متداخلة بعضها في بعض كل التداخل.

كها أن هذا المذهب من ناحية أخرى يفسر لنا تفسيراً واضحاً فكرة الفعل من بُعد، وهي الفكرة التي تلعب دوراً خطيراً جداً في الفيزياء منذ العصور القديمة حتى اليوم. فهم عن طريق مذهبهم في التداخل المطلق يقولون إنه ليس ثمت في الواقع بُعد، لأن الأشياء توجد بعضها في بعض، فلا حاجة حتى إلى إثارة فكرة والفعل من بعده لأن الفعل من بعد ليس موجوداً في الواقع . إذ كل شيء متصل بالآخر . فلا بعد إذن بين شيئين. وهم لا يقتصرون على الصفات بين الأشياء المادية، بل يقولون: إن الفضيلة والرذيلة إنما تقومان على أساس فكرة التوثر τόνος إذ هي في الواقع صفات للنفس، وما هو صفة للنفس هو من النفس: فإذا كانت النفس جسياً، فالفضيلة كذلك جسم، والرذيلة كذلك جسم. ثم هي إلى جانب هذا جسم حي، فكما يقول سنيكا في إحدى رسائله: إن الفضيلة ـ كالنفس ـ جسمٌ، وإذا كانت ذات فعل فهي حية، إذن الفضيلة جسم حي. وتبعأ لهذا المبدأ الأخير، وهو أن كل ما يفعل فهو حي، ونظراً إلى أن الرواقيين إنما قالوا بوجود مادي مطلق من حيث أن كل وجود لا بد أن يكون من شأنه القدرة على الفعل، فبضم هذا القول إلى ذاك الأخر ينتج أن كل موجود حيى، ولهذا هم يقولون عن الفضيلة مثلًا، أو عن أي صفة من الصفات، أو أي كائن من الكائنات إنه حيوان، لأنهم يقولون إن الحياة موجودة في جميع الأشياء ما دام الفعل موجوداً في الموجودات كلها. وهذا هو المُذهب الحيوي عند الرواقيين.

وسنعرض الآن للأمور التي ينظر إليها الرواقيون على آساس مادية هي الأخرى بينها ينظر إليها الأخرون بوصف أنها لا مادية. وأول هذه الأمور: العلية بالمعنى المفهوم لدينا، وذلك لأنهم يقولون بأن العلل موجودة، وأما المعلولات فغير موجودة، بمعنى أن هناك أجساماً تحدث آثاراً، غير أن الآثار نفسها بوصفها معلولات لا توجد حقاً، وهذا ما يمكن أن يفسر به قول سنيكا: وإن الحكمة موجودة، أما الحكيم فغير موجوده. فمعنى هذه العبارة أن الحكمة جسم وموجود حقيقي، أما إضافة الحكمة إلى إنسان فلا يضيف شيئاً جديداً أكثر من الحكمة نفسها إلى هذا

الإنسان. وعلى هذا فإنه إذا كان للحكمة فعل، فإن هذا الفعل من حيث هو فعل أو أثر ليس له حقيقة وجودية. وكذلك الحال إذا ما قلنا مثلاً وكاتون عشي، فإن صفة المشي لا تضيف جديداً إلى كاتون كما لا تضيف من ناحية أخرى جديداً إلى المشي، لانها ليست صفة وليست شيئاً، وما ليس بصفة أو شيء فلا يمكن أن يعد موجوداً حقيقياً، ولهذا ـ وعلى طريقتهم اللغوية النحوية دائمًا ـ بحثوا في اللغة من هذه الناحية، فأنكروا كل قيمة للأفعال من حيث أن الأثر الذي تعبر عنه لا يأتي بجديد، وبالتالي لا يدل على وجود حقيقي، بل يذهبون في التدقيق اللغوي إلى حد أبعد من هذا بكثير. ففي اللغة اليونانية هيئتان للصفة المشتقةمن الفعل،إحداهما تنتهي د٢١٥٥، والأخرى تنتهي ب TEOS- فمثلا إداقلنا αιρετιος أي مرغوب فيه وقلنا αιρετεος أي واجب أن يرغب فيه، فإن الرواقيين يقولون عن ألصيغة الأولى. للصفة المشتقة إنها تدل على وجود حقيقي، بينها الأخرى لا تدل على شيء، ولأن الرغبة في الشيء صفة موجودة حقيقية في النفس فهي إذن موجودة في الواقع، بينها وجوب الرغبة في الشيء لا يضيف جديداً إليه، وبالتالي لا يدل على حقيقته بالفعل. وهكذا أنكر الرواقيون العلية بالمعنى المفهوم لدينا من أن الأثر ليس فقط مجرد ضم خالص من كل تغير لعنصرين أو أكثر، وإنما هم يقولون إن الأثر هو ضم أو جمع فقط بين العناصر المركبة للشيء، وبالتالي لا يقولون إن للأثر وجوداً حقيقياً لأن مجرد الإضافة ـ دون التغير، خصوصاً إذا لاحظنا نظرية الكرازيس κρασις لا يهب الشيء صفة جديدة، ولا يحدث فيه أدنى تغيير، وعلى ذلك فلا وجود للأثر بما هو أثر. والنوع الثاني من الأشياء اللامادية التي نظر إليها الرواقيون على أساس أن ليس ما وجود حقيقي، هو المكان؛ فالمكان ـ كما رأينا عند أرسطو ـ هو السطح الباطن للجرم الحاوي المماس للسطح الظاهر من الجسم المحوي. فيلاحظ الرواقيون أن في هذا التعريف للمكان إضافة استقلال ووجود قائم بالذات للمكان، وهذا ما ينكرونه كل الإنكار، إذ يقولون إن المكان، بوصفه حاوياً تدخل فيه الأشباء، لا يمكن أن يعقل وإنما الواجب أن ينظر إلى المكان على أنه الحجم أو المقدار لأن المقدار أو الحجم هو الجسم فإذا لم يكن يوجد غير الجسم وما هو جسماني، فلا مجال للقول إذن بشيء غير جسماني تحل فيه الأشياء ويكون عبارة عن وسط تسري فيه. وعلى هذا فالمكان في الواقع عند الرواقيين هو الأجسام نفسها من حيث حجمها ومقدارها، وكذلك الحال بالنسبة إلى المحل الذي تتعاقب فيه أشياء مختلفة ، ويحل فيه جسم معينٌ، فإنه أيضاً لا وجود له في الواقع، وإنما

توجد أجسام منداخلة بعضها في بعض، ومركزها فقط هو الذي نتوهم أن له مكاناً محدوداً بحدود. فالمكان والمحل كلاهما وهم.

وتبعاً لهذا فلا مجال للقول أيضاً بالخلاء، لأنه إذا كانت الأشياء متداخلة تداخلًا مطلقاً بعضها في بعض، وكنا لا نحتاج إلى الخلاء، إلا كفرض ميتافيزيقي أو مصادرة فيزيائية من أجل بيان إمكان الحركة، فإننا في مثل هذه الفيزياء التي بالتداخل المطلق، لا حاجة بنا من أجل تفسير الحركة أو التغير إلى الخلاء. ثم إن الخلاء سيعد غير جسم، وإلا فسيكون الخلاء جسماً في الجسم، وهذا مستحيل من حيث أن الجسم لا يكون جسماً آخر حالًا في نفس المكان أو المحل، ومن هنا فلا بد أن نصف الخلاء بصفة أخرى غير الجسم من حيث أن الجسم ذو أبعاد ثلاثة ومقدار؛ فكأن المذهب الرئيسي الذي تقوم عليه هذه الطبيعيات يؤذن أيضاً بوجوب رفض فكرة الخلاء، فهم يقولون: إننا لو تصورنا إنساناً واقفاً على نهاية العالم، ومديديه، إذن لما صادف مقاومة، وبالتالي لم يصادف جسماً، أي أنه في هذه الحالة إذن إنما يصادف خلاء على أساس أن الخلاء هو امتناع المقاومة. فاضطر الرواقيون ـ وكانوا في هذا مناقضين لمذهبهم الأصل أن يقولوا بوجود الخلاء خارجاً عن العالم. هذا وقد كانوا مضطرين إلى مثل هذا القول، لأنهم يقولون إن العالم يتحرك ككل، فأين يتحرك إذن، إن لم يكن في خلاء ؟ فمن أجل هذا إذن اضطر الرواقيون إلى القول بالخلاء بوصفه شيئاً عيطاً بالعالم الكلى؛ أما في داخل الأجسام نفسها فلا

والفكرة الثالثة التي رفض الرواقيون أن يقولوا بوجودها حقيقة هي فكرة الزمان فهم يقولون بحسب مبدئهم الرئيسي : إن الموجود الحقيقي ما يقبل الفعل والانفعال، وقد وجدوا أن يقولوا يبدو نابياً بالنسبة للزمان، فلم يشاؤ وا أن يقولوا إنه جسم يفعل وينفعل، ولهذا أنكروا وجوده. إلا أنهم لم يستطيعوا مع ذلك أن يستمروا على هذا القول على إطلاقه، فإن يستطيعوا مع ذلك أن يستمروا على هذا القول على إطلاقه، فإن العالم من تطور ونزوع وتحقق مستمر، وهذا كله يفترض وجود الزمان. ثم إن الحركة ما كانت لتكون محكنة، إلا إذا كان ثمت زمان مفترض من قبل افتراضاً. فمن هذه النواحي كلها يمكن القول بأن الرواقيين كانوا مضطرين في نفس الأن إلى القول بوجود الزمان على نحو من الأنحاء. فقالوا إن الزمان هو الفترة بين بدء العالم ونهايته، أي أن التطور الذي يجري عليه العالم بين بدء العالم ونهايته، أي أن التطور الذي يجري عليه العالم

ابتداءاً من نقطة وانتهاء إلى أخرى، هذا هو ما يسمى باسم الزمان. فكأنهم قد تصوروا الزمان في الواقع تصوراً أقرب ما يكون إلى تصور المسيحية للزمان، أعني بأنه الفترة الممتدة بين بدء شيء ونهايته. وهكذا نجد أن الرواقيين قد اضطروا إلى القول بالزمان، كها اضطروا من قبل إلى القول بالمكان.

والمسألة الرابعة، وهي مسألة خطيرة في نظرية المعرفة، قد وضعها أرسطو في الواقع. وكان على كل المدارس التالية أن تحسب حسابها، وتقف منها موقفاً خاصاً، ونعني بها مسألة الكليات: فها هو كلي كالنوع والجنس، هل له وجود حقيقي في الخارج ؟ وإن كان له وجود، فعل أي نحو يجب أن يتصور هذا الوجود ؟ ثم ما الصلة بين هذا الكلي وبين ما يطلق عليه من أفراد ؟ هذه المسألة الرئيسية، التي سنرى العناية الكبرى بها طوال العصور الوسطى، قد وجدت عند الرواقيين حلاً وسطاً بين النزعة الأسمية المطلقة وبين النزعة الواقعية المطلقة كذلك، ولو أن موقفهم هنا موقف متناقض، كما هي الحال بالنسبة إلى موقفهم في بقية الأشياء. فتبعأ لمذهبهم الرئيسي، كان لا بد للرواقيين أن يقولوا بأن الموجود الحقيقي قطعاً هو الجسم المتحقق في الخارج، أما الكلي من حيث أنه مجموع الصفات التي تشترك فيها عدة أفراد ـ فلا يمكن أن يكون له وجود حَقَيقي، وعلى هذا فلا سبيل إلى القول بأن للكليات وجودا حقيقياً في الخارج.

وهذا كله يجعل موقف الرواقيين هو موقف الاسميين، إلا أن ذلك لم يكن من شأنه أن يجعل الرواقيين يقولون بنفس ما يقول به الاسميون. فالاسميون كانوا يقولون بأن وجود الكليات وجود موهوم من حيث الخارج لأنه وجود ذهني صرف، ولا صلة له بالوجود الحقيقي، إن هي إلا الفاظ أو أصوات ملفوظ بها. ولكن حل المسألة يأتي بطريق أخرى، وذلك يظهر بوضوح في المسألة الخامسة والأخيرة، ونعني بها مسألة المقول: اللكتون אפגדיט פقد تحدثنا من قبل عن نظرية اللكتون عند الرواقيين وقلنا إن الرواقيين كانوا يفرقون بين المعنى المطلوب أو المتضمَّن في لفظ، وبين اللغة الصوتية التي تعبُّر عن هذا المعنى بألفاظ موجودة في الخارج، ويفرقون بين هذين وبين شيء ثالث هو العملية الذهنية التي تكون متحققة أثناء التفكير في معنى من المعاني أو حمل لفظ معين. وهم يقولون إن النوعين الأخيرين جسميان، أما النوع الأول وهو المعني أو المقول، فليس له وجود جسماني؛ لأنه ليس موضوعاً في الخارج كما أنه ليس كذلك لفظا موجوداً في الخارج، وليس كذلك حالة

من حالات النفس، ولهذا لم يشأ الرواقيون أن يقولوا بأن له وجوداً حقيقياً في الخارج، أو بأن له وجوداً حقيقياً على وجه الإطلاق.

فكان عليهم أن يبحثوا من بعد في ماهية هذا الوجود الخاص باللكتونλεκτον.فهم قد رأوا من ناحية أن ليس له وجود حقيقي، لأنه ليس جسها ولا حالة لجسم، بينها راوا من ناحية أخرى أن له حالة خاصة من الوجود، إذ هناك فارق كبير بين الإطلاق الصوق وبين الإطلاق المعنوي ، فكلمة ἀ٬νθροπος مثلًا، إذا سمعها إنسان يوناني فهم منها شيئًا، أما إذا سمعها أجنبي فلن يفهم منها شيئاً، فهناك اختلاف إذن بين اللفظ كلفظ يسمم، وبين اللفظ كدال على معنى، وهو في هذه الحالة أيضاً مسموع، فالسمع غير الفهم، فلا بد إذن التمييز بين اللفظ كدال على معنى، وبين اللفظ كحركة صوتية هوائية، مما يعبر عنه فيها بعد flatus vocis هأى الهواء الصوق، أو النفس الصوق،. فاختلف الرواقيون فيها بينهم وبين بعض اختلافاً كبيراً حول فكرة اللكتون هذه من حيث طبيعة الوجود الواجب أن يضاف إليها، فمن قائل: إن للكتون وجوداً خارجياً، ومن قائل: إن له وجوداً روحياً؛ وأيًّا ما كان القول فإن الوجود في هذه الحالة غير الوجود بالمعنى الذي يضاف إلى جسم أو صفة لجسم. والرأي السائد عند هؤلاء الرواقيين جيعاً أن للكتون وجوداً خاصاً، يجب أن يميز من الوجود الخارجي، كما يجب الا يعد وجوداً تاماً بالمعنى الحقيقى الجسمان؛ وعن طريق فكرة اللكتون هذه، وطبيعة الوجود الخاصة به، قالوا أيضاً أو فسروا فكرة الزمان من حيث أن للزمان وجوداً، مهما قلنا إن الزمان ليس بذي أثر ولا تأثر، فعن طريق فكرة اللكتون هذه يُحلِّ إذن كثير من المشاكل. ولكننا نتساءل حينئذ: ألم يخرج الرواقيون بهذا عن ماديتهم الأصلية ؟ أليس في القول بوجُّود آخر غير الوجود الجسماني المادي تناقض يتصل بأساس المذهب الأصلى ؟

الواقع أن الرواقيين لم يستطيعوا أن يكونوا منطقيين على طول الخط ـ كما يقولون ـ بل اضطروا في نهاية الامركما سبق أن أشرنا في كلامنا عن نظرية المعرفة عندهم، إلى الاعتراف بوجود إن لم نقل إنه روحي، فيجب أن نقول عنه على الأقل إنه ليس وجوداً مادياً.

والمادة عند الرواقيين كها رأينا مكونة من تيارات أساسها التوتر بين حالة التضاغط أو التركز، وحالة الامتداد أو التخلخل. وهذا يدل على أن المادة عندهم ليست الكمية

والامتداد بالمعنى الكمى الذي نفهمه اليوم من المادة وإنما المأدة عندهم ديناميكية، لأنها مجموعة من القوى في حركة مستمرة دائمة، ولذا فإن الفيزياء عند الرواقيين فيزياء ديناميكية كالفيزياء الأرستطالية سواء بسواء، إلا أن هناك فارقاً كبيراً مع ذلك بين الفيزياءالرواقية والفيزياء الأرستطالية من حيث طبيعة هذه الديناميكية: فالديناميكية الأرستطالية ليست مطلقة، بل تحتاج في نهاية الأمر إلى ثبات وسكون هو ثبات الصورة، أما الرواقية فلا تعلم شيئاً عن هذا الثبات، وإنما تنظر إلى المادة على أنها تحتوي في داخلها، على سبيل الكمون أو التضامن، كل ما ستصير إليه. وقد اضطر أرسطو إلى القول بوجود الصورة بوصفها أساساً وعلة أولى في التغير لكي يمكن التعين. وذلك أنه إذا لم يكن للمادة نزوع نحو صورة بالذات معينة فإنها ستضطرب حينئذ بين أنواع نختلفة من الصور، فلا تنتهى في الواقع إلى تحديد وتعين؛ فلا بد من القول بوجود صورة محدودة تنزع إليها المادة في تحققها وحركتها وتغيرها. أما الرواقيون فلم يقولوا بهذا وإنما قالوا بالديناميكية الخالصة للمادة. هذا إلى أن الديناميكية الرواقية كانت تجعل المادة في الواقع ذات حياة تامة لأنها تحتوي على تيارات حيوية حركية لا حصر لها، أما المادة الأرستطالية فمادة سلبية لا وجود حقيقياً لها في الواقع، كما أن الرواقيين يختلفون كذلك بهذه النظرة عن نظرة أنكساغورس، على الرغم بما هناك من الاتفاق الكبير، في كثير من الأقوال الفيزيائية لدى كليهما، ذلك أن الفيزياء عند أنكساغورس آلية تصور القوى بحسبانها آتية من خارج لكي تحلُّ في المادة، أما الرواقيون فينظرون إلى المادة على أساس أن القوى باطنة فيها منذ البدء على هيئة الكمون أو التضامن. وإذا كانت عملية التداخل المطلق كاملة \_ كها قلنا حتى إن القوة الواحدة تسري في جميع أنحاء الكون وأن القطرة الواحدة تسري في المحيط بكل أنحاثه، فإن الحياة أو القوة التي توجد في الكون بأكمله لا بد أن تكون تبعاً لهذا واحدة أيضاً. ولهذا كان على الرواقيين أن يقولوا إن العالم حيوان واحد تتخلله قوة واحدة كاملة، تنتظم جميع أجزائه، وهذه القوة هي والله شيء واحد، فكأن العالم هو الله، ذلك الحيوان الكامل الأكبر.

وهذه المادية الرواقية يجب أن يميز بينها وبين المادية بالمعنى المفهوم لدينا اليوم تمييزاً تاماً. فطابع المادية الرئيسي، كما نفهمه نحن الآن، هو تفسير المركب بالبسيط والأعل بالأدن، وكل تفسيراتها تفسيرات كمية، لا تتجاوز الانتقال أو النقلة في المكان. أما المادية الرواقية فتختلف عن هذا كل الاختلاف، إذ

أنها تفسر البسيط بالمركب والأدن بالأعلى، من حيث أنها تفترض في العالم مجموعة من القوى باطنة فيه بالذات: وهذه القوى ليست كميات صرفة، بل هي قوى حقيقية حية تؤثر فيه. فليس التفسير إذن كمياً على النحو المادي الموجود في العصر الحديث، وإنما الأحرى أن يسمى تفسيراً ديناميكياً.

والصورة العامة للفيزياء الرواقية هي القول بوجود عالم جسماني تشيع فيه قوى عديدة تجعل منه كلاً حياً مطلقاً، خارجه الخلاء، والزمان فيه عبارة عن بدء للوجود واستمرار حتى نهاية هذا الوجود. وعلى كل حال، فإن نظرتهم، خصوصاً فيها يتصل بائلة، تجعل من هذا الوجود وجوداً باطناً في ذاته، أعني أنهم يقولون بوحدة الوجود على أساس أن الله هو القوة الحالة في جميع أجزاء المادة التي منها يتكون العالم.

الأخلاق: لئن كانت أغلبية المؤرخين تنظر إلى الأخلاق الرواقية على أنها أخلاق عالية ، فإنهم أو الكثير منهم على الأقل - يعنون بالإشارة إلى تناقضهم في المبدأ الذي أقاموا عليه نظرتهم الأخلاقية. وليس هذا مقصوراً على المحدثين من المؤرخين فحسب بل نجد الأقدمين أنفسهم قد عنوا عناية خاصة، وهم بتحدثون عن الأخلاق الرواقية، بالإشارة إلى هذا التناقض؛ فنجد شيشرون في كتابه وحدود الحير والشرء في الفصلين الأخبرين يذكر بالتفصيل الحجج التي يوردها الخصوم ضد الأخلاق الرواقية لإظهار ما فيها من تناقض؛ ويردد هذه الحجج من بعد، وكل الحجج التي قال بها خصوم الرواقيين، فلوطرخس . فهو يقول عن هذه الأخلاق إنها تأمرنا باتباع الطبيعة، لكنها مع ذلك تنكر صفة الخير الأخلاقي على كثير من الميول الطبيعية الخالصة؛ كما يذكر أيضاً أن الرواقيين قد خالفوا معيار أحكامهم الأخلاقية ، ألا وهو الذوق العام الذي جعلوا منه مقياساً لكل قيمة أخلاقية؛ ونجدهم مع ذلك يتجاوزون هذا المقياس، فيقولون عن الطبيعة إنها أحيآناً لا تشير إلى الشيء النافع بوصفه خيراً أو شراً. وكذلك أنصار الرواقيين في بدء العصر الحديث قد حاولوا هم الأخرون أن يزيلوا هدا التناقض، لكنهم مع ذلك لم يستطيعوا أن يتخلصوا منه؛ فنجد رجلًا مثل يوستوسُّ لبسيوس في كتابه: والدليل إلى الأخلاق الرواقية، يذكر أن بعضاً من الميول الطبيعية لا يمكن أن يعدُّ خيراً؛ ثم نجد المؤرخين المحدثين، وعلى رأسهم تسلر، يعبرون عن دهشتهم لما يرون في هذه الأخلاق من تناقض في مبادئهم ولوازم هذه المبادىء. فتسلر يذكر عن الرواقيين أنهم يقولون إن الخير هو أن يسير الإنسان وفق ما تقتضيه الطبيعة.

ومع ذلك نجد الرواقيين ينكرون كثيراً من الأشياء الطبيعية الصرفة والتي هي ميول طبيعية أساسية في الإنسان، وإذا كنا نجدهم في اتجاههم المذهبي الأخلاقي العام يميلون إلى الزهد على النحو الكلي، فإننا نجدهم مع ذلك ينصحون أحياناً بانتهاب اللذات على النحو الأرستطالي: فنجد بعضاً منهم لا يتورع عن القول بأن الأرباح غير المشروعة أحياناً مفيدة، ونجد آخرين، خصوصاً كريسيفوس، يقولون إنه من غير المكن أن يعد الإنسان شرأ هذه الملاذُّ الدنيوية المعروفة: مثل الصحة والثروة. . . إلخ، بل ويطلبون من الإنسان أن يسعى لتحصيل هذه اللذات، ولا يأخذون على السياسي حرصه على التمجيد وزخرف الشهرة. وهكذا نجد أنهم قد اضطروا إلى القول بأشياء هي في حقيقة الأمر تتنافي كل التنافي مع المبدأ الأصلي الذي أقاموا عليه نظريتهم الأخلاقية. وهذا التناقض قد سلم به كثير من المؤرخين. لكن جاء رودييه، فحاول أن يبين ما في هذه الأخلاق من منطقية، فكتب في هذا بحثاً طويلًا عن منطقية الأخلاق الرواقية. وأول ما يجب أن نبدأ به لكي نفهم طبيعة الأخلاق الرواقية أن نستخرج من هذه الأخلاق المبدأ الأصلى الذي قالوا به في المعرفة. فقد رأينا عند أفلاطون وأرسطو أن هناك ثناثية بين الحساسية وبسين السعمقال، وهذا أوضح ما يكون لدى أرسطو؛ فإن أرسطو وإن كان قد قال بأن في الطبيعة جبرا وضرورة، فإنه قال إلى جانب ذلك بأن فيها اتفاقاً وصدفة؛ فالجبر والضرورة، إنما يوجدان بالنسبة إلى الأجسام البسيطة وإلى الكواكب، أما إذا هبطنا من هذا العالم العلوي إلى العالم الذي تحت فلك القمر، وجدنا أن حظ البخت والاتفاق قد ظهر وازداد شيئاً فشيئاً كلها ازداد تعقد الكائن في هذا العالم الأرضى ؛ لأن الكائن في هذه الحالة قد جمع بين الصورة والهيولي أو بين القوة والفعل. فإنه لما كانت المادة أو الهيولي ليست عنصراً للمعقولية الكاملة، فإنها السبب في وجود البخت والاتفاق في العالم الأرضى. أجل إن القوى التي يتركب منها الشي إذا غت ونفسها سارت في طريق منطقي جبري ضروري، ولكنها إذا ما تقاطعت بعضها مع بعض حدث عنها خروج عن الضرورة، أي صدفة واتفاق. ومهمة العقل الإنسان أن يعالج من هذا الاتفاق والصدفة والبخت الموجودة في الطبيعة، وذلك بأن يرد الطبيعة غير العاقلة التي لا تخضع للضرورة، إلى الضرورة والجبر، والحساسية تنتسب إلى المادة ويخالطها شيء كثير من الانفاق، فإذا كان العقل قد أي لتأخذ الطبيعة سبيلها المنطقي الضروري، فالعقل إذاً قد جاء خصهاً للحساسية أو على أقل تقدير من شأن العقل أن يرد الحساسية

إلى صوابها؛ فثمة تعارض إذن بين العقل وبين الحساسية. ولكن الرواقيين تبعاً لنظرتهم في المعرفة ينكرون هذا التعارض لأنهم يجعلون من الحساسية المصدر الوحيد لكل معرفة؛ ولا يريدون أن يعترفوا بمصدر آخر للمعرفة غير الحسّ. وعلى هذا فالحسّ والعقل لا تختلف نظرة الواحد عن الأخر، والتجربة هي دائهاً ينبوع المعرفة: ومن هنا فلا مجال للتحدث عن تعارض بين العقل وبين الحساسية. وإذا كانوا قد أنكروا ذلك في باب المعرفة، فقد أنكروا هذا أيضاً في باب الوجود، فقالوا بأن الطبيعة ضرورة مطلقة لا يشوبها شيء من الاتفاق، فمن العبث إذن أن يتحدث الإنسان عن تناقض بين ما يقضى به العقل وما تقضى به الطبيعة، وكل ما هنالك ذلك الموقف الذي يقفه الإنسان بالنسبة إلى الأشياء الخارجية. فكأن التعارض هو تعارض ذاتي من حيث أنه متصل بالحال النفسية التي يكون عليها المرء بإزاء فعل من الأفعال الطبيعية. فإذا صبح لنا إذا أن نقول بأنه لا وجود للضرورة دائماً، فذلك إنما ينطبق على الضرورة الباطنة أي المتعلقة بالنفس الإنسانية في مواقفها المختلفة بإزاء الأحداث الطبيعية؛ أما الضرورة الموضوعية الطبيعية فهى ضرورة مطلقة لا تعرف أي انحراف ولا خروج عليها. وإذا كانت الحال كذلك فالمبدأ الأصلى الذي تقوم عليه الأخلاق أن يكون السير بمقتضى الطبيعة، فإننا إذا نظرنا إلى طبيعة الحياة الإنسانية، لوجدنا أن المبدأ الأوَّلِي الذي تقوم عليه الحياة هو المحافظة والإبقاء عليها، ثم العمل على ما تقتضيه طبيعتها، وطبيعة الحياة الإنسانية أن تكون عاقلة، لأننا قلنا إن ما يحدث في الطبيعة هو ضروري عقلًا وتجربة، أو حسا، فطبيعة الحياة الخارجية وطبيعة الحياة الإنسانية سواء بسواء هي العقل، ولهذا فإن السلوك يجب أن يكون السير بمقتضى العقل وبمعنى آخر السير بمقتضى الطبيعة، لأن العقل والطبيعة شيء واحد. ومهما تعددت الصيغ التي يستعملها الرواقيون في تحديدهم لمعنى الخير،فإنهم يتفقون جميعاً في أن الطبيعة والعقل شيء واحد، وأن السلوك \_ وهو السير الموافق للعقل \_ يجب أن يكون حينئذ السير على ما تقتضيه الطبيعة. فنرى زينون يقول عن الطبيعة إنها العقل؛ ونرى سنيكا يتحدث عن الفضيلة بوصف أنها معرفة ما في الطبيعة من أشياء.

والطبيعة ـ كها قلنا ـ تسير على أساس ضرورة مطلقة ، فلا بحال إذن للتحدث عن الحرية بمعنى الخروج على ما تقتضيه الطبيعة . فسواء رضي الإنسان أم لم يرض، فهو لا بد سائر بحسب ما تقتضيه الطبيعة . والأحتى والحكيم كلاهما يسير إلى

نتيجة واحدة؛ أما الفارق بين الأحمق أو الجاهل وبين الحكيم، فهو في موقف الحكيم بالنسبة إلى الأشياء الطبيعية وأحداث الكون، وموقف الجاهل من هذه الأشياء أما الحكيم فيعلم طبيعة الأشياء وتبعاً لهذه الطبيعة يسلك، بأن يوفق بين حساسيته ونيته وحالته الباطئة، وبين ما تقتضيه طبائع الأشياء؛ بينا الجاهل يكون ذا حال باطئة مختلفة عما تقتضيه طبائع الأشياء، فيحدث نزاع بين حساسيته وبين عقله. ولكن على الرغم من هذا النزاع، فإن العمل الخارجي هو دائهاً ما تقتضيه طبائع.

فالرواقيون يقولون كها يقول سقراط بأن العلم والفضيلة شيء واحد، وإذا علم الإنسان شيئاً، فهو بالضرورة مؤثّر لهذا الشيء وفاعل له. وأما الشر فمصدره الجهل، فالحكيم في هذه الحالة إذن هو من يعرف تماماًقوانين الوجود، ويلائم شعوره الداخلي مع هذه القوانين الطبيعية. أما الجاهل، فهو الذي لا يستطيع أن يدرك هذه القوانين الطبيعية، فيضطرب، متعارضاً في حساسيته مع ما تقتضيه القوانين العقلية، وبالتالي ـ أو بمعنى أخر ـ مع القوانين الطبيعية.

وثمة تشبيه مشهور لدى الرواقيين يظهر أن أفلوطين هو الذي أعطاه معناه الحقيقي بعد أن عدّل معناه كثيراً عند الرواقيين المتأخرين، وهذا التشبيه هو أن الكون أو الطبيعة العاقلة كمدير التمثيل أو المخرج، الذي يوزع الأدوار على الممثلين تبعاً لمؤهلاتهم وطبيعتهم. أما الممثل البارع فيفهم دوره تمام الفهم، ويحقق هذا الدور بأكمله، أما الجاهل فلا يستطيع أن يفهم دوره فيكون مدعاة للوم على المخرج. فكذلك الحال فيها يتصل بسلوك كل من الحكيم والجاهل: كلاهما لا بد أن يفعل ما تقتضيه طبيعته، ولكن الأول في سلوكه يسير وفق ما تقتضيه هذه الطبيعة، ويكيّف حالته النفسية على نحو ما تقتضيه، بينها الجاهل لا يستطيع أن يفعل ذلك، فيضطر إلى لوم المخرج أو القانون الطبيعي، وإن كان سيضطر أيضاً إلى أن يفعل الدور الذي نبط به القيام به . فعلى الانسان في سلوكه إذن أن يوفق بين حالته النفسية وبين الحالة الخارجية. وفعل المرء في هذه الحالة، من الناحية الأخلاقية، هو في النية التي تكون لديه، وفيها وحدها تكون خيرية الفعل. فإذا فعل إنسان فعلًا ما، وكان الفعل خيراً في ذاته، غير مقصود بأن يكون خيراً من جانب فاعله، فإن صفة الخيرية مسلوبة عنه. وعلى العكس من ذلك إذا فعل الإنسان وكان قاصداً تحقيق الخير، ولم يستطع مع ذلك أن يحققه، فإنه في هذه الحالة لا يمكن إلا أن يسمى أيضاً

خيراً وحكيهاً. فالحال هنا كالحال تماماً في رامي السهم، فالرامي البارع هو الذي يفعل كل ما في وسعه من أجل إصابة الهدف، وإذا فعل كل ما في وسعه فهو رام بارع سواء أصاب الهدف أم قامت عقبات وحدثت أشياء لم يكن من المنتظر أن تحدث فمنعت السهم من أن يصيب الهدف. أما الذي يصيب الهدف اتفاقاً وصدفة، فلا يعدّ خيراً، على الرغم من أنه وصل إلى النيجة المطلوبة.

وهكذا نجد أن الفضيلة عند الرواقيين قد انتهت إلى أن تكون علماً فقط بما تقتضيه الطبيعة، وتكييفاًللنفسالكي تتجه نفسياً في الاتجاه الذي تسير فيه قوانين الطبيعة فكأن المسألة تنحصر في الواقع في علم الإنسان بالأشياء الخارجية من ناحية ، ثم في الصورة التي يتقبل عليها المرء هذا العلم. ولهذا فإن المهم دائماً في الفضيلة عندهم صورتها فحسب، لا مضمونها، لأن المضمون واحد باستمرار، من حيث أن ما تقتضيه الطبيعة هو الذي سيحد، ولا مجال للاحتيار أو الحرية، مفهومة على أساس أنها الإمكانية المطلقة لقول لا أو نعم. وعلى هذا النحو انتهى الرواقيون إلى القول بأن الأفعال الإنسانية متصفة بصفة السّوية أو التساوي أو الحياد Indifferentia . وهذا هو مذهبهم المشهور في هذا الباب، وهو أن كل فعل أخلاقي هو في ذاته لا قيمة له ولا اعتبار، وإنما القيمة الأخلاقية للفعل هي دائماً في الموقف النفسى الذي يقفه الإنسان بإزاء هذا الفعل. وهذا أشبه ما يكون بفكرة الكسب عند الأشاعرة، من حيث أن الأفعال مقدرة أزلياً تقديراً مطلقاً، وليس على العبد إلا أن يكتسب صفة الفعل، وهذا كل نصيبه في الفعل الأخلاقي: أعني أن يتكيف والحدث الخارجي على نحو حاص. ومن هذا المبدأ الذي تقوم عليه الأخلاق الرواقية، تستخلص النتائج المشهورة التي عُدُّت منذ القدم أنها تناقضات وهمية في الأخلاق الرواقية. فالحكيم عند الرواقيين هو هذا الذي يعلم قوانين الطبيعة ويوفق بين ما تقتضيه هذه القوانين وبين حالته النفسية، وعليه أن يسلك سبيل الفضيلة، بأن يقصد إليها نفسياً قصداً تاماً؛ أما نتائج الفعل، فليس عليه بعدئذ إن كانت قد أصابت الهدف أم لم تصب، سواء أكانت خيرة موضوعياً أم كانت شريرة. وتبعاً لهذا ينكر الرواقيون على كثير بمن كانوا يعدون فضلاء فضيلتهم، فينكرون على كاتون ولليوس أنها حكيمان، وينكرون على شبيون أنه شجاع، لأنهم لم يقصدوا إلى هذه الأشياء قصداً، ولم تكن نفوسهم مهيَّأةً لها من الناحية الباطنة. لكن المثل الأعلى للفضيلة الرواقية مفهومة على هذا النحو غير ميسر التحقيق.

بيد أننا إذا سألنا الرواقيين عن إمكان تحقيق الفضيلة على هذا النحو، لقالوا إن الفضيلة على هذا النحو ممكنة التحقيق، غيرأن الأمثلة التاريخية على هذا لا توجد: فسقراط لم يكن حكيها، وإنما اقترب من الفضيلة. ولهذا كان لا بد من التفرقة بين نوعين من الأخلاق: بين أخلاق نظرية، هي التي تحقق الفضيلة على صورتها العليـا التي عرضناها، ونعنى بها أن يعلم المرء قوانين الطبيعة وأن يلاثم بين حالته النفسية وبين ما تقتضيه هذه القوانين ـ وبين أخلاق نستطيع أن نسميها أخلاقاً شعبية أو عملية ، وهي التي فيها يحاول الإنسان أن يفترب قدر الإمكان من المثل الأعلى للفضيلة الرواقية. ومن هنا فرق الرواقيون بين نوعين من الفضيلة: فضيلة هي الحكمة صوفياً δοψία، وفضيلة هي الفطنة Φρόνηδίς فالحكمة هي الفضيلة مفهومة على النحو الأوَّل، أي في الأخلاق النظرية، والـ لهنة هي محاولة الإنسان أن يحقق الفضيلة. ولهذا فإنهم يقولون أيضاً بصفة وسط بين الخير والشر هي التي يسمونها صفة والملاثم، officium؛ وهو هذا الذي يجمع بين الخير وبين السر من حيث أنه ليس خيراً مطلقاً، ولا شراً مطلقاً. وهنا نجد التناقض الشنيم الذي وقع فيه الرواقيون، فهم يقولون بوحدة الفضيلة و وإن الفضيلة لا يمكن أن تكون إلا وحدة، فإما أن يعرفُ الإنسان الأشياء، وإما أن يجهلها، ولا وسط بين العلم والجهل مطلقاً. والفضيلة ناشئة عن العلم والتكيف النفسي تبعاً لما يقتضيه العلم، فلا بد إذن، من أجل تحقيق الفعل، أن نحققها كاملة وإلا لن نستطيع أن نحققها إطلاقاً. ولكننا نجدهم هنا حينها يريدون أن يخرجوا عن النظر وينزلوا إلى مبدان الواقع يضطرون إلى القول بصفة وسط في المعرفة وبالتالي في الأخلاق، هي في الأفعال الجامعة بين الخير والشر، والتي تكوّن الفطنة بدلًا من الحكمة، ويجر هذا أيضاً إلى تفرقة ثالثة قالوا بها وهي التفرقة بين الغاية وبين الغرض، وهي تفرقة كان لها أثر كبير، وكانت موضع العناية لدى المدارس الرواقية على اختلافها.

وأساس هذه التفرقة بين الغاية τελος وبين الغرض ΟΚΟπός أن الغاية هي تحقيق الفعل أو بذل كل مجهود من أجل تحقيق الفعل. فناية الفعل في ذاته، أما الغرض فهو تحصيل نتيجة ما من النتائج. وعل أساس هذه التفرقة تقوم التفرقة الأساسية في الأخلاق الرواقية بين الأخلاق النظرية، وهي تلك التي تتوقف على الغاية، وبين الأخلاق العملية، وهي تلك التي تتوقف على الغرض. وعلى الرغم من التمييز وهي تلك التي تتوقف على الغرض. وعلى الرغم من التمييز المذي قال به الرواقيون ـ كها سنعرض لهذا بعد قليل

لهذين النوعين من الأخلاق، فإن ثمة طابعاً مشتركاً بين كلا النوعين، وهو أنه يفترض دائماً في كل أخلاق أن تكون أخلاقاً باطنة صادرة عن النبة أو الحالة الباطنة التي يجياها المره في نفسه. أما التمييز فقد ظهر خصوصاً في العصر المتأخر عند الرواقيين الذين وجدوا في الجيل التالي للرواقية الأولى. وهذه التفوقة كالتفوقة التي قال بها پرمنيدس في نظرية المعرفة بين العلم بمعناه الحقيقة وبين الظن. فكما أن پرمنيدس قد قال بنوعين من الحقيقة : حقيقة يقينية وأخرى ظنية، فكذلك يقول الرواقيون بنوعين من الأخلاق: أخلاق نظرية أو مثالية، وأخلاق عملية أوضع ما تكون عند هريلوس: فإنه يميز بكل وضوح بين نوعين من الخير الاسمى: خير أسمى نظري هو الذي ينشده الحكيم، وخير أسمى عملي هو الذي يقتم به الرجل العادي.

وقد أشار شيشرون إلى هذا التناقض وعزاه خصوصاً إلى هريلوس، فقال لا شيء أسوأ من أن نعد أن هناك نوعين من الحبر الأسمى. فالخبر الأسمى لا يمكن أن يكون غير خبر واحد، فإذا تعدد فَقَدَ فَقُد صفته الأولى وهي أنه الحير الأسمى، أعنى أن هذه التفرقة تجعلنا نقع في تناقض. ويحرص رودييه على توكيد هذه التفرقة، لأنه على أساسها يريد أن يبين أن في الأخلاق الرواقية منطقية، ولم يكن فيها التناقض الذي أشرنا إليه في بدء كلامنا عن الأخلاق لديهم. ذلك أن هذه التفرقة إذا صيغت بوضوح معناها أنه لا تناقض بين أن يقول الإنسان إن المثل الأعل في الأخلاق الشعبية هو أن يتبع الإنسانُ الميولُ الطبيعية الأولى الأساسية، وبين أن يقول في الأخلاق النظرية إن المثل الأعلى هو أن يفعل الإنسان بحسب ما تقتضيه الطبيعة، وأن ينظر إلى الأحداث بعد ذلك بحسبانها متساوية فلا فارق في الواقع بين خير وشر، ما دام كل شيء ضرورياً. ولهذا كان من الممكن أن ينعت الرواقيُّ الأخلاق بأنها ليست علم الحير والشرُّ بمعنى أن الأخلاق تقوم في الواقع على أساس أنَّ هناك أشياء ضرورية وهذه الأشياء الضرورية يجب على الحكيم أن يتكيُّف وإياها في باطن نفسه، ولا داعي. إذن لاختيار فعل وتفضيله على آخر، ما دامت هذه الأفعال ضرورية.

والثابت أن هذه التفرقة لم تأت في الواقع إلا في دور متأخر في الجيل الثاني أو الثالث للرواقية. فقد نجد بعض إشارات ضئيلة إلى هذه الناحية، وفي شيء كثير من الغموض عند كريسفوس، ولكننا لا نجدها واضحة إلا عند انباع متاخرين

أشهرهم ذيوجانس البابل ثم تلميذه أنتيباتر، وكانت العلة في هذا التغير الذي طرأ على تصور الرواقيين للفضيلة العليا أو الخير الأسمى تلك الخصومة العنيفة التي شنها على الرواقيين أحد أتباع الأبيقوريين وهو وكرنيادس، فقد أخذ كرنيادس على الرواقية أن المثل الأعل الذي تنشد تحقيقه لا بمكن أن بتحقق، وبالتالي لا يمكن الإنسان أن يحصلُ السعادة. ويُذكرُ في هذا الباب قولٌ قاله كرنيادس حينها ذكر عن أحد الولاة إنه ليس والياُّ لأنه ليس حكيماً، وليست روما مدينة لأن الذين يسكنونها لبسوا وطنيين فأشار كرنيادس بهذا إلى أن الرواقيين حينها يطلبون من الفضيلة أن تتحقق، إنما يطلبونها على أساس لا يمكن في الواقع أن يتحقق، وبالتالي لا يمكن العمل أن يتم. ولهذا اضطر الرواقيون في هذا الجيل، وعلى رأسهم ذيوجانس البابلي، إلى التخفيف من حدة المثل الأعلى الرواقي بأن يقولوا إن الأخلاق يجب أن ترجع في النهاية إلى الملائمات officia، بدلاً من أن ترجم إلى الفضائل العليا καθηκον، غير أن ديوجانس وأنتيباتر قد أرادا مع ذلك أن يبقيا على فكرة الفضائل العليا فاضطرا من أجل هذا آلى القول بأن الـκαθηκοντα هي والـofficia شيء واحد. فكان هذا مصدراً في رأي رودييه لا حدث بعد ذلك من خلط في مذهب الرواقية الأخلاقي، والنظر إليه على أنه متناقض. أي أن هذا التناقض بمكن أن يحل على الطريقة التاريخية بأن يقال إنه في الجيل الأول ومعظم الجيل الثاني كان الرواقيون ينظرون إلى الأخلاق بحسبانها تقوم عملي ال καθηκουτα ونعل الهofficia صفة الأخلاقية، ولكنهم في الدور الثاني من الرواقية الأولى \_ وهو الدور الذي تحدده في الواقع خصومة كرنيادس ـ اضطروا إلى المساومة والتخفيف من غُلُو وَحَدَّةَ المُذَهِبِ الأخلاقي الأول، فقالوا حينئذ إن الأخلاق يكن \_ إن لم يكن يجب \_ أن تقتصر على الد officia لأن الـ καθηκοντα غير عكنة التحقيق.

إلا أننا نجد مع ذلك أن بعضاً من الرواقيين الذين ينتسبون إلى هذا الدور الكرنيادي، قد حاولوا أن يرجعوا إلى الإخلاق الرواقية الأولى، وعلى رأس هؤلاء أرسطون الخيوسي. فأرسطون لا ينكر فقط - كها فعل زينون - أن بكون كثير من الناس قد حققوا المثل الأعلى للأخلاق كها يجب أن يتصورها الرواقي، بل ينكر كذلك أن يكون إنسان ما من قبل قد حقق شيئاً من هذا؛ ثم يلح في وجوب تحقيق الأخلاق على أساس أن الأخلاق المختلقة هي وحدها الأخلاق التي تصدر عن الأخلاق النظرية، لا عن الأخلاق الشعبية. فكأننا نجد إذن في أرسطون

طرفاً مغالباً جداً أو رد فعل قوي ضد التأثير الذي أحدثه كرنيادس في تشكيل الأخلاق الرواقية عند ديوجانس البابل وتلميذه أنتيهاتر. وعما يشهد بذلك أن أرسطون قد جعل المقام الأول للطبيعيات، وذلك لأن الأخلاق سترجع في هذه الحالة في الواقع إلى العلم بما تجري عليه أحداث الطبيعة بالضرورة، ثم مسايرة هذه الأحداث الطبيعية من الناحية النفسية. وقد أكد أرسطون أن الفضيلة واحدة، وأن لا وسط إطلاقاً بين الفضيلة والرذيلة، لأن العلم عنده - كها أشرنا إلى شيء من هذا فيها سبق - واحد لا يقبل درجات، وبالتالي لا تقبل الأخلاق درجات: فإما فضيلة وإما رذيلة ولا وسط بين الانتين. والواقع درجات: فإما فضيلة وإما رذيلة ولا وسط بين الانتين. والواقع أن الأخلاق إذا ما تصورت كها تصورها الرواقيون الأولون ثم أرسطون، كان لا بد أن تنحل إلى الطبيعيات، أي تكون في الواقع فرعاً ثانوياً بالنسبة إليها.

إلا أن التيار الذي جدده أرسطون لم يلبث أن أختفى في الجيل التالي له مباشرة، وإذا بنا نجد شخصية أخرى من أشهر الشخصيات الرواقية هي شخصية بانتيوس الرودسي تسلك نفس المسلك الذي سار فيه هريلوس وأنتيباتر. ومع ذلك فإن، المؤرخين مختلفون فيها بينهم أشد الاختلاف فيها يتصل بطبيعة مذهب بانتيوس: هل كان حقاً تتابعاً واستمراراً لمذهب هريلوس وأنتيباتر، أم كان في الواقع امتداداً للاتجاه الذي جدّده أرسطون؟

فَقِلُّمان وتسلر وكثير جداً من المؤ رخين للفلسفة اليونانية يقولون إن بانتيوس كان سائراً في نفس الاتجاه الذي سار فيه من قبل هريلوس وأنتيبإتر، بل غالى جداً في هذا الاتجاه فكان متطرفاً كتطرف أرسطون في الاتجاه الأخر، إذ قال ـ تبعاً لما يقوله أنصار هذا الرأي ـ إن الأخلاق لا يجب فقط أن تصدر عن الأحوال الخاصة، بل يجب أن تصدر أيضاً عن المزاج الشخصى، فكأن الأخلاق ستخرج إذن عن مبدئها الأصلى وهو السير بمقتضى الطبيعة، بصرف النظر عن أثر هذا المقتضى فيها يتعلق بالميول الفردية. وإنما ستأخذ الأخلاق، في هذه الحالة، مظهراً أقرب ما يكون إلى الأبيغورية، لأنها سننحلُّ في الواقع إلى بحث عما يلاثم الشهوات والميول الطبيعية وانصراف عها تقتضيه الضرورة كضرورة، أي أننا نجد في هذا الاتجاه قضاءاً على كل أخلاق رواقية بالمعنى الصحيح. وهذا ظاهر خصوصاً عند بانتيوس فيها يتصل بفكرة «المفضلات»، وهي الأشياء المتوسطة بين الخير والشرّ، والتي يمكن أن تكون مترادفة في الواقع مع الـ officia. فإن بانتيوس يفصل درجات مختلفة

لهذه الأخلاق ويقول إن الإنسان يستطيع أن يحقق بعض الاجزاء دون البعض الآخر، وأن يقترب من الحير أو من الشر. ثم يقول من ناحية أخرى إن الأصل، في الواقع، هو تحصيل النتائج المترتبة على الفعل، لا الفعل من حيث هو فعل، أعني أن الصلة بين الغاية والغرض ستكون عكس الصلة التي رأيناها من قبل، فيصبح الغرض هو الأصل، والغاية وسيلة لهذا الغرض لا قيمة لها في ذاتها، وإنما القيمة في الأغراض التي تتحقق.

ولكن رودييه تبعاً للمبدأ الذي توخى أن يبينه في عرضه للأخلاق الرواقية، أنكر أن يكون بانتيوس ممن ساروا في الطريق الذي بدأه ذيوجانس البابل وأنتيباتر، وإنما قال بانتيوس بالتفرقة الرئيسية بين الأخلاق الشعبية والأخلاق النظرية، ولم يقل برفض هذه الأخلاق الأخيرة لحساب الأخلاق الأولى بل جعل لكل نوع منهما ميدانه الخاص به: أما الحكيم فعليه أن بسلك سبيل الأخلاق النظرية، والرجل العادي عليه أن يسلك سبيل الأخلاق العملية. إلا أن رودييه قد اضطر مع ذلك إلى التسليم بأن الكثير من أقوال بانتيوس يرجع أنه كان أميل إلى عد الأخلاق الشعبية هي الأهم إن لم تكن الأصل، وإنه لما كانت الأخلاق النظرية غير ممكنة التحقيق على وجه الأطلاق وكان لا بد للانسان من أن يعمل، وكان عليه حينئذ أن يأخذ بالأخلاق الشعبية. ويفصل القول فيها أكثر عا فعل، بالنسبة للأخلاق الأولى، ومن هنا جاءتنا عن بانتيوس هذه الأقوال والحكم العملية المتصلة بتفاصيل الحباة العامة وجزئباتها مما أعطى للرواقية بعد ذلك طابعاً خاصاً كاد أن يكون هو الممثل الحقيقي لها حتى طغى على نظرة المؤرخين إلى الرواقية. وطبيعي أن يكون بانتيوس قد اتجه هذا الاتجاه لأن هذا ما كان يُنتظر من رجل ذهب إلى روما وعاش فيها كي يكون مستشاراً لأولى الأمر في روما، وما كان يطلبه الرومان في هذه الأحوال هو أن يكون قادراً على أن يسلك سبيلا عملية معينة، تحدوه فيها طائفة من الحكم العملية المتصلة بتفصيلات الحياة، فلا بدأن يكون بانتيوس ـ وقد وجد طبيعة الجو الذي عاش فيه حينثذ تدعو إلى الأخذ بالجانب العملي وتفصيل القول فيه ـ لا بد إذن أن يكون بانتيوس قد عنى عنابة كبيرة بالأخلاق الشعبية العملية، ولم يعد يعني بالناحية الأخرى ناحية الأخلاق النظرية، إلا عناية ضئيلة جداً. فمهما قال رودييه فيها يتصل بكون بانتيوس لم يكن يسير في نفس الاتجاه الذي بدأه ذيوجانس البابلي وأنتيباتر، فإنه بما لا سبيل إلى الشك فيه ـ وهذا أيضاً

#### نشرة النصوص الباقية

جمع الشذرات الباقية من كتابات وأقوال الرواقــين هانز فون أرنم في كتابه:

Hans Von Arnin: Stoïcorum veterum fragmenta, 4 voll., 1921- 1924:

- 1. Zeno et Zenonis disc;
- II. Chrysippi fragm. logica et physica;
- III. Chrysippi fragm.moral.; Fragm.Success Chrysippi; IV Indreés

وترجمت الى الايطالية على يد ن. فستا N. Festa عند الناشر Laterza في باري Bari.

### مراجع

- A. C. PEARSON, The Fragments of Zeno and Cleanthes, 1891.
- E. BEVAN, Stoics and Sceptics, 1913.
- E. GRUMACH, Physis und Agathon in der alten Stou, 1932.
- O. RIETH, Grund begriffe d. stoischen, Ethik, 1933.
- J. BIDEZ, La cité du Monde et la cité du Soleil chez les Stoïciens, 1932.

#### رويس

# Josia Royce

فيلسوف أميركي ، هيجلي النزعة ، مثالي المذهب، وهو الميتافيزيقي الأميركي الوحيد.

ولد في Grass Valley بولاية كاليفورنيا (في الولايات المتحدة الأميركية) في سنة ١٨٥٥. ودخل جامعة كاليفورنيا في سنة ١٨٥١ وحصل على البكالوريوس. B.A سنة ١٨٧٥ وكتب بحثا عن اللاهوت في مسرحية «برومثيوس مقيداً» تاليف اسخولوس، نال به منحة من المال مكنته من تقضية عامين في المانيا، حيث راح يقرأ الفلاسفة الألمان، وخصوصا شلنج وشوبنهور، والتحق بجامعة جيتنجن حيث درس على يد الفيلسوف لوتسه Lotze، ثم حصل على الدكتوراه من جامعة جونز هوبكنز (في بلتيمور)، عين بعدها مدرسا في جامعة هارفرد سنة كاليفورنيا لبضعة أعوام، ثم عين مدرسا في جامعة هارفرد سنة مالمادة في مالمادة وفي سنة ١٨٩٧ صار أستاذا في نفس الجامعة، هارفرد. وشغل كرسي ألفورد Alford كالفلسفة

شيء كان يقتضيه منطق التطور المذهبي والحضاري ـ نقول مما لا شك فيه أن الأخلاق عند بانتيوس انتهت إلى أن تكون استمراراً، بل واستمراراً متطرفاً، للاتجاه الظاهر عند ذيوجانس، وعلى هذا فلا مجال لهذا التدقيق الكبير فيها يتصل بشخصية بانتيوس.

وهذا التطور في الاتجاه الذي بدأه ذيوجانس البابلي هو عينه سيستمر حتى نهاية الرواقية والحضارة اليونانية. خصوصاً بعد أن انتقلت الرواقية من العقول اليونانية الحالصة إلى العقول الروانية. فإن الرواقية التي قال بها كثير من الرومان أمثال سنيكا وماركس أورليوس كانت متجهة إلى الناحية العملية أي الحكمة العملية في الحياة، وانصرفت نهائياً عن الأسس النظرية الأولى التي قامت عليها الأخلاق الرواقية، فإنهم لم يأخذوا إلا بالناحية الشعبية العملية، لأنهم وجدوا فيها ما يلائم مزاجهم وطبيعتهم الخاصة، وقد كان الروماني يطلب من الفلسفة عموما في هذا الظرف أن يتخذ منها وسيلة لقيادة ضميره، فكان ينظر إلى الفيلسوف بوصفه قائداً للضمير وموجهاً له، فلم يكن غريباً إلى مجموعة من الأمثال والحكم، كها هو مشاهد في تأملات ماركس أورليوس.

وشيء أخير يجب أن نشير إليه، يطبع الرواقية بوجه عام في نظرتها إلى الأخلاق بطابع خاص: هو النزعة الكونية، فالرواقي كان يحسب نفسه مواطناً للعالم أجمع، وبالتالي كانت تعنيه كثيراً هذه الفروق المختلفة بين الناس. إلا أنه يجب أن بلاحظ أن هذه النزعة الكونية يجب أن يميز تمييزا دقيقاً بينها وبين النزعة العالمية ، فهم لم يكونوا يجدون حرجاً في أن يكون الانسان متصفأ بالنزعة القومية الوطنية وفي الأن نفسه مواطنأ للكون كله، أما النزعة العالمية، وهي التي بين أمة وأمة، وتخرج بالأمم عن حدودها فتنتهي إلى ما يسمى باسم والشفقة الانسانية. Caritas humano genere ـ هذه النزعة المالمية المقترنة بالشفقة الانسانية العامة لم توجد في الأخلاق اليونانية لأول مرة إلا عند الأبيقوريين. أما الرواقيون فقد قالوا بأن الانسان مواطن للكون، وإن كان مواطنا في الآن نفسه لمدينة خاصة بحرص على أداء واجباته بإزائها. فالفارق إذن بين النزعة الكونية والنزعة العالمية يقوم في أن النزعة الكونية تنظر إلى الانسان بوصفه جزءاً من كون أكبر ملتئماً فيه، بينها النزعة العالمية تنظر إلى الانسان بوصفه عضواً في جماعة عامة هي الجماعة الانسانية. ما يسميه بالمعنى الباطن للفكرة.

ويؤكد رويس أن المعنى الباطن للفكرة هو الأولى primary أما المعنى الخارجي فهو مظهر aspect للمعنى الباطن التام النمو .

ويستعرض رويس أنماطا غتلفة منالمذاهبكيها يبين ما فيها من عدم كفاية في فهم الوجود.

أ) والنعط الأول هو ما يسميه باسم دالواقعية realism ويقصد به المذهب الذي يقرر أن دمعرفة موجود ما بواسطة موجود ليس هو الموجود موضوع المعرفة ـ لا تؤثر في هذا الأخيره، وبعبارة أخرى انه لو لم توجد أية معرفة، لبقي الموجود قاتها في الوجود، وبعبارة أوجز وجود الموجودات لا يتوقف على إدراكها، إنها موجودة سواه عرفت أو لم تعرف. والصواب والخطأ إنما يتوقفان على التناظر أو عدم التناظر بين الأفكار والأشياء.

ينقد رويس هذا المذهب بقوله أنه يقوم على أساس أن العالم مؤلف من كيانات entities عديدة مستقلة بعضها عن بعض، وإذا جزء أحدها لا يؤثر في سائرها. والعلاقات التي تضاف إلى هذه الكيانات يجب أن تكون هي الأخرى مستقلة. وتيجة هذا أن حدود العلاقة الواحدة لا يمكن ربطها بالأخرى. فيا دمنا قد بدأنا من كيانات مستقلة بعضها عن بعض، فإنها تظل مفصولة عن بعضها بعضا. والأفكار هي الأخرى يجب أن تكون مستقلة عن بعضها بعضا وعن سائر الأشياء. وإذا كانت الإفكار مستقلة عن الأشياء، التي هي أفكار ها، فلن يكون في وسعنا أن نعرف هل هناك تناظر بينها وبين الأشياء التي هي أفكار ها، فلن يكون في وسعنا أن نعرف هل هناك تناظر بينها وبين الأشياء التي هي أفكار ها. والنتيجة هي أن مذهب الواقعية يقضى على نفسه بنفسه.

ب) والمذهب الثاني الذي يناقشه رويس هو ما يسميه باسم: التصوف في مقابل وهو يضع التصوف في مقابل الواقعية . فإنه إذا كانت الواقعية تقوم على أساس وجود أشياء في الخارج مستقلة عن تصوراننا لها، وبالتالي على أساس وجود ثنائية في الوجود، فإن التصوف يقوم على عكس ذلك إذ يقوم على أساس القول بوجود واحد أحد يختفي فيه التمييز بين المذات والموضوع، بين الفكرة والشيء المناظر لها.

ويرى رويس أن التصوف، شأنه شأن الواقعية، يقضي هو الآخر على نفسه بنفسه. لانه إذا كان التصوف يقول بأنه لا في جامعة هارفرد في سنة ١٩١٤. وتوفي في سنة ١٩١٦.

فلسفته

۱ ـ الوجود:

في كتابه والعالم والفرد 190 والثاني سنة 1901) المطانفة المحالم (نشر الجزء الأول سنة 1900 والثاني سنة 1901) الذي يضم المحاضرات التي ألقاها في جامعة أبرديين باسكتلنده ضمن سلسلة المحاضرات الشهيرة: ومحاضرات جغوردي، يتناول رويس في الجزء الأول: وتصورات الوجود الأربعة.

فيبدأ بتحديد طبيعة والوجودة فيذكر أننا اعتدنا أن نقرر أن اللله موجود، أو أن العالم موجود أو أن الذات المتناهية موجودة. فيا معنى قولي: وموجوده؟ إن هذا المحمول الوجودي existential predicate كيا يسميه رويس، كثيرا ما ينظر إليه على أنه بسيط ولا يقبل الحد. لكن الفلسفة تعنى بالبسيط كيا تعنى بالمركب.

ويأخذ رويس في بيان معاني الوجود حين يوصف به أمور غتلفة: حين يوصف به الله، ويوصف به العالم، ويوصف به الانسان الفرد. وعند رويس أن تحديد معنى الوجود على هذا النحو هو في الوقت نفسه تحديد لطبيعة الواقع. فكيف نفهم الواقع؟ ربحا كانت أنسب طريقة هي أن نفهم الواقع كها هو في التجربة. لكن رويس يؤكد أنها لا تستطيع ان تفهم معنى التخربة، لكن رويس يؤكد أنها لا تستطيع ان تفهم معنى الفكرة، وعلاقتها بالواقع. يقول رويس: «أنا واحد من أولئك الذين يقررون إنك إذا سألت ما هي الفكرة؟ وما علاقة الأفكار بالواقع؟ ـ فإنك تتناول عقدة العالم على نحو يؤذن بفك عقده (دالعالم والفرد» جـ 1 ص 1 - 12).

وهكذا نرى رويس يجعل الوجود هو الأفكار، ويؤكد «سيادة عالم الأفكار على عالم الوقائع» (الكتاب نفسه، جـ ١ ص١٩). وواضح أن اتجاهه هذا هيجلي خالص، كل ما هو موجود عقلي، وكل ما هو عقلي موجود.

ثم يأخذ رويس في شرح معنى «الفكرة»، فيميز بين معناها الخارجي، ومعناها الباطن: فمثلا إذا افترضنا أن لدي فكرة عن جبل أفرست فمن الطبيعي أن اعتقد أن هذه الفكرة تشير إلى جبل موجود في الهند. وهذا ما يسميه رويس بالمعنى الخارجي للفكرة. وإذا فرضنا أن رساما لديه فكرة عن لوحة سيرسمها، فإن فكرته هذه هي «تحقيق جزئي لغرض» وهذا هو سيرسمها، فإن فكرته هذه هي «تحقيق جزئي لغرض» وهذا هو

يوجد إلا موجود واحد أحد، فإن الذات المتناهية وأفكارها يجب أن تعد وهمية. وفي هذه الحالة لا يمكن معرفة والمطلق، the معدد معرفة الأفكار. ولهذا فإننا إذا كنا لا نزال نعتقد بامكان المعرفة، فإننا لا نستطيع الأخذ بمذهب التصوف هذا.

جـ) والمذهب الثالث هو ما يسميه باسم والمذهب العقلي النقدي، Critical rationalism إن هذا المذهب بحاول أن ويعرف الوجود على أساس الصدق validity فإنه حين يقول عن شيء أنه موجود يعني فقط أن فكرة معينة عنه صادقة، حقيقية، ويحدّد أن تجربة ما، أو على الأقل مثلا أعلى رياضيا، وربحا بوصفه حادثا تجربيا، هو عمن (الكتاب نفسه جـ ١ ص ١٩٦٠ - ٧). فإذا اقترحت أنني أقرر أن هناك أناساً يعيشون في المريخ، فإنني بحسب المذهب العقلي النقدي، أقرر أنه في تقدم التجربة الممكنة فإن فكرة ما ستصدق. ويضرب رويس مثالاً على المذهب العقلي النقدي نظرية كنت في التجربة المحكنة وتعريف جون استيورت مل للمادة بأنها إمكان مستمر للحساس.

ويرى رويس أن ميزة المذهب العقل النقدي على المذهب الواقعية الواقعية هي أنه يتجنب الاعتراض الناشى، عن فصل الواقعية بين الأفكار وبين الأشياء التي تشير هذه الأفكار البها. لكن آفة المذهب العقلي النقدي هي أنه عاجز عن الاجابة على هذا السؤ ال: ما هي التجربة الممكنة في الوقت الذي ينظر فيه إليها على أنها ممكنة فقط؟ وما هي الحقيقة الصادقة إذا كان لا يوجد أحد يستطيع حاليا أن يثبت صدقها؟ وهكذا فإن المذهب العقلي النقدى هو الأخر غير واف.

ولهذا ينبغي البحث عن مذهب رابع يحتوي على الحقائق الموجودة في المذاهب الثلاثة السابقة، ويكون في الوقت نفسه خاليا من العيوب التي بيناها فيها.

فها هي الحقيقة التي ينطوي عليها مذهب الواقعية؟ إنها القول بأن الشكل النهائي للوجود هو الفرد ، ذلك لأن شارة الاسميين هي القول بأن الأفراد وحدهم هم الموجودون فعلا. كذلك علينا أن نتذكر أن هيجل وان لم يكن من الاسميين، فإنه استخدم الحدد: «الفرده بمعنى الكلي العيني العيني concrete بهائي للوجود في فلسفة هيجل هو الفرد بهذا المعنى، إذ المطلق فرد أعلى. وهذا فإن رويس يفهم الفرد بهذا المعنى الثالي الهيجلي، حين يتحدث عها هو حقيقة في مذهب الواقعية. ومن هنا يقول: «إن الموجود المفرد هو حياة

للتجربة تحقق أفكارا في شكل نهائي نهائية مطلقة . . . إن جوهر ما هو حقيقي هو أنه فردي، أو لا نظير له في نوعه، وهو يملك هذا الطابع فقط بوصفه التحقيق الوحيد لغرض، (الكتاب نفسه جـ 1 ص ٣٤٨).

وقد رأينا أن الفكرة هي تحقيق جزئي، أو ناقص، لغرض ما، وهي تعبير عن ارادة. والتجسيد الكامل للارادة هو العالم بتمامه وكماله. وفي العالم ككل أنا استطيع أن أتعرَّف ذاتي. وبهذا المعنى نتعرف حقيقة في مذهب التصوف، وخصوصا التصوف الشرقي، حين يقول عن الذات والعالم هذا أنت، That art thow).

لكنني اذا تصورت العالم أنه عالمي أنا، وأنه تجسيد لإرادي أنا، فإنني سأنتهي إلى الهووحدية Solipsism إلى القول بوجود كيانات مستقلة بعضها عن بعض. وللتخلص من هذين الموقفين، لا بد من إدخال بعد جديد هو: هما بين الذوات، intersubjectivity.

هل نحن نعرف الأخرين بقياس النظير إلى الأخرين؟ الرأي الشائع هو الشطر الأول، لكن رويس يرى أنَّ الشطر الثاني هو الأقرب إلى الصواب فنحن نشعر بوجود الأخرين أولا. لأنهم مصدر أفكارنا، وهم الذين بجيبون على تساؤ لاتنا، وهم يعبرون عن آراء غير ارائنا، ويضيفون معلومات جديدة إلى ما لدينا من معلومات، وبالأخرين نكون إرادتنا وأفكارنا ونتبصر الطريق. ومن خلال الاختلاط بالآخرين في المجتمع نحن نصوغ أفكارنا، وندرك ما نريده، ونعي ما ينبغي علينا أن نريده وأن نهدف إليه.

ويمضي رويس إلى أبعد من هذا فيقرر أن وإيمانا غامضا بوجود إخواننا الناس يلوح أنه يسبق، إلى حد كبير، التشكيك النهائي لوعينا بأنفسناه (الكتاب نفسه، جـ ٧، ص ١٧٠).

ويرى رويس أن شعورنا الواضح بأنفسنا وبالأخرين من الني الانسان إنما ينشأ عن شعور اجتماعي بدائي. وكلما نمت الثمرة يتزايد شعور الفرد بأن الحيوات الباطنة للأخرين هي أمور خاصة ذاتية محجوبة عن الملاحظة المباشرة. وفي الوقت نفسه يتزايد شعوره بأن الموضوعات الخارجية هي أدوات تحقيق الأغراض المشتركة بينه وبين الأخرين، وكذلك لتحقيق الأغراض الحاصة به هو وحده، وبكل فرد على حدة. وعلى هذا النحو ينشأ شعور بثلاث مؤلف من «زميلي وأنا، والطبيعة فيها بيناه (الكتاب نفسه، جـ ٢ ص١٧٧).

العالم وكل أفراده، وحدة الواحد والكثير، وحدة الله والانسان ونحن مملؤ ون بحضرة الله وحريته، ليس فقط على الرغم من ارتباطنا المتناهي، بل وأيضا بسبب ما يـدل هذا عليـه ويتضمنه.

وبيان ذلك أن رويس يستنبط من نهائية الانسان لا نهائية حضور الله وحريته. إذ المتناهي لا يتصور إلا مع وجود اللامتناهي، إن نهائية الانسان تفترض إذن وجود لا متناه، مطلق، هو الله.

ورويس في كتابه الذي أصدره سنة ١٨٨٥ بعنوان: 
دالوجه الديني للفلسفة، The Religious Aspect of وجود الله، 
Philosophy يرفض البراهين التقليدية لاثبات وجود الله، 
ويسوق برهانا آخر لاثبات المطلق The Absolute على أساس 
الاقرار بالخطأ. فنحن نخطىء في أحكامنا ونقر بأننا أصدرنا 
أحكاما خاطئة لكن لا يتصور خطأ بدون صواب، ولا يتصور 
باطل بدون حق. وهذا فإن وجود الخطأ يدل على وجود الحق، 
أي على وجود الله. وهذه الحجة مستلهمة من حجة لديكارت 
بنفس المعنى، والله - في نظر رويس - هو المطلق، وهو التجربة 
الشاملة المحيطة.

# مؤلفاته

- The Religious Aspect of Philosophy. Boston, 1885.
- -- The spirit of modern philosophy. Boston, 1892.
- Studies of Good and Evil. New York, 1898.
- → The world and the individual, 2 vols. New York, 1900-1.
- The conception of Immortality, Boston, 1900.
- William James and other Essays on the philosophy of life. New York, 1911.
- The sources of religious insight. Edinburgh, 1912.
- The problem of Christianity, 2 vols. New York, 1913.
- Lectures on modern Idealism. New Haven, 1919.
- Royce's logical essays, edited by D.S. Robinson,
   Dubuque (Iowa). 1951.

#### مراجه

Albeggiani F. Il sistema filosofico di Josiah Royce.
 Palermo, 1930.

ونحن لا نعرف من عالم الطبيعة إلا القليل، والباقي لا يزال ينتسب إلى ميدان التجربة الممكنة، وقد شاهدنا إخفاق الملاهب العقلي النقدي في تحديد التجربة الممكنة. ولاشك أنه من الخطأ أن نقول عن الطبيعة أنها ليست سوى تجسيد للارادة الانسانية وغرض الانسان. وغرض التطور يجعل من عقولنا المناهية بجرد نواتج. وهنا يقوم السؤال: كيف ننقذ التعريف المثالي للوجود على أساس المعنى الباطن للافكار؟ وجواب رويس عن هذا السؤال هو أن العالم يعبر عن نظام للافكار مطلق، هو بدوره تحقيق جزئي للارادة الالهية. والله، وهو يعبر عن نفسه في العالم، هو الفرد الأقصى هو حياة التجربة عن نفسه في العالم، هو الفرد الأقصى هو حياة التجربة المطلقة. وكل ذات متناهية هي تعبير وحيد عن الغرض الالهي.

حياة الفرد هي حياة تجربة، وعلينا أن ننظر إلى الذات على أساس أخلاقي لا على أساس جوهرية النفس. لانه من خلال امتلاك مثل أعلى، ورسالة وحيدة ومهمة في الحياة فريدة هي مغزى ما قمت به من أفعال حتى الآن تتحدد ذاتي وتخلق. أي أن الفرد المتناهي يخلق نفسه بتحقيقه لمثله الأعلى الفريد، وتحقيقه لمرسالته المنقطعة النظير. وواضح ما في هذا من نزعة وجدانية. ويؤكد هذا المعنى أكثر فأكثر حين يقرر أن لكل ذات طريقها الوحيد، نسيج وحده، في تحقيق ذاتها.

واستلهاما لكنت يقرر رويس أن رسالة الانسان الأخلاقية لا نهاية لها. يقول: والعبارة: ومهمة أخلاقية أخيرة هم مناقضة في ذاتها... إن خدمة الأبدي هي خدمة أبدية. ولذا لا يمكن أن يكون هناك فعل أخلاقي أخيره (الكتاب نفسه جـ ١ ص ٤٤٤ ـ ٤٥٥). وهذا يوفي إلى فكرة خلود النفس. لكن رويس يبادر فيقرر ما يلي: وأنا لا أعرف بأي حال من الأحوال، ولا أدّعي أنني أعرف، هي العملية التي بواسطتها فردية حياتنا الانسانية يعبر عنها فيها بعد. وأنا أنتظر حتى يلبس هذا الفاني الفردية (وفكرة الخلود»، ص٨٠٠).

# ٣ ـ الله والعالم والانسان:

وفي المحاضرة الأخيرة من محاضرات جفورد هذه بعنوان: «العالم والفرد» وذلك في أخر الجزء الثاني يصوغ رويس محمل نظريته في هذه العبارة: «والدرس الموحيد اللذي نستخلصه من سلسلة المحاضرات هذه هو وحدة المتناهي واللامتناهي، وحدة الاعتماد الزماني والأهمية السرمدية، وحدة

عليها حتى الآن، طمع إلى تحصيل الدرجات العلمية التي تؤهله للتدريس في الجامعة، وعلى الأخص في الكولج دي الراس. فحصل على الليسانس من كلية الآداب في سنة ١٨٤٩ وكتب بحثين في عامي ١٨٤٦، ١٨٤٨ حصل بها على جائزتين من أكاديمية النقوش والفنون الجميلة والتابعة لمعهد فرنساء وكلفة ومعهد فرنساء بمهمة علمية في إيطالبا سنة مناحرة الأسلوب في مجلتين شهيرتين هما: ومجلة العالمين، (ابتداء من سنة ١٨٥٩) ووجريدة الديباء عمها بعد ذلك في كتابين: من سنة ١٨٥٩) وهي المقالات التي جمعها بعد ذلك في كتابين: أحدهما بعنوان: ودراسات في التاريخ الديني، (سنة ١٨٥٩). والثاني بعنوان: ودراسات في الخلق والنقد، (سنة ١٨٥٩).

وكان قد حصل على الدكتوراه في الأداب من السوربون في سنة ١٨٥٢ برسالة كبيري عن «ابن رشد والرشدية» ورسالة صغرى عن: «الفلسفة المشائية عند السريان». وهما من الأعمال العظيمة المبكرة في تاريخ الفلسفة الاسلامية والسريانية. ولما تولى نابليون الثالث الحكم في فرنسا سنة ١٨٥٢ كان رينان من خصومه السياسيين في بداية الأمر بيد أن علاقته الحميمة مع البونايرتيين الأحرار، وخصوصا مدام كورني Cornu جعلته مقرّباً من نابليون الثالث الذي شاء أن يصنع صنيع جده نابليون الأول في حملته على مصر حين اصطحب معه بعثة علمية ـ فإن نابليون الثالث لما تدخل في صوريا سنة ١٨٦٠ أرسل بعثة أثرية إلى لبنان برئاسة ارنست رينان في الفترة ما بين اكتوبر سنة ١٨٦٠ إلى أكتوبر سنة ١٨٦١ وهي البعثة التي سجل نتائجها في تقرير عظيم بعنوان والبعثة في فينيقيا، (سنة ١٨٦٤-١٨٧٤). ولما عاد إلى فرنسا عينٌ في ١ يناير سنة ١٨٦٢ أستاذا في الكولج دى فرانس في كرسي اللغات العبرية والسريانية والكلدانية. وألقى درسه الأول في ٢٢ فبراير سنة ١٨٦٢، فأثار تعيينه غضب الكاثوليك المتدينين، وخصوصا الشبيبة الكاثوليكية واستعدوا للشغب عليه في درسه الأول. ووجدواالفرصة حين بدأ درسه بقوله: «ان انسانا لا نظير له \_ وعلى الرغم من أن كل شيء في هذه الدنيا يجب أن يحكم عليه من وجهة نظر العلم الوضعي، لكني لا أريد أن أناقض أولئك الذين أدهشهم الطابع الاستثنائي لعمله، فسمُّوه الله، وغداة هذا الدرس بدأت حملة يقودها مدير

- Amoroso M.L.: La filosofia morale di Josiah Royce.
   Napoli, 1929.
- -- Aronson, M.J.: La philosophic morale de Josiah Royce, Paris, 1927.
- Cotton, J.H: Royce on the human self. Cambridge (Mass.), 1945.
- Creighton, J.E. editor: Papers in honor of Josiah Royce in his sixtieth birthday. New York, 1916.
- De Nier, M: Royce. Brescia, 1950.
- Dykhuizen, G: The Conception of god in the philosophy of Josiah Royce. Chicago, 1936.
- Fuss, P.: The moral philosophy of Josiah Royce.
   Cambridge (Mass), 1965.
- Galgano, M: Il pensiero filosofico di Josiah Royce.
   Roma 1921.
- Humbach K.T. Einzelperson und Gemeinschaft nach Josiah Royce, Heidelberg. 1962.
- Marcel, Gabriel: La philosophie de Royce. Paris 1945.
- Olgiati, E. Un pensatore americano: Josiah Royce.
   Milano, 1917.
- Smith, J. E: Royce's social Infinite. New York, 1950.

رينان

#### Ernest Renan

مؤرخ للمسيحية وللفلسفة، وصاحب أراء فلسفية.

ولد في مدينة تربيه Tréguier (مدينة ساحلية في اقليم بريتاني شمال غربي فرنسا) في ٢٨ فبراير سنة ١٨٢٣. ودرس أولا في مدرسة دينية في بلدته، ثم حصل على منحة دراسية للدراسة في مدرسة سان نقولا دي شاردونيه التي كان يديرها آنذاك دوبانلو Dupanloup. ومنها انتقل إلى معهد سان مليس St. Sulpice. الديني الشهير كي يتخرج منه قسيساً. لكنه وهو في هذا المعهد بدأ إيمانه يتزعزع تحت تأثير قراءة الكتب النقدية في تاريخ المسيح والأناجيل. فتين له أن الأسس التي تقوم عليها المسيحية واهية من الناحية التاريخية. فقرر ترك المعهد قبل أن يتم دراسته فيه. ولما ترك المعهد والخطة التي سار

مدرسته القديم دوبانلو Dupanloup من أجل طرد رينان من منصبه الجديد هذا. ورضخ الامبراطور المستبد. فلما هزمت فرنسا وطرد ناپليون الثالث من السلطة، صار رينان من المرموقين في عهد الجمهورية الأولى الجديدة، رغم أنه كان بنزعته ملكيا.

وفي مايو سنة ١٨٨٣ أصبح رينان مديرا administrateur للكولج دي فرانس، واستمر يشغل هذا المنصب حتى وفاته. واختبر عضواً في الأكاديمية الفرنسية في سنة ١٨٧٨ نشر كتابه ومستقبل العلم، الذي كان راقداً في مكتبه منذ أن أتم تأليفه في سنة ١٨٤٨.

وتوفي رينان في ١٣ أكتوبر ١٨٩٢.

# أراؤه الفلسفية

تأثر ربنان في نزعته الفلسفية بفكتور كوزان، الداعي إلى الانتقاء بين المذاهب المختلفة eclectisme، وبهردر فيها يتصل بتطور الانسانية، وبهيجل في ديالكتيكه الجامع بين الاراء المتعارضة. وفي تفكير ربنان مرونة ومراعاة للأوجه المتعارضة في المشكلة الواحدة، ونزعة إلى الشك الكاره لكل تقرير جازم دوجاطبقي، مما جعله يكشر من الفروض المتعارضة لتفسير الأمر الواحد.

ويمكن تلخيص الاتجاهات الرئيسية في تفكير رينان على النحو التالي :

الحلوم الوضعية النموذج الصحيح للفكر ويريغ إلى تطبيق العلوم الوضعية النموذج الصحيح للفكر ويريغ إلى تطبيق مناهجها على دراسة تاريخ الأديان. وكانت نتيجة هذه النزعة أنه في دراساته عن حياة المسيح وتاريخ المسيحية حتى نهاية العصر القديم استبعد كل الخوارق والمعجزات، وقام بنقد الوثائق التاريخية المتعلقة بتاريخ المسيح والمسيحية الأولى نقدا فيلولوجيا دقيقاً. فهو لم ير في المسيح إلا وانسانا منقطع النظيره متناقضة الأخبار، بمعزل عن التحقيق الفيلولوجي والتاريخي متناقضة الأخبار، بمعزل عن التحقيق الفيلولوجي والتاريخي وفي هذا تأثر تأثراً بالغا بمدرسة توبنجن الألمانية في النقد التاريخي كتاب وحياة المسيحية، وخصوصا بفريدرش اشتراوس صاحب كتاب وحياة المسيحية الشهير. ومن أفضال رينان الكبرى أنه كان أول من اتجه بالابحاث المتعلقة بالمسيح وأصول المسيحية في

فرنسا هذا الاتجاه النقدي. وقد بدأ في كتابة تاريخ احياة المسيح، وهو في قربة غزير بجبل لبنان في سنة ١٨٦٦. ولما ألقى عاضرته الأولى في الكولج دي فرانس في ٢٧ فبراير سنة ١٨٦٧ أثار ضجة هائلة لأنه تحدث عن المسيح فوصفه بأنه وإنسان منقطع النظير، إذ اثار ثائرة المتدينين المتزمتين ورجال المدين والكهنوت الفرنسي. وتضاعفت الحملة ضده حين أصدر كتابه احياة المسيح، في سنة ١٨٦٧، وهو كتاب سرعان ما لقي نجاحا وانتشارا لا مثيل لها أنذاك. وتلا هذا الكتاب ستة جملات أخرى عن وأصول المسيحية، هي:

۱ ـ والحواريون، سنة ۱۸۶٦

٢ ـ والأناجيل والجيل الثاني للمسيحية، سنة ١٨٧٧.

٣ ـ القديس بولس، سنة ١٨٦٩.

٤ ـ «السابق على المسيح» سنة١٨٧٣.

٥ - والكنيسة المسيحية، سنة ١٨٧٩.

٦ • همرقس أورليوس ونهاية العالم القديم، سنة
 ١٨٨٠ .

ثم ارتفع إلى تاريخ الشعب الذي نشأت في أحضانه المسيحية، وهو الشعب اليهودي، فكتب وتاريخ شعب إسرائيل، في خسة مجلدات (سنة ١٨٨٧ ـ سنة ١٨٩٣).

وقد عاون رينان على كتابة هذه التواريخ مواهب من ملكة والتوسّم، التي تحدث عنها اشبنجلر، أي ملكة ادراك المشاعر والدقائق المبثوثة في الوثائق التاريخية، بحيث كان يقدر على وتمييز الدرجات المختلفة لليقين، والمحتمل، والمقبول، والممكن، في الروايات التاريخية والوثائق التاريخية بعامة.

Y ـ كان رينان يرى إحلال مقولة الصيرورة العمل على مقولة الوجود في فهم الكون وتاريخ الانسانية. فكان يرى أن العالم تحكمه وقوانين التقدم التي بفضلها يتزايد وعي العقل الانساني بذاته وهو يرى أن وغاية العالم هي غو أو (تطور) العقل. ويرى أن المادة تحيا بقوة مجهود nisus يدفعها إلى الحارج عن الفوضى، والارتفاع ـ مرحلة تلومرحلة ـ إلى ظهور الانسانية التي تهب الكون الوعي وغوذج العلة الحرة. وعملية الحلق المستمر هذه تتلخص في كلمة واحدة هي: والله، فالله ليس يكون، بل يصير Dicu n'ext pas, mais il devient من خلال تقدم الانسانية، هذا التقدم الذي سيتم بانتصار الروح على المادة.

٣ ـ وكان يرى أن العلم، والعلم وحده، هو الذي

المجلد الرابع: «حياة المسيح»، «الحواريون»، «القديس بولس، «السابق على المسيح».

المجلد الخامس: «الأناجيل»، «الكنيسة المسيحية»، «مرقس أورليوس».

المجلد السادس: «تاريخ شعب إسرائيل» بأجزاء خمسة.

المجلد السابع: «دراسات في التاريخ الديني»، «سفر أيوب»، «نشيد الأناشيد»، «سفر الجامعة»، ومحاضرات انجلترة»، «دراسات جديدة في التاريخ».

المجلد الشامن: وأصل اللغة،، وتاريخ اللغات السامية، وتاريخ فرنسا الأدبي، وأمشاج دينية وتاريخية،

المجلد التاسع: «كراسات الشباب»، وأختي هنرييت»، «رسائل اسرية»، «شذرات خاصةووجدانية».

المجلد العاشر: «مراسلات ١٨٤١ ـ ١٨٩٢».

# مراجع

- Rooul Allier: La philosophie d'Ernest Renan, Paris, 1895.
- Rene Berthelot: «La pensée philosophique de Renan,» en Rev. de Met. et de Morale, vol. 30 (1923) pp. 365-88.
- Gabriel Seailles: Ernest Renan. Essai de biographie psychologique. Paris 1895.
- André Cresson: Ernest Renan. Sa vie, son Oeuvre avec un exposé desa philosophie. Paris 1949.
- H. Moncel: Bibliographie des Ocuvres d'Ernest Renan. Paris, 1923.
- -- J. Pommier: Ernest Renan, d'aprés des documents inédits. Paris, 1923.
- K. Gore: L'Idée de progrès dans la pensée de Renan.
   Paris, 1970.
- J. Pommier: La pensée religieuse de Renan. Paris 1925.
- -j. Pommier: La jeunesse cléricale d'Ernest Renan. Paris. 1933.
- H. Psichari: Renan d'aprés lui-mème. Paris, 1937.

يستطيع أن يقدّم إلى الانسانية الشيء الذي لا تستطيع أن تعيش بدونه، وأعنى ذلك والرمز والناموس» (ومستقبل العلم، ص ٣٠). ويقرر: وأن عقيدتي الراسخة هي أن دين المستقبل سيكون النزعة الانسانية الخالصة، أعنى عبادة كل ما ينتسب إلى الانسان وتقديس الحياة ورفعها إلى قيمة معنوية، (الكتاب نفسه ص٣٧). ويؤكد نزعته الوضعية فيقول: وليس ها هنا حقيقة لم تكن نقطة ابتدائها مستمدة من التجربة العلمية، ولا تنبتن مباشرة أو بطريق غير مباشر من المعمل أو من المكتبة، لأن كل ما نعرفه إنما نعرفه من دراسة الطبيعة أو التاريخ، (والمحاورات الغلسفية، ص ٢٨٤).

ومن هنا كان يرى أن الفلسفة هي «النتيجة العامة لكل العلوم» («محاورات فلسفية» ص ٢٩٠).

٤ - ولا يؤمن رينان بخلود النفس، لأن العلم لا يستطيع اثبات ذلك. وبدلا من ذلك يعتقد أن وعي العالم، وهو الأن أعمى وعاجز، سيصبح واضحا تأمليا. ويقول في هذا الصدد: «ان الحياة العامة للكون تشبه حياة أم الخلول huitre؛ غامضة، مظلمة، في ضيق غريب، بطيئة تبعا لذلك. والألم يخلق الروح والحركة العقلية والأخلاقية والعقل، إن شئنا أن نقول انه الغاية والعائم، والنتيجة النهائية الرائعة للكون الذي نعيش فيه».

والله هو المثل الأعلى الذي تنشده الانسانية، إنه ليس كاثنا، بل هو غاية الصيرورة وهدف التطور.

# نشرة مؤلفاته

الاجعت حفيدته هنرييت بسيكاري: جعت حفيدته هنرييت بسيكاري: مؤلفاته الكاملة ونشرتها في عشر مجلدات تحت عنوان: Oeuvres Completes d'Ernest Renan, Paris 1947- 1961 Calman- Lévy éditeur.

وتشمل على ما يلي:

المجلد الأول: «مسائل عصرية»، «الأصلاح العقلي والأخلاقي»، «محاورات وشذرات فلسفية».

المجلد الثاني: «مقالات في الأخلاق والنقد»، «أمشاج في التاريخ والرحلات»، «ذكريات الطفولة والشباب»، «أوراق منثورة».

المجلد الثالث: وابن رشد والرشدية، ومسرحيات فلسفية، ومستقبل العلم.

1932.

- Jules Chaix-ruy: Renan. Paris, 1956.
- René Galand: L'âme celtique de Renan.
- François Millepièrres: La Vie d'Ernest Renan, sage
- Pièrre Lasserre: La jeunesse d'Ernest Renan. Paris.

d'occident. Paris 1961.



## الزمان

مشكلة الزمان مشكلة شغلت تفكير الانسان منذ ابتداء وعيه، لماللزمان من تأثير هائل أحسّ به في نفسه وفي العالم المحيط به.

وإشكال الزمان قائم في طبيعة الزمان نفسه من حيث أنه دائم السيلان، ذلك أن الأجزاء التي يتألف منها الزمان ـ كيا لاحظ أرسطو (والطبيعة، ، المقالة الرابعة، الفصل العاش): أحدها كان ولم يعد بعد موجودا، والثاني لم يأت بعد، والثالث لا يمكن الامساك به: فأجزاؤه أعدام ثلاثة، وما يتألف من أعدم يبدو من المستحيل أن يشارك في الوجود.

وقد رأى الفلاسفة الطبيعيون السابقون على سقراط، وكذلك أفلاطون، أن ماهية الزمان تقوم في الحركة. ولهذا جاء أرسطو في تعريفه للزمان فربطه بالحركة، وحدّه بأنه ومقدار (عدد) الحركة بحسب المتقدم والمتأخرة («الطبيعة» ص ٢٩ ب س ٧). وهذا التعريف نجده قبل ذلك عند أرخوطاس الترنتي حين عرف الزمان بأنه ومقدار لحركة معلومة، وهو أيضا على وجه العموم المدة الخاصة بطبيعة الكونه (أورده سنبلقيس في شرحه على «المقولات» لأرسطو، ص ٣٥٠ ـ ٣٥١، نشرة كلبغليش، برلين سنة ١٩٥٧).

واللمحات البارزة في هذا التعريف الذي نستطيع أن نقول إنه التعريف العام الشائع عند اليونانيين قبل أرسطوهي: أولا: ارتباط الزمان بالحركة. ثانياً: أن الزمان مقدار أي عدد الحركة وليس الحركة نفسها. ثالثاً: أنه، ولو أنه مقدار الحركة

ومقياسها، فانه في الآن نفسه بقاس هو ذاته بالحركة. رابعاً: أن هذه الحركة التي يقاس بها هي الحركة العامة للكون. خامساً: أنه مصدر الكون والفساد، وهو بالتالي قوة فاعلة وليس شيئا سلبيا. سادساً: أنه ليس متوقفا ولا مرتبطا بالنفس الانسانية، وان كان مرتبطا بنفس حية هي النفس الكلية.

وبأرخوطاس تأثر أفلاطون. رأى أفلاطون أن الزمان مظهر من مظاهر النظام في العالم، وأنه شرط ضروري سابق على فعل الصانع، وعامل ثالث يضاف إلى الوجود والصيرورة. أما فيها يتصل بأزلية الزمان عند أفلاطون، فالشراح مختلفون. فالبعض يقول ويؤكد هذا التفسير لرأي أفلاطون ـ ما يقوله أرسطو شرحا لمذهب استاذه استنادا إلى ما قاله أفلاطون في عاورة وطيماوس، (٣٦٠) من وأن الزمان قد جاء إلى الوجود معا فانها يمكن أن ينحلا معا إذا أمكن أن يحدث مطلقا هذا الانحلال. يمكن أن ينحلا معا إذا أمكن أن يحدث مطلقا هذا الانحلال. وقد صيغ على مثال الطبيعة الباقية على الدوام، كي يكون مشابها للنموذج قدر المستطاع، لأن النموذج (أي الموجود مغا الحي، أو الله) موجود منذ الأزل وإلى الأبد، بينها السهاء كانت وهي كائنة وستكون دائها خلال كل الزمان».

والأرجح من هذا الرأي هو الرأي الآخر الذي يفسر مذهب أفلاطون في الزمان، على أنه يقول بازلية الزمان وأبديته إذ الزمان ـ عنده ـ على نموذج الموجود الحي أو الله ، والله أزلي أبدي . لكن لما كان النموذج أعلى من الشيء الذي هو نموذج له فإنه لم يكن من المستطاع أن يعطي طابع الأزلية بمكل معناه وتمامه لهذا الشيء المخلوق . لذا كان الزمان أزليا، ولكن بدرجة أقل في المعنى من أزلية الله . وينايد هذا بقول أفلاطون:

وولكن الله فكر في أن يحقق نوعا من الصورة المتحركة للسرمدية، ففي نفس الآن الذي وضع فيه نظاما في السياء، جعل من السرمدية، الباقية ثابتة في الوحدة، صورة سرمدية تسير تبعا للمقدار ـ وهذا ما سميناه باسم الزمان».

إن الزمان عند أفلاطون هو والصورة السرمدية السائرة تبعا للمقدار للسرمدية الباقية في الوحدة». وقوله: «السائرة تبعا للمقدار» معناه أن للزمان أجزاه وصورا. أما أجزاؤه فهي الآيام والشهور والأعوام، وهي تقاس بحركة الشمس وبقية الكواكب، أما صور الزمان فهي وما كان، وما سيكون».

ثم جاء أرسطو فقدم عرضا شاملا لنظرية الزمان، سيكون له الأثر الحاسم في تطورها في القرون التالية:

يبدأ أرسطو بأن يربط الزمان بالحركة قائلا ان الزمان لا يوجد دون الحركة أو التغير بوجه عام، إذ أننا حين لا نشعر بتغير أو حركة لا نشعر بمرور زمان. لكن ليس معنى هذا أن الزمان هو الحركة، لأن الحركة أو التغير لشيء إنما هو في الشيء نفسه وحده أو حيث يكون الشيء المتحرك أو المتغير، بينها الزمان في كل مكان، وفي كل الأشياء، أو بعبارة أخرى: الزمان لا يخضع كل مكان، وفي كل الأشياء، أو بعبارة أخرى: الزمان لا يخضع اما أسرع واما أبطأ، بينها الزمان ليس كذلك، لأن البطء أو السرعة تحددان الزمان: فالسريع هو المتحرك كثيرا في وقت قليل، والبطيء هو المتحرك كثيرا في وقت قليل، والبطيء هو المتحرك قليلا في وقت كثير. ولكن الزمان لا يحدد بالزمان سواء على أساس أنه كيف عدد بالزمان منتظم راتب، ولذا تقاس به الحركة وهي ليست بمنظمة ولا راتبة.

الزمان إذن ليس حركة، بيد أنه لا يقوم إلا من جهة أن الحدد الحركة تتضمن المقدار (أو العدد). والدليل على هذا أن العدد يسمح لنا بالتمييز بين الأكثر والأقل، والزمان يسمح بالتمييز بين الأكثر والأقل في الحركة، فالزمان اذن نوع من العدد. ودالمتقدم، وهلتأخره في الزمان هو الأن. أن الأن يقسم الزمان بالصورة، ويحد جزئيه ويوحد بينها (والطبيعة، ٢٧٣ أس ١٧ س ١٩٠). وليس في الأن حركة ولا سكون.

وقد شرح أبوالبركات البغدادي في كتابه: «المعتبر في الحكمة» (ج ٣ص٨٧ ـ ٧٩، طبع حيدر أباد سنة ١٩٣٩) العلاقة بين الآن والزمان شرحا جيدافقال: «أن الزمان يلقى

الموجود بالآن، فلولا الآن لما دخل الزمان في الوجود على الوجه الذي دخله. وليس دخوله بأن يتلو آنا، بل بأن يستمر منجرًا على الاتصال. فمتى التفت إليه ملتفت، أو اعتبره معتبر، أو وقته موقّت، وجد الداخل الوجود منه هو آن، لا زمان. فأما أن الأنات لا تتنالى حتى يكون منها الزمان، فكما لا تتنالى النقط فيكون منها خط، لأنها ما لا ينقسم، ومجموع ما لا ينقسم ( وهو هنا الخطّ) فهكذا يتصور الزمان في وجوده وتصوره.

ويتساءل أرسطو في آخر بحثه في الزمان (والطبيعة و ص ١٢٧٣ مس ٢٩ - ١٣٧٤ مس٢) عن الحركة التي يعدّها الزمان، قبال: هل هو عدد لأية حركة كانت؟ وأجاب بالسلب، لأنه رأى أن الزمان يجري فيه كل نوع من أنواع الحركة وإذا كان كذلك فإنه ليس عدد واحد منها، بل عدد الحركة المتصلة. ولا حركة متصلة إلا الحركة الدائرة هي حركة حركة متصلة إلا الحركة الدائرة هي حركة الفلك. وعلى هذا فإن الحركة التي يعدّها الزمان هي إذن حركة الفلك.

ثم جاءت الأفلاطونية المحدثة ففرقت بين نوعين من الزمان: وزمان طبيعي، وهو الذي عناه أرسطو في تعريفه ،وزمان أصيل حقيقي أول هو حياة النفس الكلية. وهذا الزمان الثاني عاكي الكلية الحاضرة، والمعية الدائمة، واللانهائي الحاضر بالفعل. والزمان يحاكيها لأنه يريد دائها أن ينضاف غاء جديد لله. فهذا النحو من الوجود هنا (أي في النفس الكلية) يحاكي ذلك الموجود في أعل (أي في الواحدوالعقل). فلنتجنبإذن أن نبحث عن الزمان خارج النفس الكلية كها علينا أن نتجنب السمدية خارج الموجود الأكمل؛ (أفلوطين: «التساعات»، الشائقة، م٧، ف١٠). ويفصل تلميذ أفلوطين وهمو فورفوريوس الصوري، هذه النظرية ويقرر أن الزمان لا ينفصل عن النفس الكلية، لأن السرمدية لا تنفصل عن العقل. وهذا الزمان يمكن أن ينظر اليه على أنه ذو دورات، لكلية تكون السنة الكبرى.

ذلك هو النزمان الأصبل عند أفلوطين وتلميذه فورفوريوس: فهو وحياة النفس الكلية سواء، وهو تبعاً لهذا معقول يكاد أن لا ينتسب في شيء إلى المحسوس، بعكس الزمان الطبيعي الذي قال به أرسطو وتلاميذه من المشائيين حين نشدوه في الحركات والتغيرات الجارية في العالم المحسوس.

ومن الافلاطونيين المحدثين أياميلخوس الذي قرر أن السرمدية هي الآن الحاضر ٢٥ ه والعقل يحيا بها، كذلك تحيا النفس في حاضر غير قابل للقسمة، أي في آن، عاكية بذلك الآن الحاضر في سرمدية العقل الذي صدر عنه. ويرى أن السرمدية هي المقياس الكلي للموجودات الحقيقية، بينا ينظر إلى الزمان القائم بذاته على أنه جوهر يقيس الكون والفساد.

والسرمدية هي الاخرى ـ عند أياميلخوس ـ جوهر قائم بذاته كالزمان .

ونترك الفلسفة اليونانية لنلتقى بالقديس أوغسطين، الذي كرَّس لمشكلة الزمان صفحات جيلة العبارة حارة النبرة في كتابه والاعترافات. يقول أوغسطين وهو يعرض مناجيا نفسه اشكالات الزمان: ويبدو لي أن الزمان امتداد. ولكن، امتداد ماذا؟ لا ادري. أللروح؟ ماذا أقيس حقا، يا الهي، حينها أقول مثلا: هذا الزمان أطول من الآخر، بوجه عام، أو بوجه خاص. إن هذا الزمان ضِعْف الآخر؟ إنني أقيس الزمان، أعرف ذلك. ولكني لا أقيس المستقبل، لأنه لم يأت بعد، ولا الحاضر لأنه أن (أي لا يتجزأ وغير ممتد)، ولا الماضي لأنه ليس حاضرا بعد. فماذا أقيس اذن؟و لقد قلت ذلك: إنه ليس النزمان الذي مضى، ولكنه النزمان اللذي يمضى، (والاعترافات، م١١، ف٢٦). أي أن قياس الزمان عملية بوصفه فعلا يمضي في مدة، ولهذا فان الزمان لا وجود له إلا إذا كان في النفس تأثر مستمر. ويمضى بعد ذلك ويقول: وعقلي، فيك أفيس الزمان، ولا تسألني بعد هذا مضايقا: وكيف ذاك؟ بل دعني ولا تشتت خاطري بعاصفة حيالاتك. إنني أقيس فيك الزمان، أقيس الأثر الذي تتركه الأشياء وهي مارة فيك، وأقيس هذا الأثر حال كوني أقبس الزمان. (والاعترافات، م١١، ف٧٧).

ويرد أوغسطين أنات الزمان الثلاثة إلى أحوال للنفس هي: الذاكرة (الماضي)، والانتباه (الحاضر)، والتوقع (المستقبل). وفعن ذا الذي يستطيع أن يقول أن المستقبل لم يأت في النفس بعد، إذا كان في النفس توقع المستقبل؟ ومن ذا الذي يستطيع أن يقول: الماضي ليس حاضرا بعد، إذا كان في الذاكرة ذكرى الماضي؟ ومن يستطيع أن يقول أن الحاضر ليس له حيز لأنه يمر في نقطة غير قابلة للقسعة، إذا كان ثمت انتباه فيه يمر ما سيكون حاضرا؟ ليس المستقبل طويلا، لأنه غير ما سيكون حاضرا؟ ليس المستقبل طويلا، لأنه غير ما سيكون حاضرا؟ ليس المستقبل طويلا، لأنه غير

وهذا يدل على أمرين: الأول أن الزمان لا يقوم إلا بالنفس، والثاني أن الزمان ليس مكونا من آنات غير قابلة للقسمة، وإنما هو مدة متصلة. والطابع الأصيل للزمان اذن هو المدة والاستمرار، كها سيقول بهذا برجسون فيها بعد. ومن هنا أيضا نجد في نظرية أوغسطين في الزمان اتجاها جديدا في فهمه: فبدل أن يكون الزمان موضوعيا، سبعد ذاتيا قائها بالنفس الانسانية وحدها. وبدلا من أن يعنى فيه بالأن الحاضروحده، ستجه العناية إلى الأنين الأخرين، وبخاصة الأن المستقبل.

وننتقل الى العصر الحديث فنجد نيوتن قد قسّم الزمان الى زمانين: مطلق، ونسبي، أما الزمان المطلق، فهو الزمان الحقيقي الرياضي، وهو قائم بذاته مستقل بطبيعته، في غير نسبة إلى أي شيء آخر خارجي، ويسبل بآطراد ورتوب، ويسمى أيضا باسم المدة. وعلى العكس من هذا نجد الزمان النسبي: ظاهريا عاميا، وهو مقياس حسّي خارجي لأية مدة بواسطة الحركة، وهو الزمان المستعمل في الحياة العادية على يكون متساويا مطردا. وهذا الزمان الثاني يستخدم في الفلك يكون متساويا مطردا. وهذا الزمان الثاني يستخدم في الفلك مقياسا لحركة الأجرام السماوية، لأن زمان الفلكيين مرتبط بعركة، بينها الزمان المطلق، كما قلنا، لا يرتبط بأية حركة.

وفي مقابل نيوتن قرر ليبنس أن الزمان هو نظام التوالي، وهو اذن لا يقوم إلا في النسب الموجودة بين أشياء تتوالى، أي أنه تابع للأشياء، وليس سابقا عليها. ويسوق الدليل على هذا معتمداً على مبدأ العلة الكافية فيقول: انه لو اعترض انسان قائلا: لماذا لم يخلق الله الأشياء كلها قبل الوقت الذي خلقها فيه بسنة؟ واستنج من هذا أن الله قد فعل شيئا ليس من المكن أن يكون ثمت علة لماذا فعله ولم يفعل غيره، أي أنه لا توجد هنا علم لكونه خلق الأشياء في هذه اللحظة المهينة دون غيرها.

وفي أثرهما جاء امانويل كنت فتناول مشكلة الزمان بتفصيل وعمق. وينقسم عرضه لمذهبه في الزمان إلى نوعين: مينافيزيقي، ومتعالي.

# في العرض الميتافيزيقي يبينُ لنا:

الزمان ليس تصوراً تجريبيا مستمدا من تجربة ما.
 ذلك أن المعية أو التوالي لا يقعان تحت الادراك الحشى، إذا لم

يكن الامتثال القبلي للزمان أساسا لهما. فنحن لا نستطيع أن نتصور أن شيئا يوجد في نفس الوقت الذي يوجد فيه شيء آخر (الممية) أو في وقتين مختلفين (التوالي) إلا على أساس تصور وجود زمان قبلي تجري عليه المعية أو التوالي.

۲) الزمان امتثال ضروري يقوم بدور الاساس لكل العيانات. ونحن لا نستطيع التجرد عن فكرة الزمان بالنسبة إلى الظواهر بوجه عام، لكننا نستطيع التجرد عن الظواهر بالنسبة للزمان، وبعبارة أبسط: الظواهر لا تدرك بدون تصور زمان، ولكن الزمان يتصور بدون ظواهر.

 ٣) وعلى هذه الضرورة القبلية يقوم إمكان المبادىء الضرورية اليقينية الخاصة بعلاقات الزمان أو بعلاقات بديهيات الزمان بوجه عام. وليس للزمان غير بعد واحد.

إل الزمان ليس مدركا تصوريا منطقيا discursif ، بل هو شكل من العيان الحشي .

 الا نهائية الزمان لا تعني شيئا أكثر من أن كل مقدار معين من الزمان لا يكون محكنا إلا بتحديدات في الزمان الوحيد الذي يستخدم أساسا له. ولهذا يجب أن يكون الامتثال الأصل للزمان معطى على أنه لا محدود.

# وفي العرض المتعالى يبين كنت:

أ) أن الزمان ليس شيئا موجودا في ذاته، أو أنه داخل في
 تركيب الأشياء كتعيين موضوعي لها.

ب) والزمان ليس شيئا آخر غيـر شكل الحس الباطن،
 أعنى شكل عياننا الانفسنا ولحالتنا الباطنية.

ج) والزمان هو الشرط الشكلي القبلي لكل الظواهر
 بعامة. وليس للزمان قيمة موضوعية إلا بالنسبة إلى الظواهر
 لأنها موضوعات لحواسنا.

ويحارب كنت بشدة كل دعوى تدعي أن للزمان حقيقة مطلقة. إنَّ للزمان حقيقة تجربيبة، لكن ليس له حقيقة مطلقة.

(راجع تفصيل هذا في كتابنا: «أمانويل كنت» جـ ١ ص١٩٣ ـ ١٩٧).

وهنا نصل إلى برجسون الذي كرّس لمشكلة الزمان فصولا طويلة في كتابه: «المعطيات المباشرة للشعور» (سنة

١٨٨٩) ودالمدة والمعية، (سنة ١٩٢٧) كيا لا يخلو أي كتاب من كتبه الاخرى من الخوض في مسألة الزمان، وخصوصا كتاب دالتطور الحالق، (سنة ١٩٠٧) في الفصل الرابع منه.

يميز برجسون تمييز حادا بين الزمان والمكان على نحو يمكن اجماله كها يلي:

المكان يعني الزمان يعني الامتداد المدة الحقيقية الكثرة الكيفية العدد التجانس اللاتجانس المعية، التتالى التوالي ألكم الكبف النات التغير الخروج البطون الانفصال الاتصال النفسي الممتد اللاعند عدم قابلية النفوذ النفوذ المتبادل التلقائية، الحرية، التطور الخالق الضرورة الآلية الشعور المادة الروح

وعيز برجسون بين الزمان الحيوي، ويسعه: المدة durée، وبين الزمان الفيزيائي، زمان الساعات. فالأول كيفي، لا متجانس، ينفذ بعضه في بعض، أما الثاني فيتسم بالكم، والتجانس، وعدم النفوذ. الأول هو المدة الحقيقية، التي هي اللاتجانس المحض، والكثرة الكيفية، والاختراع المستمر، والنضوج. أما الزمان الفيزيائي فهو تصور هجين أندس فيه تصور المكان، وهو مقياس للطول على غرار المكان.

ونختم هذا العرض ببيان رأي هيدجر في الزمان، كها أوضحه في كتابه الرئيسي وهو والوجود والزمان،. وتحليل هيدجر لمعنى الزمان مرتبط بنظريته في الوجود الانساني.

إن الطابع الأساسي للوجود الانساني هو الهم Sorge، فالموجود الانساني مهموم بتحقيق امكانياته في الوجود. والهم يتخذ ثلاثة تراكيب: الهم بتحقيق المكنات (= المستقبل)، الهم عم تحقق من عكنات (= الحاضر) ولهذا يتصف الهم بهذه الأحوال الزمانية الثلاث: المستقبل، الماضي، الحاضر، والزمانية هي الوحدة الأصلية لتركيب الهم، والزمانية وتجعل الهم عكناً، من حيث أنها

١٩٤٥، القاهرة، ط٢ سنة ١٩٥٥، القاهرة.

--- Aristote: Physique, 1. 4, c. 10-14; Métaphysique, 1. V, c. 13, XII 6.

- G. Bachelard: La diniectique de la durée, Paris, 1933.

- St. Augustin: Confessions, 1. XI, 17-40, Citéde Dieu, 1. XI, c. 6; XII, c. 15.

→ H. Bergson: Essai sur les données immédiates de la conscience, Paris 1889, - Durée et simultanéité, 1922, Paris.

— A. Grunbaum: Philosophical problems of space and time, New York, 1963.

- G. Guillaume: Temps et verbe, Paris, 1929.

- Heidegger: Sein und Zeit, Halle, 1927.

- I. Kant: Kritik der Reinen Vernunft.

J. Guitton: Le temps et l'eternité chez Plotin et st.
 Augustin.

- E. Minkowski: Le temps Vécu.

 J. Piaget: Le Developpement de la notion detemps chez l'enfant, Paris, 1946.

- R. Poirier: Essai sur quelques caractères des notions de l'espace et de temps, Paris, 1932.

— H. Reichenbach: The direction of time, Berkeley, 1956.

- L. Sklar: Space, time, and spacetime, Berkeley, California, 1974.

— Symposium on Space and time, in Noos, vol. XI, n. 3, September 1977, Indiana university.

- Revue de Métaphysique et de Morale, Numéro spécial: Temps et Histoire, 84° année, n°1, Jan. Mars, 1979.

زينون الإيلي الايلية

هي الآنية وهي تسمى للتخارج في هذه الأنحاء الثلاث. ومن هنا فان المستقبل والماضي المتكدس والحضور بمكن أن تعد بمثابة التخارجات الثلاثة للزمانية.

والزمانية لا تكون، بل تنزمن. انها تنزمن ابتداء من المستقبل، بوصفه الاتجاه الاساسي للزمان.

والزمانية الأصلية متناهية، لأنها تشزمن ابتداء من مستقبل متناه، لأن هذا المستقبل محكوم عليه بالفناء، إذ الموت له بالموصاد.

كيف تجعل الزمانية العالم مكنا؟

إنها تجمله محكنا من حيث أن فيها شيئا هو بمثابة أفق، وهو وحدة تخارجية. وتخارجات الزمانية هي انطلاقات ونحوه وانطلاقات والى، وهذا الآلى Wohin يدل على أن انطلاقة التخارج تمند وتنبسط على هيئة أفق، عما يجعل وفيه Worin محكنا.

والعلاقة بين التخارجات الزمانية للحضور، والمستقبل، والماضي ليست رابطة توال في الزمان للحظات الزمان الثلاث. ذلك أن والماضيء ليس وخلف، الحاضر بوصفه شيئا لم يعد موجودا بعد. وليس والمستقبل، هو والامام، بوصفه ما ليس بعد، بل ينبغي بالاحرى أن يقال أن والماضي، يتجاوز الحاضر والمستقبل معا. فالمستقبل ليس هو ما ليس بعد، والذي سيكون، بل هو يتم بأن يكون الحاضر والماضي. والحاضر ليس هو البعد الذي يتلو الماضي ويسبق المستقبل بل هو يوجد مع الماضي والمستقبل معا. فالتوالي اذن توال أفقي. والبعد الأصيل للزمانية عمودي. والزمانية هي التخارج الأصيل في ذاته.

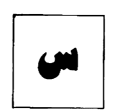
والخلاصة أن الماضي يوجد في ذاته المستقبل، والمستقبل هو خارج الماضي وفي نفس الوقت ينطوي في ذاته على الماضي. ونفس الشيء يقال عن الحاضر في علاقته مع الماضي ومع المستقبل معاً. فكل لحظة من هذه اللحظات الزمانية الثلاث تنطوي اذن على سائرها، لكن على طريقته الخاصة، أي حسب منظوره الخاص، وفي نفس الوقت هو مندرج في سائرها وفقا لمنظورها.

مراجع

عبد الرحمن بدوي: الزمان الوجنودي، ط1 سنة

الرواقية

زينونالرواقي





سارتر

#### Jean Paul Sartre

فيلمـــوف وأديب فرنسي، ينتسب إلى المـــذهب الوجودي.

ولد في باريس في الحادي والعشرين من شهر يونيو سنة ١٩٠٥. وكان والده جان باتيست سارتر ضابطاً في البحرية الفرنسية، وكانت أمه أن مارى اشفيتزر ابنة عم المفكر والعالم الملاهوتي الشهير الدكتور ألبرت اشفيتزر الحاصل على جائزة نوبل للسلام في سنة ١٩٥٢. وتوفي أبوه بعد عام واحد من ولادته. فكفلته أمه ووالدها ووالدتها، وعاش معهم في ميدون (ضاحية من ضواحي باريس الجنوبية) ثم في باريس في شارع لوجوف Le Goff في المدة من سنة ١٩٠٨ الى سنة ١٩١٥. والتحقربالصف الخامس في ليسيه هنري الرابع سنة ١٩١٦، حيث تعرُّف بزميله بول نيزان Paul Nizan. وفي تلك السنة اقترنت أمّه بمهندس في البحرية، قأنتقل مع أمه وزوجها الى ميساء لاروشلُ (غربي فرنسا) فأقام فيها حتى سنة ١٩٢٠ حين عاد الى باريس فألتحق بالصف الأول من ليسيه هنرى الرابع وحصل على البكالوريا (شهادة الثانوية العامة) في السنة التالية، والتحق بالصف المؤهل لدخول مدرسة المعلمين العليا في سنة ١٩٧٤، في مدرسة لوي لوجران. وفي سنة ١٩٧٤ دخل مدرسة المعلمين العليا، وكان من زملائه ريمون أرون، وعالم النفس لاجاش La gache وزميله السبابق بول نيزان Paul Nizan وحضير الاجريجاسيون فرسب فيها في المرة الأولى سنة ١٩٢٨ ،

لكنه نجح فيها في سنة ١٩٣٩ وكان ترتيبه الأول. وكان السبب في رسوبه في المرة الأولى استقلال آرائه التي ابداها في الامتحان التحريري. وكانت سيمون دي بوفوار هي الثانية في الترتيب. وكان لقاؤهما لأول مرة في يوليو سنة الثاناء امتحان الاجريجاسيون وقد روت هذا اللقاء وبداية علاقتها - التي ستستمر حتى موت سارتر - في مذكراتها بعنوان: «مذكرات فتاة عاقلة» (ص ٣٣٨-

ثم عين مدرساً في ليسيه لوهافر Le Havre سنة الله المحالات إلى المجالات الله أسانيا والطاليا والجلتره. وعُني بقراءة مؤلفات جويس Joyce وسلين Céline.

وفي سنة ١٩٣٤، كان عضو بعثة في المعهد الفرنسي ببرلين. وبدأ يقرأ لهسرل وكافكا وفولكنر Faulkner.

وعاد في نفس السنة - سنة ١٩٣٤، إلى عمله مدرساً في ليسيه لوهافر حيث امضى عامين آخرين (١٩٣٤ - ١٩٣٦)، وفي أبانها كتب الصورة الأولى لووايته والغيشانه، لكن الناشر - ويا لحماقة الناشرين ومن يقرأون لهم أحياناً!.. خصوصاً الناشرين الفرنسيين - رفض أن ينشرها ، مع أنه سينشرها بعد ذلك ويبع منها حتى نهاية سنة ١٩٧٨: مليونا وستمائة ألف نسخة!!

ثم انتقل مدرساً في ليسيه مدينة لاون Laon (في شمال فرنسا) سنة ١٩٣٧. ولما قامت الحرب في سبتمبر سنة ١٩٣٧، دُعي لحمل السلاح فلحق بفرقته في نانسي. وفي سنة ١٩٤٠ أُجِدُ أسيراً في أعقاب هزيمة فرنسا أمام المانيا واودع معسكر اعتقال. لكن أطلق سراحه هو وبعض المدنين الفرنسيين في أبريل سنة ١٩٤١ بفضل أوراق

مزورة حذف منها أنه كان جندياً في الجيش. وعينَ مدرساً في الجيش. وعينَ مدرساً في ليسيه باستير في باريس. وكون مع مرلوبونتي-Merlcau - خليّة مقاومة ضد الألمان اسمها: «الاشتراكية والحرية».

في سنة ١٩٤٢ بدأت فترة الكتابة في المقاهي في حي سان جرمان في الشاطىء الأيسر في باريس، خصوصاً في مقهى الفلور Café de Flore ومقهى Les deux - magots.

وفي سنة ۱۹۶۶ تعرف إلى كـامي Camus وجان جينيـه، وأسس مجلة والأزمنة الحديثة.

وفي سنة ١٩٤٥ زار الولايات المتحدة الأميركية، وألقى محاضرة كـان لها شهـرة ودويّ، لأنه بسّط فيهـا المذهب الوجودي، وعنوانها: والوجودية نزعة إنسانية.

وفي سنة ١٩٤٦ اختلف مع كامي، وقام برحلات إلى سويسرا وايطاليا وهولندا والسويد.

وحاول العمل السياسي في سنة ١٩٤٨، فأسس حزباً اسمه «التجمّع المديمقراطي الشوري». وفي نفس السنة وضع الفاتيكان مؤلفات سارتر كلها على القائمة السوداء Index!

وفي سنة ١٩٤٩ اختلف مع دالحزب، الذي أسمه؛ ووقع في سجال لاذع مع الكاتب الفرنسي الكبير فرانسوا مورياك François Mauriac.

وفي سنة ١٩٥٢ وقعت القطيعة التامة بينه وبـين كامي. وفيها التقى مع هيدجر .

وفي سنة ١٩٥٤ سافسر إلى برلسين، والاتحاد السوفيتي وكان قد بدأ يتقرب الى الماركسية والشبوعية -وتشيكوسلوفاكيا، وصار نائب رئيس جمعية الصداقة الفرنسية الروسية وفي السنة التالية زار الصين.

وفي سنة ١٩٥٦ احتج على غزو روسيا للمجر، وبدأت علاقته مع الشيوعية تنوتر، وترك جمعية الصداقة الفرنسية الروسية.

وفي سنة ١٩٥٧ احتج ضد عمليات التعذيب التي كانت تقوم بها الشرطة والجيش الفرنسيان ضد المجاهدين الجزائريين.

وفي سنة ١٩٥٨ تظاهر ضد ديجول الذي كان قد

تولى السلطة في فرنسا في مايو سنة ١٩٥٨ بفضل القادة العسكريين وإذعان البرلمان الفرنسي.

وفي سنة ١٩٦٤ مُنِح جائزة نوبل Nobel في الأداب، لكنه رفض استلامها، وكان مقدارها ٢٥٠,٠٠٠ كورون سويدي، فأعيد المبلغ إلى مؤسسة جائزة نوبل. وبرر هذا الرفض على أساسين: شخصي، وموضوعي. فقال: وإن رفضي (لاستلام الجائزة) ليس فعلاً مرتجلاً، وإنما بسبب أنني رفضت دائهًا التشريفات الرسمية... وهذه الفكرة تنبع من تصوّري لمهمة الكاتب. . . ذلك أن كل ألوان التمييزات التي يمكن ان يقبلها الكاتب تُعَرِّض قُرَّاءه لضغط أراه غير مرغوب فيه، أما عن الأسباب الموضوعية لهذا الرفض، فقد قال: وإن المعركة المكنة الوحيدة الآن في جبهة الثقافة هي معركة التعايش السلمي بين ثقافتين: احداهما ثقافة الشرق، والأخرى ثقافة الغرب. والمواجهة . . . يجب أن تتم بين الناس والثقافات، دون تدخل للنظم والمؤسسات... وأنا أعلم تمام العلم ان جائزة نوبل ليست جائزة أدبية يمنحها الغرب، لكنها تكون بحسب ما يصنع بها المرء. . لكنها في الموقف البراهن تبدو موضوعياً كأنها امتياز يخص به الكتاب الغربيون والمتمردون في الشرق، (والمقصود بالغرب: العالم الغربي \_ أوروبا الغربية، وأميركا؛ والمقصود بالشرق: روسيا والدول التابعة لها).

وفي سنة ١٩٦٥ تبنى فتاة تدعى ارلت القبّم -Arlet وهي طالبة te El Kaim وكان قد التقى بها في سنة ١٩٥٦ وهي طالبة آنذاك.

وفي سنة ١٩٦٨ أدان غزو روسيا وحلفائها لتشيكوسلوفاكيا إثر ما عرف بـ وربيح براجه أي حركة التحرر التي قام بها دوبتشك في تشيكوسلوفاكيا.

وفي سنة ١٩٦٩ توفيت أمّه. وهاجم وقانون التوجيه الجامعي، الذي أصدره أدجار فور وكان كارثة على التعليم الجامعي في فرنسا.

وفي ٢٠ مارس سنة ١٩٨٠ دخل المستشفى لعلاج oédème pulmonaire وتوفي فيه في الساعة التاسعة من مساء يوم 10 أبريل سنة ١٩٨٠ ودفن في مقبرة مونيرناس وأحرقت جثته تنفيذاً لما أوصى به.

راجع عن تفاصيل حياته هذه مقالًا في جريدة Le

1980: Trois Entretiens avec Benny Lévy (parus dans le Nouvel Observateur No 800, 801,802.

تطور فلسفته

يمكن تقسيم تطور سارتسر الفلسفي إلى ثلاث مراحل:

أ) المرحلة النفسانية.

ب) المرحلة الأنطولوجية.

جـ) المرحلة الديالكتيكية.

أ) المرحلة النفسانية: وتمثلها:

 مقالة في مجلة والأبحاث الفلسفية، سنة ١٩٣٦ بعنوان: وعلق الأناه.

٢) كتاب والتخيل و L'Imagination (سنة ١٩٣٦).

۳) كتاب : والخيالي، L'Imaginaire (سنة) 1986).

في المقالة الأولى يناقش سارتر المعاني الأساسية في ظاهريات هسول: الرد الظاهرياتي ، وضع العالم بين أقواس، الشعور المحض. وينتهى إلى تقرير آن هسرل لم يدفع بالرد الظاهرياتي إلى مدى كاف، وأنه بقوله بالموية بين الأنا وبين الشعور المحض إنما وصل إلى خليط من العناصر المتابنة تبايناً أصلياً. ذلك أن الذات ليست كالشعور المحض الذي يستنفد نفسه في العيان المباشر، بل هي تعلو على الشعور وتكوَّن جزءاً من العالم ذلك أن سارتر، في الوقت الذي كان فيه متاثراً كل التأثر بهسول، كان أيضاً خاضعاً لتأثير هيدجر. ومن هنا نجده في مقال له بتاريخ سنة ۱۹۳۹ (نشر ضمن ومواقف، جد ۱ ص ۲۹ ـ ۲۲) يكمّل قصدية هسرل بالوجود ـ في العالم عند هيدجر. فبعد أن يورد عبارة هسول المشهورة: «كل شعبور هو شعور بشيء ما، يقول إن وفلسفة العلو تلقى بنا على قارعة الطريق، وسط التهديدات تحت ضوء يعمى الأبصار، أن يوجد، هكذا يقول هيدجر، هو أن يوجد \_ في العالم: وعليك أن تفهم هـذا والوجود ـ في . . ، بمعنى الحركة. ان يوجد هو أن ينفجر éclater في العالم، هو أن يبدأ من عدم عالم وشعور ابتغاء أن ينفجر شعوراً . في Monde بتاريخ ١٩٨٠/٤/١٧ استند فيه الكاتب الى الكتب التالية:

- Francis Jeanson: Sartre dans sa vie. Paris , Seuil 1974

- Contat at Rybolka: Les Ecrits de Sartre. Paris, Gallimard 1970.

مؤلفساته

1936: L'imagination; «La transcendance de l'ego» (en Rech. Pilos. VI).

1938: La Nausée

1939: Le Mur; Esquisse d'une théorie des Emotions.

1940: L'imaginaire

1943: Les Mouches; L'Etre et le Néant.

1945: Les Chemins de la Liberté: I. L'Agederaison.

II Le sursis - Huis Clos.

1946: L'existentialisme est un humanisme - Refléxion sur la question juive- Morts sans sépulture

- La Putain respectueuse

·1947: Baudelaire - Les Jcux sont faits - Situations
(1)

1948: L'Engrenage - Les Mains sales - Situations II

1949: Les Chemins de la Liberté III: La Mort dans

L'âme- Situations(111)

1951: Le Diable et le bon Dieu

1952: Saint Genet, Comédien et Martyr

1954: Kean

1956: Nekrassov

1960: Les sequestrés d'Altona- Critique de la raison dialectique.

1963: Les Mots- Situatione (IV, V, VI)

1966: Les Troyennes (adaptation d'Euripide)

1971: I.'Idiot de la Famille: Flaubert, 1821 - 1857,

T.I.11

1972: Situations (VIII, IX)

1973: L'Idiot de la famille III

1976: Situations, X

العالم أن الشعور متى ما حاول أن يستجمع نفسه وأن يتطابق في النهاية مع نفسه. . . فإنه يُعدِم نفسه . وهذه الضرورة للشعور أن ينفجر كشعور بشيء آخر غير ذاته ، هو ما يسميه هسرل باسم والقصدية (ومواقف، جد ١ ص ٣١).

 ٢) وفي كتاب «التخيل» يأخذ سارتر على النزعة الوضعية في علم النفس الخلط بين الادراك (التصور) وبين التخيل، وهو خلط يرجع إلى رفضها أن تعزو إلى التخيل ملكة تنظيم وتركيب تجربتنا. ونتيجة لهذا الخط تقرر هذه النزعة ان الأدراك والتخيل انما يقومان كلاهما بإيجاد شبح للأشياء أو صور شبحية أمام العقل، ولا فارق بينهما إلَّا فِي درجة وضوح هذه الأشباح: فهي أوضح في الأدراك منها في التخيل. فجاء سارتر وقرر أن للتخيل نشاطأً وفعالية ذاتية يقوم بها الشعور \_ الشعور المتخيِّل \_ وهذا النشاط ليس موضوعه مجرّد أمر نفسي، بل موضوعه هو الشيء الذي تخيله هو بذاته وشخصه، وبعبارة اخرى: التخيل هو نوع آخر من الشعور يتوجه إلى نفس الموضوعات التي يتوجه إليها الأدراك الحسَّى، لكنه بوصف هـذه الموضوعات غير موجودة، على الأقـل في وقت تخيُّلها، فإن التخيل بقيم، إلى جانب موضوعات الإدراك الحسي، موضوعات اخرى غير موجودة. وهكذا نجد ان للشعور بُعداً ثانياً، هو بُعَد الأشياء غير الموجودة، الأشياء اللاواقعية. وهذا البعد هو وليد الحرية والدليل القاطع عليها، إذ يدل على أن الشعور ليس مقسوراً أو ملزماً بالتعلق بما هو كائن، بل في وسعه أن يتعلق بما ليس بكائن. إن في استطاعته أن يتحرر من معطيات الواقع، من تسلسل من هذا إلى ذاك، وان يفلت من دائرة الأشياء الواقعية. ومعنى هذا أن الشعور غير خاضه للضرورة الزمانية ـ المكانية التي تفرض نفسها على الأشياء. وهكذا نری سارتر مرة اخری ینتقل من بحث نفسانی ظاهریاتی إلى آخر انطولوجي وجودي ـ

٣) وهذا يتجلى على نحو أبين في كتابه والخبال، وسنة ١٩٤٠) الذي يؤكد فيه معنى الحرية ابتداءً من فكرة ما هو خيالي. وفيه يأتي بمثال صار مشهوراً مفاده أن كون وأنا في هذا المقهى، أشاهد غياب بطرس الذي أنا على موعد معه في هذا المقهى. في ساعة معلومة، أشاهده على خلفية الحاضرين في المقهى. هذا في الوقت نفسه اكتشاف خلفية الحاضرين في المقهى. هذا في الوقت نفسه اكتشاف

للحرية الاساسية التي للأنسان في أن يشاهد غياب (= عدم وجود) كائن غائب وكأنه واقعة مشاهدة.

والمبدأ الرئيسي الذي يضعه سارتر للوجـودية هـو القول بأن «الوجود يسبق الماهية». ويلاحظ أن هيدجر لم يستعمل هذه العبارة، وإن تضمنها مذهبه وكل مذهب وجودي. وقد كان السائد في الفلسفة المبدأ المضاد لهذا القول، وهو أن الماهية تسبق الوجود: فقبل أن يوجد العالم كانت صورته أو فكرته في عقل الله، وقبل أن يوجد شيء تسبق وجوده فكرة عند صانعه، ومن هنا كان يقال إن ثمة طبيعة للإنسان، دوهذه الطبيعة الإنسانية، وهي التصور الإنساني، توجد عند جميع الناس، أي أن كل فرد من الناس هو مثال جزئي لتصور كلي هو الإنسان، («الوجودية نزعة إنسانية، ص ٧٠) أما الوجودية فترفض هذا الرأى وتقول: إن الوجود يسبق الماهية، أي فيها يتصل بالإنسان مثلًا: الإنسان يوجد أولًا، ويصادف، وينبئق في العالم، ثم يتحدد من بعد. فالإنسان في أول وجوده ليس شيئاً ولا يمكن أن نحده بحد؛ وعلى ذلك فليس ثم طبيعة إنسانية . بل الإنسان كما يتصور نفسه وكما يريد نفسه وكما يدرك نفسه بعد ان يوجد، وكما يشاء هو بعد هذه الوثبة نحو الوجود . (الانسان صانع نفسه).

الانسان يوجد اولاً غير محدد بصفة، ثم يلقي بنفسه في المستقبل، وذلك بالمنتقبل، وذلك بالأفعال التي يؤديها. ولهذا فإن الانسان هو أولاً مشروع وتصميم يحيا حياة ذاتية؛ ولا شيء يوجد قبل هذا المشروع، بل الإنسان هو الذي يصمم مستقبله ثم يحقق من هذا التصميم ما يستطيع.

وما دام الإنسان مشروعاً وتصميهاً يضعه لنفسه، فإنه بالضرورة مسؤول عما يكون عليه. وكل إنسان بحمل المسؤولية الكاملة عن وجوده. ولا تقتصر هذه المسؤولية عليه وحده بوصفه فرداً، بل تمتد إلى الناس جميعاً، لأن القرار الذي يتخذه لنفسه بحس سائر بني الإنسان، فالإنسان حينا يختار نفسه هو في الوقت نفسه بختار لسائر الناس؛ ذلك لأنه باختياره هذا يرسم الإنسان كما يرى ان يكون؛ إذ أن اختياره لهذا أو ذلك توكيد في الوقت نفسه لغياره، لأننا لا نختار أبداً ما نؤمن أنه شر وإنحا نختار دائهًا ما نعتقد أنه خير، ولا شيء يمكن أن يكون خيراً للاخرين. فبتشكيلنا خيراً لنا دون أن يكون ايضاً خيراً للاخرين. فبتشكيلنا خيراً لنا دون أن يكون ايضاً خيراً للاخرين. فبتشكيلنا

لصورة أنفسنا نحن نشكل في الوقت عينه صورة الانسان. وهكذا نرى أن مسؤ وليتنا اكبر بكثير جداً مما نظن، لأنها تلزم الانسانية كلها. وحتى الأفعال الشخصية، مشل الزواج، تلزم سائر الناس؛ فاختياري مثلاً أن أنزوج وأن انجب أولاداً، حتى ولو كان الأمر عندي أمراً متعلقاً بحالتي المخاصة أو بملذاتي وشهواتي، فإن هذا الاختيار نفسه يمس الناس جميعاً. وعلى هذا فأنا مسؤول قبل نفسي وقبل الناس جميعاً. وعلى هذا فأنا مسؤول قبل نفسي

وهذه المسؤولية البالغة الهائلة، لأنها تمس الناس جيعاً، لا بد أن تثير في الانسان القلق البالغ الهائل أيضاً. إذ كيف لا أكون مهموماً كل الهم والقرار الذي اتخذته وإن بدا في الظاهر انه قرار شخصي \_ إنما هو قرار يمس جميع البشر؟! نعم! إن الانسان يحاول الفرار من هذا القلق، بإسدال قناع عليه، ولكن هذا القناع لن يستر الحقيقة الرهبية الكبرى، وهي أن المسؤولية هنا مسؤولية.

وثم نتيجة ثانية للقول بأن الوجود يسبق الماهية، ألا وهي الحرية فيا دام الانسان في بدء وجوده ليس شيئاً، وما دام هو الذي سيصمم نفسه، فهو لا بد حر، بل هو الحرية نفسها، ونحن وحدنا مع هذه الحرية، ولا عذر معها ولا تبرير ولا فرار. وبهذه الحرية يخلق الانسان نفسه بنفسه.

ولهذا كان تمجيد الفعل من المبادى، الرئيسية في هذا المذهب: إذ ليس ثم حقيقة واقعية إلا في الفعل، والإنسان لا يوجد إلا بقدر ما يحقق نفسه؛ إنه ليس شيئا آخر غير مجموع أفعاله، والعبقري نفسه ليس إلا ما عبر به عن نفسه فعلاً في أعماله الفنية أو العلمية، فعبقرية شكسبر هي مجموع مؤلفاته المسرحية والشعرية، وعدا هذا، فليس ثم شيء. ولماذا تنسب إليه أنه كان يمكنه كتابة مسرحيات أخرى، إذا كان هو لم يكتب غير الذي كتبه فعلاً وبالجملة، فليس الانسان شيئاً آخر غير حياته، وخارج حياته ليس هناك شيء.

وإذا كان الأمر كذلك فليست الوجودية فلسفة استسلام، بل بالعكس تماماً لأنها تعرّف الانسان بما يفعله. وليست ايضاً فلسفة تشاؤمية، بل بالعكس تماماً، وليس ثم مذهب اكثر منها تفاؤلاً، لأن مصير الانسان بين يديه.

وليست مذهباً يدعو إلى تثبيط الهمة، لأنها تدعو ـ بالعكس إلى الفعل وتقول إنه ليس ثم أمل إلا في الفعل، والأمر الوحيد الذي يسمح للإنسان بالحياة هو الفعل. ووالوجودية هي النظرة الوحيدة التي تعطي الإنسان الكرامة، لأنهالا تجعل منه وسيلة أو موضوعاً، بينها المادية مثلًا تعامل الإنسان على أنه موضوع، أي على أنه مجموعة من الاستجابات المعينة، لا يميزها شيء من مجموع الصفات والظواهر التى تميز المنضدة أو الكرسي أو الحجر. وليست الـذاتية التي تقـول بها الوجودية ذاتية فردية بالضرورة، لأن إدراك وجود الذات ينطوي في الوقت نفسه على إدراك وجود الغير؛ فالذي يكشف عن وجود نفسه، إنما يكشف في الوقت نفسه عن وجود غيره، بل أن وجود الغير شرط لوجوده الذان؛ وأنه ليس شيئاً إلا إذا اعترف له الآخرون بأنه شيء. فالغبر ضروري لوجودي، كما أنه ضروري للمعرفة التي لديّ عن نفسى. وعلى هذا فإن اكتشافي لذاتي يكشف لى في الوقت نفسه عن الغير، بوصفه حرية موضوعة في مواجهتي، ولا يفكر ولا يريد إلا من أجلي أو ضدي، وهكذا نكشف في التو عالماً نسميه ما بين الدوات inter - subjectivité، وفي هذا العالم يقرر الانسان ماذا يكون هو وماذا يكون الأخرون، (١الوجودية نزعة إنسانية، ص ٦٧).

كذلك الأمر بالنسبة إلى الحرية؛ فإني بإرادتي للحرية اكتشف أيضاً أن حريتي تتوقف عاماً على حرية الغير، وحرية الغير تتوقف على حريقي. نعم إن الحرية بوصفها حداً وتعريفاً لماهية الانسان، لا تتوقف على الغير؛ لكن بحجرد الانخراط في العمل engagement فأنا مضطر أن اختار الحرية للغير في نفس الوقت الذي فيه اختار الحرية لنفسي، ولا أستطيع أن أتخذ من حريتي غايتي إلا إذا اتخذت من حرية الأخرين غاية أيضاً.

#### \* \* \*

تلك هي الأفكار العامة التي عرضها سارتر في «الوجودية نزعة إنسانية»، وأصله عاضرة ألقاها سارتر دفاعاً عن الوجودية ضد خصومها، ومن هناكانت أقرب إلى العرض المنظم، وخلت من التحليلات الفينومينولوجية الدقيقة، ومن الأفكار العميقة، بل من المذهب المحكم في الوجود، وإنما يجب البحث عن التحليل والعمق والمذهب الانطولوجي في كتابه الرئيسي: «الوجود والعدم».

والمنهج الذي سار عليه هو منهج الظاهريات الذي أسسه هسرل وطبقه هيدجر. وفيه لا نفرق بين خارج وداخل في الموجود، أي بين مظهر يبدو عليه ونستطيع أن نلاحظه وبين طبيعة باطنة تستتر وراء هذا المظهر. فهذه الطبيعة لا وجود لها. بل وجود الموجود هو ما يظهر عليه. والمظهر إذن هو حقيقة الشيء الواقعية كلها. وهو نسبي مطلق معاً: نسبي إلى شخص يظهر له، ومطلق من حيث أنه لا يحيل إلى شيء آخر وراءه. فحقيقة الظاهرة حقيقة مطلقة تنكشف كها تظهر.

فإذا بحثنا في الوجود على أساس هذا المنهج وجدناه ينقسم إلى منطقتين وجوديتين متمايزتين: منطقة الوجود في ذاته الدفته الوجود لذاته L'être pour منافقة الوجود لذاته حدة ، أو ده و داته يتألف من مجموع الواقع ، أو الوجود المباشر. وليس فيه إحالة الى جوهر ثابت، بل هو سلسلة من الظواهر. إنه الوجود المليء، ولهذا هو معتم بالنسبة إلى ذاته، لأنه مليء بنفسه، ليس له داخل في مقابل خارج يكون بمثابة شعور أو حكم. إنه متكتل. مقابل خارج يكون بمثابة شعور أو حكم. إنه متكتل. ولهذا كل ما نستطيع أن نقوله عنه هو أنه هو. وليس في داخله أية ثغرة يمكن أن ينفذ منها العدم. (والوجود والعدم، ص ١١٦).

وعلى العكس من ذلك نجد أن الوجود لذاته هو الوجود الذي ليس هو ذاته؛ الوجود الذي ليس هو ذاته؛ ومن هنا يبدأ دائيًا من السلب. ولهذا فإن الوجود لذاته هو الأساس في كل سلب وفي كل إضافة، إنه الاضافة نفسها، (ص ٤٩٧). وهو ايضاً الوعي أو الشعور. إنه حضور \_ في \_ العالم بوصف أن فيه جانباً من الامكان؛ وهذا الامكان يجعل وجوده هناك في العالم وجوداً بجانياً. إنه بجرد واقعة بسيطة ساذجة، لانه يمكن ألا يكون ولهذا يمكن أن يقال عن الوجود للداته إنه انحلال لتركيب الوجود في ذاته. وهو يتحدد بوجود ليس إياه.

ولهذا فإن الوجود لذاته وجود بلا سبب ولا تفسير، قذف به في العالم دون أن يعلم لماذا. نعم إنني مسؤول عن كل شيء، ولكنني غير مسؤول عن مسؤوليتي، لأنني لست الأساس في وجودي. ومن هنا كانت عبارة سارتر المشهورة في قصة : والعثيان، La Nausée : وكل موجود يولد بلا سبب ويستطيل به العمر عن ضعف منه، ويموت بمحض المصادفةه؛ وكما قال أيضاً في والوجود والعدم:

وإن الانسان حماسة لا فائدة فيها، unc passion inutile ( (ص ۲۰۸).

ولكن سارتر يعود فيمجد الانسان. إذ الانسان يوجد دائيًا خارج ذاته، بأن يصمم ويحقق خارج نفسه إمكانيات وغايات. وليس ثم عالم غير العالم الانساني، عالم الذاتية الانسانية. وعلو الانسان على نفسه بخروجه عن دائه لتحقيق إمكانيات خارج نطاقها، هذا ما يسميه سارتر باسم النزعة الانسانية الوجودية (راجع: «الوجودية نزعة إنسانية» ص ٩٣). هي إنسانية لأنها تقول للإنسان أنه ليس ثم مشرع غير الانسان، ولأنها تدعوه إلى أن يحقق نفسه خارج نفسه. ولا بد للإنسان أن يجد ذاته وأن يوقن نفسه خارج نفسه ولا بد للإنسان أن يجد ذاته وأن يوقن أن ينقذ نفسه بنفسه من الماضي ـ الحاضر الذي يوجد فيه؛ وإلا لتحجر وأصبح شيئاً. فعل الانسان، إذن أن يكون دقدام نفسه باستمرار. «فالحياة تشألف من المستقبل، كها أن الأجسام تشألف من الحلاء» (وسن العقل» ص ٢١٢).

وهنا نقطة هامة في مذهب سارتر هي الصلة بين اللذات وبين الغير. والغير هو أولاً إنسان، وليس شيئاً؛ والإنسان كاثن تنتظم حوله الأشياء التي في العالم. وهذا الأنسان الآخر ينظر إلى؛ ولهذا كانت الرابطة الأساسية بيني وبينه هي في إمكانه أن ينظر إلى باستمرار، أي في إمكان أن أكون بالنسبة إليه موضوعاً، فاصبح وموجوداً للغيره وبهذا تفضي نظرة الغير إلى \_ إلى أن تجعلني أعلو على علوي، أي تستلب مني العالم الذي أنظمه. فكل ما نا عليه يتحجر تحت نظرة الغير. فالغير بوصفه نظرة هو علو فوق علوي ومن هنا ينشأ جزعي وقلقي على نفسي، إذ أشعر تلقائباً ولغوري أن إمكانياتي مهددة من جانب الغير إنه بنظره إلى يشلني، وأنا بدوري بنظري اليه أشله. ومن هنا قال سارتر في مسرحية والجلسة السرية، المناد، Clos

# نقد العقل الديالكتيكي:

وفي سنة ١٩٦٠ أصدر سارتر كتاباً ضخيًا في فلسفة التاريخ بعنوان: ونقد العقل الديالكتيكي، (الجزء الأول، وتوفي قبل أن يصدر جزءاً ثانياً منه). والفكرة الجوهرية فيه هي إنكار فكرة العقل الجماعي في كافة صورها، فمن

رأيه أنه لا يوجد عقل جماعي يعلو على عقول أفراد المجتمع، ولا جهاز عضوي يعلو على الجهاز العضوي المؤلف من مختلف أفراد الجماعة. وبالتالي لا يوجد في التاريخ الانساني وحدة، إنما هو مؤلف من كثرة متعددة جداً من الأعمال اللامتجانسة. والتطور، وإن كان قد صدر عن طائفة من الأنماط الأصلية: النبات، الحيوان، فله وحدة في الطبيعة نشاهدها. إنما الشاهد هو أن كل فرد، بل وكل نوع، بل والحياة بوجه عام هو ظهور عَرَضي ممكن. Contingent ، وانبثاق على شكل واقعة في حصن الوجود . في . ذاته الجماد. وإذا انتقلنا من الحياة بوجه عام إلى الانسان، ومن التطور إلى التاريخ الانسان، ومن الفطرة إلى الحضارة أو من التلقائية إلى التنظيم، فسنجد دائمًا إن الانسانية ليست شيئاً آخر غير الأفراد الذين تتألف منهم، ومهمها قيل عن دالفعل الجماعي، أو دالممارسة الجماعية، فسنجد دائمًا في نهاية التحليل أن الأفراد وحدهم هم الموجودون، وهم الفاعلون وحدهم للتاريخ؛ إلى حد أن والأساس الوحيد للديالكتيك التاريخي إنما هو التركيب الديالكتيكي للفعل الفردى، («نقد العقل الديالكتيكي، طاص ٢٨٠، باريس، جاليمار، سنة 1970)، ووأن معقولية الممارسة praxis المشتركة لا تتجاوز (أو: لا تعلو على) معقولية الممارسة الفردية. بل الأمر على العكس تماماً: إن الممارسة المشتركة تنظل دون الممارسة الفردية، (الكتاب نفسه ص ٥٣٧).

وواضح من هذا أن مذهب سارتر في التاريخ يناقض كل المناقضة مذهب كارل ماركس وانجلز والماركسين بعامة.

ومع ذلك نجد سارتر في هذا الكتاب بمثابة الفاهم الحقيقي للماركسية بينها أتباعها هم الذين حرفوها وأفسدوها، ويود هو أن يعبد الأمور إلى نصابها ويبين ما هي الماركسية الصحيحة، إذ نراه يقول عن نفسه أنه لا يرفض هذه الماركسية الصحيحة \_ كها يتصورها هو! \_ بل يرى فيها أنها الايديولوجية الوحيدة اللائقة بعصرنا الحالي! وينبغي \_ في نظره \_ على الوجودية أن تعيش في حضن الماركسية كأيديولوجية متواضعة!

ما الذي يأخذه سارتر على هذه دالماركسية غير الصحيحة، وهي تلك التي تعتنقها موسكو والأحزاب الشيوعية المشايعة لموسكو، وخصوصاً الحزب الشيوعي

الفرنسي؟ إنه يباخذ عليها الدور الذي يلعبه الحزب الشيوعي. ذلك أن الماركسية هي التعبير التاريخي عن العلم المستفاد من عالم العمل لكن تنظيم حزب يعتبر نفسه الممثل الحقيقي الوحيد لـ ودكتاتورية البروليتارياه، حوّل الماركسية مدا العلم المستفاد من العمل م إلى دكتاتورية تسبد بالعمل؛ بحيث صارت دكتاتورية الحزب، ممثلة في المكتب السياسي واللجنة المركزية، تدعي لنفسها أنها وحدها صاحبة الحق في أن تفرض على الناس ما يجب أن يتصوروا ويعلموا ويفكروا فيه.

### مسراجسع

- L. Gagnebin: Pour Connaître Sartre, 1972.
- A. Gisselbrecht: «Sartre est- il marixiste?» en Nouvelle Critique,; mars 1966
- F. Jeanson: Le Problème morál et la Pensée de Sartre. Paris Myrta, 1947.
- F. Jeanson: Sartre par lui même. Paris, Le Seuil 1972.
- F. Jeanson: Sartre dans sa vie. Paris, Le Seuil. 1974.
- R. Lafarge: La philosophie de Sartre: Toulouse, Privat, 1967.
- H. Prissac: Le Dieu de Sartre, Paris, 1950.
- J. Pressault: L'Etre pour autrui dans la philosophie de Sartre. Bruxelles Paris. Desclée de Brouwer 1970.
- A. de Waehlens: «Sartre et la raison dialectique» , en Revue philosophique de Louvain, février, 1962.

## سان سيمون

#### Henri Saint-Simon

مؤسس مذهب السان سيمونية في الاقتصاد والسياسة. ولد في باريس في ١٧ أكتوبر سنة ١٧٦٠ وتوفي في ١٩ مايو سنة ١٨٢٥ في باريس. وهو ينحدر من أسرة أرستقراطية عريقة في فرنسا، من أشهر رجالها دوق سان سيمون صاحب

والمذكرات، الشهيرة ذات القيمة التاريخية والأدبية الكبيرة (ولد في سنة ١٦٧٥ وتوفي في سنة ١٧٥٥).

ولما قامت حرب الاستقلال الأمريكية في سنة ١٧٧٩ تطوع فيها جنديا يحارب في صف الثوار ضد الانكليز المستعمرين لأمريكا، ودفعه إلى التطوع ما كان يستشعره من أن هذه الثورة ١ ستتمخض عن نتائج خطيرة وتغييرات كبيرة في النظام الاجتماعي في أوروباه. واستغل مقامه في أمريكا الشمالية فأقترح على نائب الملك في المكسيك مشروع شق قناة تربط بين المحيطين: الأطلسي والهادي. ثم عاد إلى فرنسا وهو برتبة قائمقام (عقيد) وسنه الثالثة والعشرون. لكنه تحلى عن مهنة الحرب. وحضر دروس مونج Monge في الهندسة الوصفية في متس Metz. ولما شبت الثورة الفرنسية في يوليو سنة ١٧٨٩، لم يشارك في أحداثها، على الرغم من أنه كان من دعاة الحرية والاخاء والمساواة رغم أنه من أسرة ارستقراطية. غير أنه أراد استغلال مصادرة أملاك النبلاء، فضارب فيها، وربح الكثير. ولما قامت فترة الارهاب (سنة ١٧٩٣) سجن في قصر اللكسمبورج، ثم اطلق سراحه بعد ذلك.

ولما بلغ من العمر ٣٧ سنة أدرك أن رسالته الاجتماعية تتطلب معرفة علمية كاملة. بمكن أن يستنبط منها قانونا شاملا. لكل ألوان النشاط في العالم. حتى إذا ما اكتشف هذا القانون، أمكن تطبيقه لهداية المجتمع وانتشاله من حالة الضلال التي تردى فيها. ومن أجل هذا أقام في منزل مواجه لكلية الهندسة، وواظب على حضور دروسها لمدة ثلاث سنوات ثم انتقل عنها الى كلية الطب. وتعرف إلى عدد كبير من العلماء، مثل جال وكابانيس Cabanis وبيشا Bichat وبلانفيل Blainville، العلوم الطبيعية والفيزيائية والطبية.

وبدأ التأليف، ونشر كتاباً بعنوان : ﴿ رَسَائِلُ سَاكِنَ فِي جنيفٍ ﴿ سَنَة ١٨٠٧ ﴾ .

وأدرك سان سيمون أن السبيل لاصلاح حال العلم والمجتمعات الانسانية ليس المبادى، المجردة ، غير العلمية ، من امثال مبادى، الثورة الفرنسية في سنة ١٧٨٩ ، بل السبيل هو العقل العامل في الوقائع ، أو بعبارة أخرى : العلم الوضعي . وما السياسة والأخلاق إلا وجهان من أوجه 1 العلم العام عمرفة الخير والشرهي من شأن رجال العلوم الرياضية

والفيزيائية والحيوية . و د الله بفضل هؤلاء العلماء سيحيل الأرض الى جنة ه .

وهو في وسط هذه الأفكار المتحمسة للاصلاح الشامل عن طريق العلم ، أصابه الافلاس بسبب خيانة شريكه في المضاربات وبسبب تبذيره هو . فاشتغل كاتباً في على رهونات، لا يكسب غير ألف فرنك في العام . لكن انقذه من هذا البؤس رجل كريم يدعى Diard تولى الانفاق عليه حتى سنة ١٨١٠ . ولما مات ديار Diard عاد اليه الفقر والبؤس . ويقول عن نفسه آنذاك : « ان حياتي سلسلة من السقطات ، وبالرغم من ذلك فإن حياتي لم تخفق ، فإني استمررت في الصعود ولم انحدر . وفي ميدان الاكتشافات كان لي تأثير المد ، وكثيراً ما نزلت ، لكن قوة الهبوط » .

ومنذ ذلك الحين انصرف الى السياسة وحدها ، واهتم بالعلم الاجتماعي بدلاً من العلم العام ، ابتغاء اصلاح المجتمع . وحاول في هذا السبيل الاستفادة من الاحزاب السياسية ، دون أن ينضم الى واحد منها بعينه . واتخذ نائباً عنه وحوارباً » اوجستان تبيري Augustin Thierry ) ومعه كتب : « الاجراءات التي ينبغي اتخاذها ضد تمالف سنة ١٨٩٥ » . وطالب بإدراج مادة في الدستور تنص على التحالف مع الانجليز لكن لم يأخذ أحد بنصيحته هذه .

ثم اصدر كتابه الرئيسي وهو: ومرشد الصناعين المعناعين المعناعين المعناعين المعناعين المعناعين المعناعين المعنائية خلال أربعة عشر قرناً ، وانتهى الى المنابخة وهي ان الغاية من المجتمع الحديث ليس الحرب والمنزو ، بل الانتاج والصناعة . وفي هذا يقول : و ان الأمة ليست شيئاً أخر غير مجتمع صناعة كبيره . والمدف الوحيد الانتاج الصناعي . وكل السياسة تنحصر في الاقتصاد السياسي . وان العلاقات بين الحاكمين والمحكومين تحولت تقريباً الى مجرد علاقات مائية . والحكومة هي القائمة بأعمال المجتمع ، ودورها الوحيد هو تأمين الأمن والحرية في المنتاع ، والنظام الصناعي هو نظام المستقبل .

ووجد سان سيمون أن العقبة في سبيل تحقيق هذا المجتمع الصناعي الانتاجي في فرنسا هو سيطرة طبقة المسكريين التي استفحل امرها منذ أيام أمبراطورية ناپليون، وطبقة رجال الدين والنبلاء التي رفعت رؤ وسها من جديد في

عهد إعادة الملكية بعد سقوط نابليون ، وطبقة رجال القانون الذين اثقلوا الحكم بالعهود والقوانين . فلا بد من التخلص من هذه العقبات الأربع . يقول سان سيمون : ان رسالتي هي اخراج السلطات السياسية من أيدي رجال الدين والنبلاء ورجال القضاء والقانون لإيداعها في أيدي رجال الصناعة » . ولا يستبعد من مجتمعه الداعي اليه : أهل العلم ، لكنه يقصر دور العلماء على اكتشاف القوانين الكفيلة بحسن استغلال الكرة الأرضية . ويضيف الى هاتين الفتين : رجال الصناعة والعلماء ، فئة الفنانين » الذين بإلهامهم أو وجدانهم ينيرون المسيرة أو يسرعون بها . وعدا هذه الفئات الثلاث ، لا يوجد في نظر سان سيمون - إلا « الطفيليون والمتسلطون Parasites et ) » .

وعل هذه الأسس ينبغي اقامة السلطات: الروحية منها والزمنية. والصعوبة الوحيدة في تحقيق ذلك هي في ترتيب المرحلة الانتقالية من النظام الحالي الفاسد الهجين ، الذي هو كمه من الانقاض الميتة ومن المبادى، الخيالية ، ـ الى نظام المستقبل المنشود القائم على الصناعة وعلى السياسة الوضعية. والمثل الأعلى ـ الموقت ـ لنظام الحكم هو انشاء برلمان ذي سيادة مؤلف من ثلاثة مجالس: « مجلس الاختراع ، وأعضاؤه من الفنانين وهم رجال ذوو خيال واسع فيقومون « بافتتاح المسيرة ويعلنون مستقبل النوع الانساني » . والمجلس الثاني هو وعجلس الفحص « Chambre d'éxamen وأعضاؤه من العلماء للذين « يقررون القوانين الملازمة لحفظ صحة البنية الذين « يقررون القوانين الملازمة لحفظ صحة البنية رجال الصناعة ، والمجلس الثالث هو « مجلس التنفيذ » ويتألف من بين مشروعات المنفعة العامة مو قابل للتنفيذ العملي مباشرة من بين مشروعات المنفعة العامة التي اسهم في تصورها ودراستها الفنانون والعلماء معاً »

ويتباهى سان سيمون بمشروعه هذا قائلًا: «نحن الفنانين الجسورين القائمين بهذه العملية ، اننا نعمل على رفع رجال الصناعة الى الدرجة العليا من التقدير والسلطة ،

لكن سان سيمون لا يريد استعمال القوة والعنف في سبيل تحقيق مشروعه هذا . بل بالعكس تماماً ، انه يريد ان يستعين بالملكية في هذا السبيل و ذلك ان الملكية ـ هكذا يقول ـ نظام له طابع من العموم بميزه ويضعه فوق سائر النظم . ووجودها ليس مرتبطاً بالنظام السياسي الحالي. وملك فرنسا و يمكن أن يصبح أول رجل صناعة في فرنسا وفي العالم كله ي .

ثم تعلو نبرة سان سيمون في الدعوة الى الاصلاح الاجتماعي الى اعلى درجة وأحر نغمة في آخر كتبه \_ ويعده البعض أهمها\_وهو كتاب و المسيحية الجديدة ، والشبه كبربين عبة القريب قاعدة الاخلاق الفردية ، أما و المسيحية الجديدة ، عبة القريب قاعدة الاخلاق الفردية ، أما و المسيحية الجديدة ، التي دعا اليها سان سيمون فتجعل من المحبة القانون الاجتماعي والعقيدة السياسية الوحيدة . والاصلاح يجب ان يتوجه الى الطبقة الأكبر عدداً ، والأشد فقراً ، فيا أيها الفنانون ، وأيها العلماء امضوا قدماً الى الشعب ، الى الفقراء فالشعب سيفهم كلماتكم ، لأنها لا تحتاج الى برهان ، اذ هي صورة من القلب .

وتخيل سان سيمون في نفسه مسيحاً جديداً، أو الوريث الحقيقي لرسالة المسيح ، فقال : و أنا واثق انني أؤ دي, رسالة إلمية حين أدعو الشعوب والملوك الى ادراك الروح الحقيقية للمسيحية » . ولهذا نراه يوجه هذا النداء الى العظهاء على هذه الأرض :

# وأيها الأمراء!

اسمعوا صوت الله الذي يتكلم على لساني: عودوا مسيحيين طبين ، كفّوا عن اعتبار الجيوش المأجورة والنبلاء ، ورجال الدين الهراطقة والقضاة الفاسدين - كفّوا عن اعتبار هؤلاء أعوانكم الرئيسيين ، واعرفوا ، وأنتم متحدون باسم المسيحية ، كيف تؤدون كل الواجبات التي تفرضونها على الأقوياء ، وتذكروا انها تطالبهم باستخدام قواهم من أجل زيادة السعادة الاجتماعية لأفقر الفقراء في أسرع وقت ممكن ، ( « المسيحية الجديدة » ) .

# مؤلفىساته

- Œuvres complètes de Saint Simon et D' Enfantin, 47 volumes, Paris 1865- 1876.
- Lettres d'un hibitant de Genèveà ses contemporains. Paris, 1925. (ècrites en 1803)
- Textes choisis par J. Dautry, Paris, 1951.
- Du système industrial, Paris, 1821.
- Catéchisme des industriels , Paris, 1823 4.
- Le Nouveau christianisme, 1825.

- h) Traité du ciel, 1866.
- i) Traité de la production et de la destruction des choses, 1866
- j) Rhétorique, 2 vols. 1870.
- k) Métaphysique, 3 vols. 1879.
- t) Histoire des animaux, 3 vols., 1883.
- m) Traité des parties des animaux et de la marche des animaux, 2 vol. 1885
- n) Traité de la génération des animaux, 2 vols, 1887.
- o) Les problèmes d'Aristote, 2 vols. 1891.
- p) Table alphabétique des matières, 2 vols., 1892.

وقد صدر هذه الترجمات بمقدمة طويلة جداً لكل كتاب، وزود النصوص بشروح وتعليقات مستمرة. وتمتاز ترجمته بالوضوح الناصع وجمال الأسلوب، وقد تم ذلك على حساب الدقة والحرفية أحياناً كثيرة، مما جعل الباحثين التالين لا يولونها ثقة كبيرة. وعن ترجمة، ترجم أحمد لطفي السيد (باشا) كتب أرسطو الأربعة التالية: الأخلاق إلى نيقوماخوس، الكون والفساد، الطبيعة، السياسة.

وإلى جانب هذه الترجمة لكل مؤلفات أرسطو، كان له اتجاه فلسفي عبر عنه خصوصاً في مقدمات هذه الترجمات، ويتصف اتجاهه بالنزعة الروحية، القائمة على أساس التأمل العقلي. ومن كتبه ودراساته:

- a) De la logique d'Aristote, 2 vols. 1838.
- b) De l'Ecole d'Alexandrie, 1845.
- c) Des Védas, 1854.
- d) Le Bouddha et sa religion, 1860.
- e) Mahomet et le Coran, 1° et 2° ed. 1865.
- f) De la Métaphysique, 1879 (préface a sa trad. de la Métaphysique d'Aristote).
- g) Etudes sur François Bacon, 1890.
- h) M. Victor Cousim sa vie et sa correspendence, 3 vols. 1895.

#### - - -

### Giuseppe Saitta

مؤرخ فلسفة ايطالي . ولد في ٧/ ١١/ ١٨٨١ في

 Opinions littéraires, philosophiques et industrielles, 1825.

### مراجسع

- S. Charlety: Histoire du Saint Simonisme, 1825 1864. Paris, 1931.
- M. Emerit: Les Saint Simonins en Angleterre, Paris, 1941.
- G. Gurvitch: Les Fondateurs Français de la sociologie contemporaine: Saint- Simon et J. P. Proudhon. Paris, 1955.

# سانت هيلير (بارتلمي)

#### Barthelemy- Saint- Hilaire

فيلسوف وسياسي فرنسي. ولد في باريس في ١٩ أغسطس سنة ١٨٠٥، وتوفى في باريس في ٢٤ نوفمبر سنة ١٨٩٥.

درس في ليسيه لوي لوجران وكولج بوربون. وبعد غرجه عين في وزارة المالية (١٨٣٥ ـ ١٨٣٧) وكان يكتب مقالات في وزارة المالية (١٨٣٠ ـ ١٨٣٠) وLe Globe مقالات في البوليتكنيك (سنة ١٨٣٠ ـ ١٨٣٠)، ثم عين معيداً في البوليتكنيك والكوليج دي فرانس، (١٨٣٨ ـ ١٨٥٣)، واختبر عضواً في الكوليج دي فرانس، (١٨٣٨ ـ ١٨٥٣)، واختبر عضواً في الكوليج دي فرانس، (١٨٣٨ ـ ١٨٥٣)، واختبر عضواً في الكوليج دي أخر حياته، وصار وزيراً للخارجية في عامى ١٨٥٠ ـ ١٨٨١.

أهم إنتاجه هو ترجمة مؤلفات أرسطو إلى الفرنسية على النحو التالي:

- a) Politique, 2 vols, 1837.
- b) Logique, 4 vols., 1839, 43, 44
- c) Psychologie, 2 vols. 1846- 47
- d) Morale, 3 vols, 1856.
- e) Poètique, 1858.
- Physique, 2 vols. 1863.
- g) Météorologie, 1863.

- b) La personalità umana e la nuova coscienza illuministica, Genova, 1938
- c) La Libertà Umana el'esistenza. Firenze, 1940
- d) Il problema di Dio el'immanenza. Bologna, 1953.

وفيها أكد حرية الفردية الانسانية أمام النزعات اللاهوتية ، التي رأى فيها تضحية بالحرية الانسانية في سبيل اللاهوتية . لأنها تضحية بالذات في سبيل الموضوع ، وهذه أسوأ تضحية . وفي مقابل ذلك نادى بنزعة جديدة مفادها تحجيد الشخصية الانسانية الحديثة ووصفها بأنها خالقة ذاتها .

# مسراجسع

- -- M. F. Sciacca: « Due parole al Prof. G. Saitta» in Logos, 1939, pp. 561 2.
- M. F. Sciacca: Il secolo XX, 1,pp. 416 23,.Milano, 1947.
- F. Centineo: « Ricordo di G. Saitta» in Giorn, Crit, Filos. it, 1961 pp. 171 78.

## سدجوك

# Henry Sidgwick

اخلاقي الكليزي ولد في سنة ۱۸۳۸ في اسكيتون Skipton وتعلم في رجبي Rugby وكلية الثالوث في جامعة كمبردج، وانتخب زميلاً في هذه الكلية من سنة ۱۸۹۹، ثم صار استاذاً للفلسفة الحلقية في نفس الكلية من سنة ۱۸۷۹، ثم صار Knightbridge Professor وتوفي في سنة ۱۹۸۰،

وشهرته تقوم أساساً على كتابه و مناهج الأخلاق ع Methods of Ethics الذي ظهر سنة ١٨٧٤. ومن كتبه الأخرى نذكر :

- Outlines of the History of Ethics for English Readers, 1886.
- Principles of Political Economy, 1883.

Gagliano Costelferrato (Enna) وتسوني في سولسونيا في المدارس و المدارس المدارس في جامعة بليرمو (صقلية ) . وبعد تخرجه قام بالتدريس في المدارس الثانوية . وفي سنة ١٩٣٧ حصل على كرسي الاستاذية للفلسفة الأخلاقية في جامعة بولونيا Bologna ( شمالي ايطاليا ) ثم تحول عنه الى كرسي الفلسفة النظرية وقد استمر فيه حتى سنة ١٩٥٧.

وكان قد رسم كاهناً كالوليكياً ، لكنه انفصل بعد ذلك عن الكنيسة .

وشملت أبحاثه في تاريخ الفلسفة العصر اليوناني، لا الميلة الجيد: L'illuminismo della sofistica greca, وذلك بكتابه الجيد: Milano, 1938. ونظر Milano, 1938. ونظر النوعة السوفسطائية ونظر اليها على انها حركة عظيمة التأثير، صادقة التعبير عن الروح اليونانية (راجع كتابنا: وربيع الفكر اليونانية (راجع كتابنا:

كما شمل القرن التاسع عشر بكتابه عن جوبرتي ال pensiero di V. Gioberti. Messina 1917.

لكن أهم أبحاثه هي تلك المتعلقة بعصر النهضة ، وقد خصه بمؤلفات ممتازة هي :

- a) La filosofia di Marsilio Ficino. Messina, 1923.
- b) Filosofia umana e umanesimo. Venezia, 1928.
- c) L'educatione dell'umanesimo in Italia. Venezia, 1928.
- d) La teoria dell'amore e L'educazione del Rinascimento. Bologna, 1947
- e) Il pensicro italiano nell'Umanesimo e nel Rinascimento, 3 voll. Bologna 1940 - 1951 ( 2º ed. Firenze, 1960 - 61)
- f) Nicolo Cusano e L'Umanesimo italiano. Bologna, 1957.

وتسودها جميعاً روح واحدة هي النظر الى النزعة الانسانية وعصر النهضة الأوروبية ـ خصوصاً في ايطاليا ـ على أن النزعة السائدة فيها هي المحايثة immanentismo

وهذه النزعة هي التي دافع عنها في كتبه الخاصة التي عرض فيها آراؤه ، ونذكر منها :

a) Lo spirito come eticita. Bolognà, 1921.

- Practical Ethics, 1898.

- Lectures on the Ethics of Green, Spencer and Martineau, 1902 نشر بعدموته .

يقول سدجوك عن نفسه (في مقدمة الطبعة السادسة من ومناهج الاخلاق ، التي نشرت بعد وفاته في سنة ١٩٠١): وأول مذهب الخلاق ، التي نشرت بعد وفاته في سنة ١٩٠١): وأول مذهب الخلاق ، التي نشرت بعد ولا المنفعة عند مل ، التعارض بين المذهب التفسي للسعادة ، والمذهب الأخلاقي للسعادة : اذ الأول يقوم على دعوى ان كل انسان ينشد المسعادة ، بينها الثاني يقرر أن على كل انسان أن ينشد السعادة المعامة ، سعادة مجموع الناس . فارق هائل بين ما هو كائن ، وبين ما يجب ان يكون ، ولهذا لا يمكن أن نستنتج ما يجب ان يكون ، ولهذا لا يمكن أن نستنتج ما يجب ان يكون عا وهو الخطأ الذي وقع فيه المذهب النفساني يكون عا هو كائن ، ولم الخطأ الذي وقع فيه المذهب النفساني يكن أن يستنتج منه أن على كل انسان أن ينشد سعادة الخاصة لا يجمع عن ذلك في غير علم النفس .

وتأدى سدجوك من هذا الى هذه النتيجة وهي أن القاعدة الفلسفية للأخلاق انما تنشد في عيان بعض المبادىء الاخلاقية . فانصرف عن مذهب المنفعة عند بنثام وجون استورت مل الى مذهب العيان الاخلاقي intuitionism

لكن تبين له بعد ذلك ان المبادى، الأخلاقية عند الادراك العام common sense تتضمن دائماً مذهب المنفعة . فعاد من جديد الى مذهب المنفعة ، لكن مع تحوير عباني . يقول : هنالك عدت من جديد الى مذهب المنفعة ، لكن على أساس عياني ( الكتاب نفسه ص CXX، وانتهى الى توكيد المبادى، الأخلاقية التالية :

١ ـ يجب علينا أن نفضل خيراً اكبر في المستقبل ، على خير أقل في الحاضر . وهذا هو مبدأ الفطنة Prudence .

لا ـ بوصفنا كائنات عاقلة، ينبغي علينا أن نعامل الآخرين بما نحب أن يعاملنا به الآخرون ، إلا اذا كان هناك فارق و يمكن أن يعد أساساً معقولاً للتفريق في المعاملة، وهذا هم مدا العدالة .

٣ ـ لما كان من البين بنفسه أنه من وجهة نظر العالم،خير
 أي فرد ليس أهم من خير أي فرد آخر ، يجب على أن أسعى الى

الخير العام بالقدر الذي أستطيع تحقيق ذلك بمجهودي . ومن هذا ينتج المبدأ التالي ، وهو مبدأ الأحسان ، ويقول : « كل انسان ملزم بأن ينظر الى خير أي فرد آخر كما ينظر الى خيره هو ، إلاّ في الأحوال التي يحكم فيها بأن تحصيل خير الغير أعسر أو مجهول».

وهكذا يحاول سدجوك في هذه المبادىء الجمع بين نشدان السعادة الشخصية ، وتحقيق السعادة العامة بشروط معيّنة ، على اساس أن خير الفرد عنصر في خير المجموع ، وخير المجموع يسهم في خير الفرد .

ويستعرض سدجوك في كتابه ومناهج الأخلاق، المناهج أو الطرق التي سلكها الأخلاقيون في العصر الحديث ، وهي في نظره ثلاثة : الأنانية ، العيانية ، والمنفعة .

وهو ياخذ على مذهب الأنانية أنه لا يستطيع وضع معيار للتمييز بين اللذات .

ويأخذ على مذهب العبانية انه شكلي صوري ، لا يستطيع تحديد مضمون للواجبات الأخلاقية التي يدعو إلى أداثها.

ويأخذ على مذهب المنفعة أنه وان أقر بجدأي العدالة (النزاهة) والاحسان، فإنه يصعب عليه التوفيق بين الأنانية والمنفعة.

# مسراجسع

- Arthur Sidgwick and Eleanor Balfour : Life of Henry Sidgwick, 1906.

- C. D. Broad: Ethics and the history of philosophy, 1952.

# السرمدية ، القدم

#### Eternité

والاصطلاح الشائع عند الفلاسفة المسلمين للتعبير عن السرمدية هو: القدم، فيقولون عادة: قدم العالم وحدوثه.

فالفارابي يقول : ٥ ومما يظن بأرسطو طاليس أنه يرى أن

العالم قديم ، وبافلاطون أنه يرى أن العالم محدث » ( «كتاب الجمع بين رأيي الحكيمين » ص ١٩٦٨ ، بيروت سنة ١٩٦٨ ، المطبعة الكاثوليكية ) .

والكندي (راجع مادة: ابدي ـ ازلي) يستعمل: وأزلـــي، بمعنى يتسع ليشمل معنى والقديم، اي الأزلي ـ الابدي معاً.

واذا رجعنا الى الكلمة اليونانية αἄών التي تترجم بالسرمدية لوجدنا أن معناها الأصلي مخالف تماماً للمعنى الذي صار لها اصطلاحياً في الفلسفة فيها بعد . فإنها تدل في أصلها على معنيين : (١) الحياة ، (٢) العمر . بحيث كانت تطلق على عمر الانسان وهو محدود البداية والنهاية ، إذ هي من حيث الاشتقاق مرتبطة بالكلمة السنسكريتية عyyu = حياة .

وفي مرحلة تالية نجدها عند بندار مثلاً تدل على و القوة المسيطرة على الحياة » .

وابتداء من أفلاطون نراها تتخذ المعنى الذي صار لها فيها بعد: أي مدة لا بدء لها ولا انتهاء . ويقول أفلاطون في وطيماوس و اننا أحياناً نقول عن الماهية السرمدية انهاكانت، أو ستكون ، فهذا غير ملائم ، والصحيح ان نقول : و انها كائنة فقط ، لان ما يتغير ، لا يمكن أن يصير أكثر شباباً ولا أوغل في الشيخوخة . ولهذا السبب لا نستطيع أن نقول عن السرمدية انها اسقاط projection للزمان في اللانهائي . بل الزمان هو الصورة المتحركة للسرمدية ، أي صورة باقية المسرمدي الذي يتحرك وفقاً للعدد . لكن القول بأن السرمدية للسمري للزمان لا يعني أنها تضاد ليست عجرد الاستمرار اللامتناهي للزمان لا يعني أنها تضاد الزمان . ان السرمدية لا تنفي الزمان ، بل تتلقاه في حضنها ان صح هذا التعبير . اذ الزمان يتحرك في السرمدية التي هي غوذجه .

أما أرسطو ففهم السرمدية فهما آخر: أذ فهمها انها الزمان الذي يستمر دائها. ونراه في الوقت نفسه يأخذ بالمفهوم القديم للسرمدية على أنها قوة عالية تسيطر على الزمان، وأنها غاية الزمان، وتحيط بالاستمرار الذاتي وأنها حاضرة باستمرار ( وفي السياء ع م 1 ف 4 ص ٢٧٩ أ. )

وحوالي سنة ۲۰۰ قبل الميلاد وجدت في الاسكندرية عبادة لإله اسرار يدعى و السرمدية علان (راجع Sassc, I. ) 198

وعند أفلوطين نجد تصور أفلاطون للسرمدية ، وعنده أن للسرمدية خاصيتين: الوحدة ، وعدم قابلية الانقسام . ان السرمدية ثبات اجتماع المعقولات في لحظة وحيدة . ولهذا لا يمكن التحدث عن الماضي والمستقبل ، فيها يتعلق بالسرمدية . ان السرمدي حاضر أبدأ . ومن ثم يقول: والسرمدية ليست موضوع substratum المقولات ، بل هي على نحوما الاشعاع الصادر عنها بفضل هويتها مع نفسها فيها هو كائن دائيًاه. والسرمدية ـ عنده كها عند أفلاطون ـ أساس الزمانية والزمان صورة للسرمدية .

وعلى نحو مشابه تماما لافلوطين ، يرى أوغسطين أن السرمدية ليس فيها شيء ير : بل كل شيء فيها حاضر ، وهذا أمر لا يحدث للزمان ، اذ الزمان لا يمكنه أبداً أن يبقى حاضراً باستمراره . ولهذا فإن السرمدية تنتسب الى الله ، كها كانت عند أفلوطين تنسب إلى و الواحد » .

وفي العصر الحديث نجدلوك ( ه بحث في الفهم الانساني ه ) يقرر أن فكرة السرمدية مستمدة من نفس الانطباع الأصلي الذي انبثقت عنه فكرة الزمان ( أي فكرة التوالي والاستمرار ) لكن مع الاستمرار الى غير نهاية . ومن هنا انتهى لوك الى ان السرمدية هي تصور زمان لا بداية له ولا نهاية .

ونفس هذا المعنى للسرمدية هو الذي نجده بعد ذلك عند كنت ( مثلًا راجع مجموع مؤلفاته ، طبعة الأكاديمية ، جـ ١ ، ص ٣٠٩ وما يتلوها ) .

لكن مع هيجل بعود المعنى الأفلاطوني للسرمدية اذ هو يرى أن و التصور Begriff وصفه المشكّل للواقع هو سرمدي ، اذ الزمان خاضع لسيطرة السرمدية (راجع hg.Glockner, 6, 154 f.

ثم يتعقد معنى السرمدية عند كيركجور (راجع كتابه و المرض حتى الموت ، ترجمة هوش الى الألمانية ص ٨ ، سنة ١٩٥٤ ) ، إذ أراد المزج بين السرمدية والزمان .

# مسراجسع

- H. Leisegang: Die Begriffe der Zeit und Ewigkeit in späteren Platonismus, 1913.
- F. Bellmann: Zeit und Ewigkeit nach Thomas von Aquin, 1914.

عن الاشتغال بالأمور العامة ودعاه الى الاهتمام بالحكمة.

وكانت تنتابه احياناً نوبات صمت تستغرق احياناً يوماً كاملًا بنهاره وليله، كما حدث له في احدى الحملات الحربية.

ويبدو ان سقراط درس فلسفة ارخيلاوس، وذيوجانس الأيولوني، وأنباذقليس وغيرهم. ويؤكد لنا ثيرافراسطس أن سقراط كان كلمبذأ في مدرسة أرخيلاوس اللذي خلف انكساغورس في أثينا ولاشك أن سقراط أعجب أيما اعجاب يقول انكساغورس ان العقل هو علة النظام والقانون في العالم. فدعاه ذلك الى التخلي عن الأبحاث الكونية والاتجاه الى البحث في الانسان. وإذا كان قد ورد غلى لسان سقراط في محاورة والدفاع، ولكن الحقيقة، ايها الأثينون، هي أنه لا شأن في بالنظريات الفيزيائية ه (والدفاع، 14) فقصير ذلك أنه حين تفوه بهذه العبارة كان قد ترك الأبحاث الفيزيائية منذ زمان بعيد جداً.

ويذكر أيضاً، في أمر أنصراف سقراط عن النظر في الطبيعة الى النظر في الانسان، ان ذلك كان تحت تأثير وحي دلف. اذير وى أن خير وفون Chaerophon احد تلاميذ سقراط، سأل الوحي في معدد لف: هل يوجد بين الأحياء من هو أحكم من سقراط، وكان جواب الوحي: ولاء. فيقال ان هذا دعا سقراط إلى الاعتقاد انه احكم الناس، لأنه اعترف بجهله ثم تبين له أن مهمته هي البحث عن الحقيقة اليقينية، والحكمة الصحيحة ودعوة الناس الى ذلك (والدفاع، ٢٠ وما يتلوه).

ذلك هو ما ذكره أفلاطون في محاورة والدفاع، ويحتمل أن تكون الحادثة صحيحة ، لأن هذه المحاورة بالذات وهي في الدفاع عن صقراط بعد الحكم عليه بتجرع السم ـ تحتوي أكثر عن سائر محاورات افلاطون على حظ كبير من الحقيقة التاريخية .

وتزوج سقراط من امرأة تدعى اكسانتيب عمرسة، وما وأخبارها تصوّرها امرأة سليطة اللسان جافة الطبع شرسة، وما اكثر النوادر عن سوء معاملتها لزوجها! ومن المحتمل أن يكون زواج سقراط منها قد تم في ابان السنوات العشر الأولى من حرب المبوبونيز (بين أثينا واسبرطة واستمرت من سنة ٤٣١ الى سنة ٤٠٤ ق. م.). وفي هذه الحرب أبل سقراط بلاءاً عظياً وأبدى شجاعة وتجلد أنادرين في حصار بوتديا سنة ٤٣١ / ٤٣٥ . كذلك اشترك في الحرب بين أثينا وأهل بوتديا سنة ٤٣٤ وفيها انهزم الاثينيون. وحضر الحرب خارج أمفيبولس سنة ٤٢٢ .

## ٢ ـ مصادر معرفتنا بسفراط:

هناك مشكلة عويصة تتعلق بمصادر معرفتنا بسقراط، لأنهلم

- J. Guiton: Le temps et l'eternite chez Plotin et St . Augustin, Paris, 1933.

### سقسراط

#### Socrates

فيلسوف يوناني.

1-حياته: ولدحوالي سنة ٤٧٠ ق. م. في ألينا، وكان أبوه سوفر ونسقوس Sophroniscus وأمه فيناريت Phaenarcte، وهي من قبيلة أنطوجند ومن ديم Deme الريكه Alopecae وكان أبوه حجاراً فيها تروي بعض الأخبار (ذيوجانس اللاثرسي) أو نحاتاً. وقد نسب الى سقراط انه نحت مجموعة من الحسان Graces على الاكروبول، لكن يبدو أن صانعها كان أسبق من سقراط. وعلى كل حال فإن من الثابت انه لم يكن من أسرة فقيرة جداً، بدليل انه كان هو پليتاً تام التسليح وهو أمريقتضي أن يكون المرء على قدر من الثراء. أما أمه فيناريت فكانت قابلة (مؤلدة) كها تشير الى ذلك عاورة وثيتاتوس، لأفلاطون (159 أ).

وأمضى سقراط الشطر الأول من حياته في عهد كان من أزهر عهود أثينا، فإن اليونانيين كانواقد هزموا الفرس في معركة بلاتيا في سنة ٤٧٩ وكان المؤلف المسرحي العظيم اسخيلوس قد أصدر مسرحيته والفرس، Persae في سنة ٤٧٧، أما سوفقليس ويوريفيدس فكانا لا يزالان طفلين. وكانت أثينا قد صارت دولة بحرية قوية.

وفي محاورة والمأدبة، لأفلاطون (٢١٥ ب ٣ وما يليه) يقول القبيادس عن سقراط ان هيئته كهيئة الساتير Satyr أوسيلانوس، وأرسطوفان يقول ان سقراط كان يكردح وهويشي، مثل طيرالماء، ويدير عينيه (والسحب، ٣٦٦). لكنه كان شديد الأسر قوي البنية يمشي حافي القدمين صيفاً وشتاء، وحتى في حملات الشتاء. وكان يلبس نفس الثباب صيفاً وشتاء. وكان في غالب أمره مقلاً في الطعام والشراب، لكنه كان أحياناً يفرط في الشراب دون أن يتأثر.

وكان يراوده هاتف على شكل صوت باطن ينبهه الى الطريق الذي ينبغي عليه أن يسلكه في بعض الأمور الخطيرة التي تعرض له في حياته. وهذا الصوت وهوما عرف باسم دجني سقراطه كان صوت نهي في أغلب الأحوال. وكان لا يأتيه إلا في الأحوال الخطيرة جداً في حياته، فأتاه في أثناء محاكمته، وأتاه في مطلع حياته، فنهاه

يؤلف كتاباً ولا ترك أثراً مكتوباً: فأن لنا أن نعرف مذهبه؟ ان مصادر معرفتنا بمذهبه ثلاثة (أ) اكسينوفون في كتابيه «الذكريات» Memorabilia ووالمادية» symposium (ب) أفلاطون في كل محاوراته، خصوصاً القسم منها الذي يدعى «المحاورات السقراطية»، أي التي تجعل من سقراط وآرائه وأخباره المحور الرئيسي للحوار، (ج) أرسطوفها أورده من أخبار عن سقراط ومذهبه. وقد يضاف الى ذلك ومسرحية السحب» لأرسطوفانس مع اخذها بكثير جداً من التحفظ والاحتياط.

لكن الصورة التي يقدمها كل مصدر من هذه المصادر الثلاثة: اكسينوفون ، وأفلاطون، وأرسطو، متباينة جداً عن الاخرى. فاكسينوفون يصور سقراط انساناً يدعو الى الاصلاح الاخلاقي وتحسين اخلاق المواطنين، وانه لم يشتغل بالنظر الفلسفي العالي، وبالجملة فإن سقراط كها صوره اكسينوفون هو بجرد معلم أخلاق عادي.

أما أفلاطون فيصور سقراط فيلسوفاً مستغرقاً في الأنظار الميتافيزيقية العالية ، دون أن يتبصر بأمور الحياة العادية ، وأنه وضع الأساس لمذهب فلسفى كامل، مركزه نظرية المثل (الصور).

أما أرسطوفيصور سقراط مؤسساً لتيار جديد في الفلسفة ، وليس مجرد واعظ شعبي ورجل اخلاق كهاصوره اكسينوفون . لكن أرسطوينكر أيضاً تصوير أفلاطون له وما ينسبه اليه من مذاهب وآراء ، خصوصاً نظرية المثل (الصور) .

ولا شك في أن الصورة التي قدمها اكسينوفون تسم بالتفريط والتهوين المفرط من شأن سقراط لسبين: الأول أن بضاعته من فهم الفلسفة كانت قليلة، والثاني أنه كان يريد الدفاع عن أستاذه لبيان أنه لم يكن يستحق الحكم عليه بالموت. لكنه من أجل هذا حطمن قدره الى أدن درجة. وإلا فلو كان سقراط هو هذا الذي صوره اكسينوفون، فهل كان من المعقول أن يتعلق به عقول عظيمة مثل أفلاطون، واقليدس الميغاري وسائر التلاميذ المعتازين؟!

لكن الصورة التي قدمها أفلاطون هي الأخرى مبالغ فيها جداً. وإلافأين مذهب أفلاطون إن كان ما وردعلى لسان سقراط في ومحاورات، أفلاطون كان فعلاً وحقاً آراء سقراط؟

لهذا رأى المؤرخون المحدثون ألا يأخذوا من الكلام المنسوب الى سقراط في محاورات أفلاطون إلا القليل مما ورد في المحاورات الأولى المسماة بالسقراطية وخصوصاً محاورة «الدفاع»

وداقريطون، وقليل محاورد في دفيدون، وما عدا ذلك فهو مذهب أفلاطون قبل على لسان سقراط.

وحسبنا هذا القدر من الكلام في هذه المشكلة، ونحيل القارى، الى كتابنا وافلاطون، (ص ٢١-٢٥) لمزيد من البحث.

## ٣ ـ نقطة البدء في فلسفة سقراط:

كان المبدأ الرئيسي في فلسفة سقراط هو البحث عن المعرفة ، لأنه كان يرى أن المعرفة لا يمكن أن تقوم على أساس صحيح إلا بعد دراسة طرق الوصول الى المعرفة . ثم ان الأخلاق نفسها لا يمكن أن تقوم إذا لم تسبق بالعلم ، لأن الفضيلة تقوم على العلم .

وسقراط حين بدأ من هذا المبدأ قد غيرٌ وجهة نظر الفلاسفة لأنه وجه نظر الفلسفة الى معرفة الماهيات أو المدركات، بدلاً من ترجهها الى معرفة الموضوعات الخارجية.

ثم ان سقراط جعل العمل والنظر شيئاً واحداً أو على الأقل لم يفصل بينها اذالعمل يقوم على أساس المعرفة الحقيقية فإنه لم يقل أن وجود الماهيات هو الوجود الحقيقي، كهاسيؤ كد افلاطون. انما هو اقتصر فقط على اعلان هذا المبدأ، ألا وهو أن المعرفة الحقيقية هي معرفة الماهيات.

## ٤ ـ طريقة التوليد:

والطريقة التي سلكها سقراط في تحصيل الماهيات هي الحوار مع الآخرين لاستخراج ما في اذهانهم من مفهومات عن الأمور، خصوصاً عن الأمور الأخلاقية. وهي طريقة يقول سقراط انه تلقنها من أمه التي كانت كما قلنا قابلة (داية). والداية لبس فقط تستخرج الأولاد من أرحام أمهاتهم، بل وأيضاً تحكم هل الوليد حي أو قابل للحياة، أو على العكس ولدميتاً. وسقراط هو الأخر يستخرج المعاني من عقول الناس ويحكم عليها بالصحة أو البطلان. ولذا قال أرسطو اننا ندين لسقراط بشيئين، الأول تمريف المعاني تعريفاً جامعاً مانعاً، والثاني: عملية الاستقراء الذي يستخلص الماهيات بواسطة المقارنة بين الأمثلة والشواهد المعطاة.

وفي سبيل اجراء الحوارمع من يحاوره كان سقراط يعلن أنه لا يعرف شيئاً، وأنه يريد أن يتعلم عمن يحاوره ويأخذ في فحص ما يدلي به محاوره ويكشف زيفه أو قصوره. ولكنه لم يكن يهدف من هذا الى افحام الخصم كها كان يفعل السوفسطائيون، بل كان يريد الوصول الى تحديد دقيق للمفهومات والمعاني.

ولنضرب مثالًا على ذلك ما ورد في المقالات الأولى من

عاورة والسياسة و المعروف خطأ باسم الجمهورية ، حين يلتقي سقراط بثراسيمافوس الذي يدّعي معرفة معنى العدل. فلما يأخذ في تعريفه يجادل سقراط في صحة التعريف ويتصل الحوار بينهما بحيث ينتهي كلاهما الى انهما معاً لا يعرفان المعنى الدقيق والتعريف الصحيح للعدل.

وهذا النهج هو الديالكتيك ، أي الجدل والحوار المنهجي المنظم الهادف الى اخضاع المعاني ووضع الحدود (التعريفات) وهو في مقابل الطريقة السوفسطائية التي تملي الرأي وتفرض المعرفة - كها يتوهمها السوفسطائيون. وميزة النهج الديالكتيكي ، هذا أنه لا يفرض رأياً ، بل ينشد الحقيقة من خلال تبادل الحوار مع الأخرين . ان الحقيقة ليست عقيدة ثابتة مقررة من قبل ، بل هي وليدة تبادل الأفكار ، والنقد الذاتي ، والتصحيح المتبادل بين المتحاورين .

## ٥ - التهكم السقراطي:

ولماكان سقراط حين ببدأ الكلام يصرّح بأنه جاهل ويريد أن يتعلم من محاوره، لكن مجرى الحوارية ذن على العكس من ذلك بأن سقراط اعلم من محاوره - فقد كان أسلوبه هذا في الحوار يبدو للمحاور كيا لو كان سقراط يريد أن يسخر منه بهذه الطريقة غير المباشرة . وهذا هو ما عرف باسم التهكم السقراطي L'ironie لقد كان سقراط بهذا الحوار، يكشف لمحاوره عن جهل هذا الأخير على الرغم من أنه يدعي في بداية الأمر أنه من أهل الاختصاص والعلم بالموضوع الذي يدور حوله الحوار . ولما كان الناس يكرهون أن يوصفوا بالجهل أو أن يكشف لهم الأخرون الناس يكرهون أن يوصفوا بالجهل أو أن يكشف لهم الأخرون وعداوتهم ، وخصوصاً السوفسطائيون الذين كانوا يتكسبون من ادعاء العلم ، والسياسيون لأنهم بطبعهم ادعياء في العلم وفي غير العلم .

## **٦**ـ الأخلاق:

بحث سقراط في الأخلاق بحثاً عاماً، بمعنى انه نظر الى الأخلاق من الناحية الصورية، فوضع المبدأ الرئيسي الذي تقوم عليه، وبعد ذلك لم يعن أو لم يستطع أن بين الفضائل المختلفة أو جزئيات الأخلاق. وهذا المبدأ هو قول سقراط أن انفضيلة هي العلم، وانه بغير العلم لا يتم العمل، وحيث يوجد العلم يوجد العمل، فاثبت القضية الأولى وهي أنه لا عمل بدون علم بأن قال ان الانسان لا يستطيع ان يصل الى الغاية التي ينبغي الوصول اليها إلا إذا كان عالم بالوسائل التي تؤدي الى هذه الغاية. فتحقيق الغاية الذرائي العمل عقتضي أولاً معرفة الوسائل التي تؤدي إلى هذه العالم الذي العمل عقتضي أولاً معرفة الوسائل التي تؤدي إلى هذه العالم التي تؤدي إلى هذه العالم التي تؤدي إلى هذا

التحقيق، أي أن العمل يقتضى العلم مقدماً.

وأثبت الثانية وهي أنه حيث يوجد علم يوجد قطعاً عمل بأن قال أن الانسان لا يمكن أن يفعل الشر وهو عالم بأنه يفعل الشر ، وان الانسان ليس شريراً بطبعه ، واغا الشر ، مصدره الجهل ، ولهذا فإن الانسان اذا علم بأن هذا الشيء نافع له ومفيد ، فإنه لا بد أن يعمله ولا يؤجله . وهذا العلم فوق كل الشهوات والاهواء التي يمكن أن تصطر عمعه . ومعنى هذا أنه متى يوجد العلم يوجد العمل قطعاً . وهكذا اثبت سقراط المبدأ الرئيسي الذي يجب أن تقوم عليه الاخلاق .

بل ان ابعد الفضائل، في الظاهر، عن ان تكون مرتكزة على العلم، وهي فضيلة الشجاعة، هي أيضاً تقوم على العلم. فإن أشجع الناس هو من يعرف ماهية الخطر الذي هو مقدم عليه، ويعرف ما هي الوسائل التي تؤدي الى در، هذا الخطر. واذن ففضيلة الشجاعة تقتضي العلم هي الأخرى.

وما دام مرجع الفضائل الى العلم، فمن المكن أن نقول بوجه عام ان كل فضيلة علم: فالتقوى، مثلاً، هي العلم بما يجب على الانسان نحوالله، والعدالة هي العلم بما يجب على الانسان نحو الآخرين، وضبط النفس هو العلم بما يجب على الانسان نحو نفسه وهكذا باستمرار، نجد أن كل فضيلة هي علم. ولهذا كانت الفضيلة واحدة.

فاذا انتقلنا من هذا المبدأ العام الصوري وهو أن الفضيلة علم الى بيان ماهية هذا العلم، وجدنا سقراط بجيب اجابة عامة أيضاً صورية فيقول ان الفضيلة هي الخير. لكن ما الحيرفي نظره؟ الخير هو ماهية الشيء بوصفه غاية، وفعل الخير هو تحقيق ماهية الشيء كما هي في طبيعة الشيء، ولم يزد سقراط الامر تحديداً.

ومع ذلك يمكن بيان بعض تفاصيل هذه الأخلاق:

أـفسقراط يطلب الى الفردكغاية له في الحياة أن يكون مكتفياً بذاته، والا يكون عبداً لشيء آخر.

ب لكن ليس معنى هذا أن ينعكف الانسان على نفسه وينصرف عن الآخرين ويستقل بذاته استقلالاً تاماً، بل لا بدله أن يسعى كي يكون على اتصال بالآخرين وهذا الاتصال هو الصداقة. والصداقة كانت أمراً ضرورياً بالنسبة الى سقراط تبعاً لنظريته في العلم، لأنه مادام يقول ان العلم يتم عن طريق الحوار، أي باجتماع الناس للحوار، فهو يتم اذن بالصداقة. وهذه الصداقة تستلزم الحب، وهذا الحب كها تصوره سقراط يجب أن

يكون الحب المتبادل المشترك، ومعناه الرغبة في نفع الأخرين والانتفاع بما يقدمونه .

جــكذلك كان سقراط يطالب كل انسان بأن يؤ دي واجبه نحو وطنه ونحو الدولة . ومن هنا دعا الى اطاعة القوانين بوصفها المقياس للفضيلة . وعليه أن يشترك في كل ما تطلبه الدولة منه .

### ٧ ـ الدين:

كان سقراط يؤمن بآلهة اليونانين، فكان اذن مشركاً. وينسب الى هؤ لاء الآلهة: العناية؛ لأنه يرى في الوحي دليلاً على العناية الإلهية، وهو كان يؤمن بالوحي، كها آمن بالدين الشعبي. إلا أنه، مع ذلك، كان عيل الى جعل إله فوق الآلهة كلها، واليونانيون بعامة كانوا يفعلون ذلك فوضعوا زيوس فوق مرتبة سائر الآلهة. كذلك قال سقراط بأن ثمة صانعاً ومدبراً فوق سائر الآلهة، وان بقية الألهة هم أدوات يستعين بها في صنم الوجود.

### ٨ ـ نهاية سقراط:

استمر سقراط يعلم في أثينا حتى إذا ما أوفى عام ٣٩٩ جاء بعض اعدائه فاتهموه بأنه ينكر الالحة الشعبية أولاً، وأنه يفسد عقول الشباب ثانياً. وكان على رأس من وجهوا هذه التهم الى سقراط رجل يدعى مليتوس وانضم اليه آخرون فقدم سقراط الى المحاكمة، وحكم عليه بتجرع السم فتوفي بهذه الوسيلة، وهي تجرع سم الشوكران.

وتلاميذ سقراطيؤ كدون ان الدافع الذي دفع مليتوس الى توجيه الاتهام وتحريض غيره على مشاركته في هذا، هو دافع شخصي، كها يؤكدون أن مليتوس هذا هو الذي دفع الشاعر الكوميدي أرسطوفانس إلى اتمام مسرحية «السحب» التي فيها تجريح بالغ لسقراط. وأماثاني رجل بعدمليتوس فهو أنيتوس وكان على صلة بالسوفسطائيين وهم خصوم سقراط الألداء لأنه سخر منهم ومن مهنتهم.

ويبدوأن دفاع تلاميذ سقراط هناغ برصحيح ، لان مليتوس كان شاباً حين مثلت رواية والسحب الأرسطو فانس ، فلا يمكن أن يكون هو الذي دفع أرسطوفانس الى إتمامها . كذلك ليس من المعقول أن يكون السوفسطائيون هم الذين دفعوا أنيتوس ، المدعي الشاني ، الى اتهام سقراط لأن السوفسطائيين لاقوا في ذلك الوقت عداء شديداً من عامة الناس ، وكانوا هم مع سقراط في خندق واحد ، ان صحّ هذا التعير .

وانما الرأي الراجع في سبب هذا الاتهام لسقراط أنه جلب على نفسه عداوة عامة القوم، لمادأب عليه من ببانه لجهلهم. وليس أشد أثراً في اثارة حفيظة الانسان من أن يتهم بالجهل. يضاف الى هذا سبب سياسي هو العلاقة القوية بين سقراط وبين القبيادس الذي صار ديكتاتوراً وكذلك علاقته بأقريطيا الذي اخضع أثينا لحكم الديماجوجية اي حكم العامة. والسبب الثالث هو ما اشاعه أرسطوفانس وابرزه في مسرحية والسحب، من أن سقراط لم يكن يؤمن بالعقائد الشعبية.

## مسراجسيع

- T.Deman:LeTémoignage d'Aristote sur Socrate.Paris, 1942.
- -O. Gigon: Sokrates, sein Bild in Dichtung und Geschichte, Bern. 1947.
- N. Gulley: The philosophy of Socrates. London, New York, 1968.
- W. K. C. Guthrie: A history of Greek philosophy. The Fifth Century enlightenment. vol. IV, Cambridge, 1969.
- -J. Humbert: Socrate et les petits socratiques. Paris, 1967.
- -Galhaes Vilhena: Le problème de Socrate. Paris, 1952.
- Galhaes Vilhena: Socrate et la légende platonicienne.
   Paris, 1952.
- A. E. Taylor: Varia Socratica. Oxford, 1911.
- A. E. Taylor: Socrates. London, 1935
- وفي العربية راجع كتابنا: «افلاطون (ط ١ سنة ١٩٤٣، ط ٥ سنة ١٩٧٩) وفيه ذكر المراجع الأقدم.

## سنبلقيــوس

### **Simplicius**

من كبار شراح أرسطو، لكن اتجاهه الفلسفي كان أفلاطونيا محدثاً.

من قليقية (في آسيا الصغيري)، عاش في القرن

الأفلاطونية المحدثة في مسألة والشرة وكان أفلوطين تعرض هذه المشكلة في والتساعات، ، لكن يبدو أن سنبلقيوس أقرب الى رأي ابرقلس في هذا الموضوع(Enchiridion, 69 - 81 الرأي فيها يلى:

أـ الصورة تخفق في السيطرة على الهيولي تمامأ

ب-الهيولي عديمةالصفات.

جـ ـ الشر أمر ظاهري فقط، لأنه في اطار الكل ليس بشيء.

د علة الشر هي النفس.

هـ ـ الله لا يفعل الشر أبدأ.

وفي هـذا الرأي مـزيج من الأفكـار الأفلاطـونيـة والرواقية.

### نشبرات مؤلفساته

- H. Diels ed: Simplicius in physicorum Libros, 1 = IV, in Commentaria in a Aristotelem Graeca, vol. X1.
   Berlin 1882.
- H. Diels ed.:Simplicius in physicorum Libros, V. VIII- in Com. Arist vol. X, Berlin 1895.
- F. Dubner: Commentarius in Epicteti Enchiridion, in Theophrasti characteres. Paris. 1877.
- J.L. Heiberg: Simplicius in De Caelo, in Arist.
   Comm. Gr. Vol. VII. Berlin, 1894.

## مسراجسع

- M. Jammer: Concepts of Space. Cambridge, Massach, 1954.
- -K. Praechter, art. in Pauly-Wissowas Realencyclopādie,
- S. Sambursky: Physical world of late antiquity. London, 1962.

السادس الميلادي ودرس في الاسكندرية على يدي أمونيوس Ammonius. وفي اثينا على يدي دمسقيوس Damascius. وبعد اغلاق مدرسة اثينا في سنة ٢٩٥ بأمر من يوستنيان، ارتحل سنبلقيوس مع دمسقيوس وغيره إلى بلاط كسرى في فارس بعد اغلاق مدرسة اثينا بعد عام أو عامين. ولما عاد سنبلقيوس ، لم يستطع القيام بالتدريس باعتباره وثنياً.

وقد قام سنبلقيوس بشرح بعض مؤلفات أرسطو ، شرحاً أولج فيه معلومات جيدة مفيدة عن الفلسفة اليونانية، قبل سقراط، بما جعله مصدراً مهيًا من مصادر معرفتنا بهذه الفلسفة. وقد بقي لنا من شروحه على أرسطو ما يل:

- ۱ ـ شرح على «المقولات».
- ٢ دشرح على والسماع الطبيعي ٥٠
  - ٣ ـ شرح على «في السهاء».
  - ٤ ـ شرح على «في النفس».

وقد ترجم بعض شروحه الى العربية، راجع تفصيل لا Transmission de la philosophie ذلك في كتابنا: grecque an monde arabe. Paris, Vrin, 1968

وفي ثنايا شروحه هذه يعرض بعض آرائه أو على الأقل الاتجاه الذي يميل البه. ويتبين من شرحه على افي السياء ، اعتناقه للافلاطونية المحدثة كها كانت تدرس في مدرسة اثينا في القرن الخامس، ونراه متأثراً خصوصاً بأياميليخوس (راجع شرحه على افي السياء، ص ٩٣ - ٩٤ نشرة هيبرج). وهو يؤكد الأقانيم الثلاثة التي قال بها أفلوطين ، ويبرز تميزها أكثر مما يبرز وحدتها. وشرحه على كتاب افي النفس، يقوم على شرح أيامبليخوس لهذا الكتاب.

ومن الأمور التي اخذ سنبلقيوس على عاتقه القيام بها التوفيق بين أرسطو وافلاطون، وهو بهذا يواصل عمل أستاذه أمونيوس الذي كتب رسالة مفردة في التوفيق بين أضلاطون وأرسطو، ترجمت الى العربية وعليها اعتمد الفارابي في رسالته: «الجمع بين رأسي الحكيمين».

وبمناسبة عبارة (رقم ۲۷) وردت في «متن » الكتاتوس، الفيلسوف الرواقي، عرض سنبلقيوس مذهب

## سنتايسانسا

### George Santayana

فيلسوف وشاعر وناثر عتاز، اسباني المولد، اميركي التربية. ولد في مدريد لابوين اسبانيين بتاريخ ١٦ ديسمبر سنة ١٨٦٣ ولم يتخل مطلقاً عن جنسيته الأسبانية طوال حياته. وعلى الرغم من أنه فاتن الأسلوب في اللغة الانكليزية ، فإنه لم يبدأ تعلم اللغة الانكليزية إلا وهو في سن التاسعة حين لحق بوالدته في بوسطن سنة ١٨٧٢ وعاش سنتايانا في نيوانجلند (شرقى اميركا) طوال اربعين سنة بعد ذلك. ودرس في كلية هارفرد وتخرج منها بتقدير متاز في سنة ١٨٨٦ وسافر بعد ذلك الى المانيا فأقام بها عامين، عاد بعدهما الى هارفرد للحصول على الدكتوراه، فحصل منها على الدكتوراه في الفلسفة برسالة عن ورودلف لونسه، Rudolf Lotze وفي أثر ذلك عينًا في هيئة التدريس في هارفرد واستمر في هذا المنصب حتى سنة ١٩١٧، حين ورث ميراثاً بسيطاً كفل له المعاش فاستقال من هارفود. ثم عاش في انجلتره، عدة سنوات وأقام فترة في باريس، وفي ايطاليا، وفي بلاد الشرق. وكان أستاذه في هارفرد الذي حضّر معه الدكتوراه هو وليم جيمس. ولما عينٌ في هارفرد كان هو ووليم جيمس وجوسيا رويس Royce ثالوثاً لامعاً في الفلسفة بين الجامعات الأميركية كلها.

وقد كتب ترجمة ذاتية نشرها بعنوان: «أشخاص وأماكن: Persons and places في ثلاثة مجلدات ظهرت في السنوات ١٩٤٤، ١٩٤٥، ١٩٥٣.

وتوفي سنتايانا في ٢٦ سبتمبر سنة ١٩٥٧، قبيـل بلوغه التاسعة والثمانين بأشهر قليلة في روما، ودفن في القسم المخصص للأسبان في مقبرة روما بناء على وصيته.

#### فلسيفته

### أ عالك الوجود:

كان سنتايانا واقعياً تجريبياً، ولكن من نوع خاص لأن واقعيته مشوبة بمثالية متعالية قوية. ولهذا ينعت بأنه وواقعي نقدي، A critical realist.

يشاهد سنتايانا هوة عميقة بين العقل بأفكاره، وبين العالم وأشيائه. ويقرّ بأنه عاجز عن سد هذه الفجوة، ولهذا

لا يمكن \_ منطقياً \_ الافلات من الشك. ولكن المنطق ليس كل شيء، ذلك لأن كل فكرة يتصورها العقل ترتبط بدافع جسماني، وهناك أمور لا بد لنا \_ بوصفنا حيوانات \_ ان نؤمن بها. وهذا الايمان يسميه سنتايانا باسم والايمان الحيواني، animal faith، وهو الأصل في اعتقاداتنا المتعلقة بالوجود لكن الهوة لا تزال ماثلة ولا يحق لنا أن نتغافل عنها. ولقد تغافل عنها أفلاطون، وقال بأن الوجود الحق هو وجود الصور (المثل)، وديكارت تغافل عنها وأكد معقولية العالم المادي. وهيجل تغافل عنها وأكد الى المنطق العقلي. وهذه التغافلات، أو الأخطاء، هي مصدر ما يسميه سنتايانا باسم والمتافيزيقاء.

ان الشعور (الوعي) يدرك وجود عالم من الخصائص والطبائع مثل الحمرة، المثلثية، قانون الجاذبية ـ من ناحية، وهذه يسميها سنتايانا باسم :الماهيات essences. ومن ناحية اخرى يدرك موضوعاً substratum لها تجري عليه كل هذه الماهيات ، وهو المادة.

ولكن سنتايانا يقرر أن المادة والماهية لا يستنفدان كل الموجودات بل يوجد أيضاً الحق والروح. ولهذا فإن عالمك الوجود realms of being أربع: الماهية، المادة، الحقيقة، والروح. ولكن هذه الممالك الأربع تؤلف في الحقيقة وحدة، انها ومجرد مقولات موجزة لمنطق قصد بها الى وصف عملية ديناميكية طبيعية واحدة، فلنأخذ في بيان هذه الممالك الأربع:

### ١ ـ علكة المامية:

يقصد سنتايانا بالماهية خصائص الشيء بعامة. لكن الى جانب الماهيات المتحققة، يوجد ما لا نهاية له من الخصائص غير المتحققة بالفعل. وكل واحدة منها مفردة، عينة concrete عينة concrete ، ومستقلة استقلالاً مطلقاً عن غيرها من الماهيات. فهي اذن لا تندرج بعضها في بعض مثل الأنواع والأجناس. ولهذا يجب ألا ننظر إلى علكة الماهيات على أنها تكون بناء هرمياً تتوقف درجاته بعضها على بعض؛ وليس يسودها ولوغوس، يسري فيها جمعاً كما في الصور الأفلاطونية وما شاكلها. ذلك أنه لا يوجد وعقل سرمدي، لا في الساء ولا على الأرض.

#### ٢ \_ علكة المادة:

والمادة تمثل الطرف المقابل للماهية. ونحن لا نعرف حقيقة المادة، وحين نتكلم عنها ينبغى أن نميز بينها وبين

فكرة تقليدية لدينا عنها، \_ مثل فكرة أرسطو أو ديكارت أو ديمقريطس أو الفيزيائين المحدثين. أما سنتايانا فيرى أن المادة هي «سيّال الوجوده flux of existence المادة، وبعد ذلك خاصية محددة، بل تتخذ أولاً هذه الماهية، وبعد ذلك ماهية أخرى، وهكذا. ونحن لا ندركها مباشرة ولا بالاستدلال، بل بنوع من «التأمل المتعالي». من ذلك النوع الذي أشار اليه امانويل كنت، بمعنى أنه كيا نجعل التجربة معقولة يجب علينا افتراض مادة لجعل الماهية موجودة بالفعل ونستخلص بعد ذلك صفات المادة وهي أنها تبغى ولا تفنى، وتبقى كميتها كيا هي، وأن كل حالة من احوالها تتحدد بالحالة السابقة عليها. أن المادة سيال في تغير مستمر، متخذاً هذه الماهية، ثم نابذاً إياها وقابلاً

### ٣ علكة الحقيقة:

وكلم ارتدت المادة ثوب ماهية، أوجدت وحقيقة، وعن هذه تتكون عملكة الحقيقة. والحقيقة لا تنتسب الى العالم المادي وينبغي ألا يخلط بينها وبين الأحداث، بل الحقيقة تنتسب الى عملكة الماهية، وتؤلف قطاعاً منها. ولهذا فإنه في بداية الأمر لم يفرد للحقيقة عملكة خاصة بها وإنما الذي دعاه الى فصلها عملكة قائمة بذاتها هو ضرورة التمييز بين التحديدات المنطقية للماهيات وتحديداتها المادة.

ونظرة سنتايانا الى الحقيقة هي نظرة الادراك العام مستقلة common sense فهو يقرر أن وقائع (حقائق) العالم مستقلة عن آرائنا الذاتية. والماهية المتحققة بالفعل هي دحقيقة وعلكة الحقيقة مطلقة وسرمدية، وتشمل كل تفصيلات العالم وتعلق بكل حادث. ان الحقيقة ليست فكرة أو رأياً، وإن كان هدان يشاركان في الحقيقة بمقدار ما يناظران أموراً في الواقع، ولما كانت الحقيقة مرتبطة بواقع، فإنه لا يوجد حقائق منطقية، عضة. وفذا فإن الرياضيات وهي تتناول فقط العلاقات بين الماهيات ، هي ملزمة شكلا تطبق الرياضيات على عالم الوجود فإنها تدرج ضمن الحقائق.

# ٤ ـ ملكوت الروح:

المقصود بالروح عنده هو العقل أو الشعور. وهو يرى أن النفس مجرد تعبير مجازي trope عن المادة. انها

تنظم سلوك الجهاز العضوي في الجسم الانساني، وفقاً لمبادىء الميكانيكا. وارتباط الروح بالنفس psyche يؤمن، في المفام الأول، دوافع الجسم واشباعاته وعدم اشباعاته. لكن للروح تلقائية خاصة بها تجعلها تتجاوز الحاضر متطلعة الى المستقبل. والروح spirit هي الوعي الطبيعي لدى الحيوان، الذي يكشف له عن ذاته. وانها ليست شيئاً أو جوهراً، انهامعطى، أنها حالة تعرضها المادة في بعض الظروف. كها أن الروح ليست قوة power بأي معنى من تؤثر في عمليات الجسم بأي حال من الإحوال. أنها فقط بجرد ملاحظة الجسم لنفسه ولتركيبه، وللدوافع والقوى الطبيعية فيه. وبالجملة الروح هي مجرد وعي، أما الجسم فهو وحده الفعال ذو القوة والنفوذه.

# ب حياة العقل أو فلسفة التاريخ:

وفي كتابه هحياة العقل المقدم لنا سنتايانا فلسفة في التاريخ تقوم على تفسير ماضي الانسان على ضوه تطوره المثالي. ذلك أن حياة العقل، وهي التي تعطي للتاريخ معناه، هي الوحدة المعطاة للوجود بواسطة عقل يجب الخير. وباستعمال الانسان لعقله يميز بين الروح والمادة، ويصل الى فهم حاجاته وكيف يشبعها. والغريزة، التي تجلت أولا في الدوافع الحيوانية فقط، تتخذ معبراً مثالياً تقود الانسان الى خدمة المجتمع وعبادة الله. وتبلغ حياة العقل ذروتها في الفن ـ وهو يقوم في فرض أشكال وصور على المعل العلوم وهي تمتحن مطالب العقل بمعبار الواقع.

وفلسفة التاريخ عند سنتايانا لا تنضمن أي فكرة عن عناية إلهية أو خلاص للبشرية بل هي مجرد تفسير للماضي على ضوءالتطور المثالي للانسان. وفيها يحاول أن يحد تفسيرأ علمياً لاحداث التاريخ. صحيح أن الناس مجاولون أن يجدوا للتاريخ معنى واتجاها معيناً، لكن الحقيقة المحاولة لها فائدتها مع ذلك، وهي أن تتعرف ماذا يؤمل الناس من مجرى الأحداث وما هي الأغراض التي يتمنون أن تكون للتاريخ. وتبعاً لذلك يمكن من تدريس التاريخ الذي جرى فعلا أن نعرف الى أي مدى حقق الانسان أهدافه، وماذا بقي عليه أن يفعله ابتغاء تحقيق هذه الأهداف الماقية.

والموضوع الذى يتخذه سنتايانا معياراً لامتحان معنى التاريخ هو تطور العقل الانساني، أو على حد تعبيره نشأة العقل ونموه. والعقل، عنده، نشأ في مرحلة متأخرة من التطور؛ وفي مرحلته الأولى لم يكن العقل إلا الغريزة، ثم أصبحت الغريزة على وعي بأغراضها ومتصورة لأحوالها ذلك ان الحياة كانت قد حلت في المعامل المنظمة للطبيعة أعسر مشكلة، وهي مشكلة حياة الجسم، ولم تترك لطفلها الغريب ـ العقل ـ شيئاً يعمله غير أن يتسلى بالصور التي تتراءي في العقل بينها الجسم يستمر في أداء وظيفته. وانما يسمى العقل عقلاً بمعنى الكلمة بعد أن يميز بين هذه الصور وبين الموضوعات، ويدرك كيف يجرى عمل الجهاز العضوي. عندثذِ يبدأ العقل في القيام بدوره. فبينها الغريزة تعتمد على الأمور الحاضرة، يستطيع العقل أن يدعو الأفكار من بعيد، وأن يقترح تسهيلات في العمل ويوازن بين مختلف الاحتمالات. صحيح ان الكثير من اقتراحات العقل، الصادرة عنه بحسن نية، يؤدي الى الدمار، لكن احياناً يقدم نصائح ثمينة تتحول الى عادات وأعراف. و عن هذا الطريق تصبح للعقل حياته الخاصة به.

وبهذا المعنى يكون العقل خادماً للارادة أو المصلحة. ويستقرىء سنتايانا حياة العقل خلال خمس مراحل، يسير عليها تقسيم كتابه هذا: وحياة العقل.

## ١- العقل في الادراك العام:

في هذه المرحلة يتعلم العقبل الانساني كيف يميّز الطبيعة الثابتة القابلة للتنبؤ بها، فيدرك فيها الانتظام والنظام regularity and order ويلاحظ ما يتكرر وما هنالك من عادات.

## ٢ ـ العقل في المجتمع:

والعقل في المجتمع يتابع مجرى ارتباطات الانسان ابتداء من حب رجل لامرأة، مروراً بخيالات رجل ذواقة، وانتهاء بعبادة القديسين. والغريزة التي تربط بين الجنسين، وتصل ما بين الآباء والأبناء، وتنتزع المتوحدين من عزلتهم ليتجمعوا في شعوب وقبائل ومدن ـ هذه الغريزة اذا استنارت انخذت بعداً جديداً وولدت الحب والاخلاص والايمان. وعلامة الحب أنه يجمع بين الدوافع والتصور ومن أحب حباً صادقاً لن يكون في أذنه وقر عن سماع صوت العقل.

## ٣ العقل في الدين:

يرى سنتايانا أن الدين محطة وسطى على الطريق بين الحيال غير المسؤول وبين الحقيقة الحقة. وليس لنا - في نظره - أن ننبذ الدين بوصفه خراقة، ولا أن نؤوله تأويلاً عقلياً ليتفق مع العلم. ان الدين يلعب في تاريخ التقدم الانساني دوراً حضارياً ووظيفة التمدين، لكن وسط على العقل والمنطق والتجربة. وقد زود الدين الانسان على العقل والمنطق والتجربة. وقد زود الدين الانسان بنظرات عميقة في الأخلاق كان من شأنها الوفاء ببعض حاجات الإنسان، لكن هذا المكسب قابلته خسارة ناجمة عن اصراره العنيد على التعلق بنظرة في الطبيعة تشبهها بالانسان عما كان من شأنه أن يعموق التقدم. ويفحص سنتايانا اليهودية والمسيحية وفقاً لنظرته هذه.

# \$ \_ العقل في الفن:

النشاط الفني يقوم في فرض الشكل على المادة. والفن مثل الدين يستند الى الخيال، لكنه يمتاز عن الدين في هذه الناحية بأنه يسعى الى صياغة المثل الأعلى في العمل الفني الذي يبدعه. وفذا فإن كل عمل فني هو خطوة في الطريق الى تحقيق الغرض من الحياة العقلية. بيد أن تقدم الحضارة ليس دائمًا مشجعاً على الخلق الفني الحر، لأن الأعراف اذا تحولت الى غرائز خنقت الابداع الفني.

## ه \_ العقل في العلم:

والعقبل في العلم يبلغ حياة العقبل الى نتيجتها المنطقية، لأن العلم هو ذروة المثل الأعلى العقلي، وعلى ضوء العلم تفسّر سائر أوجه الحياة الانسانية.

# ج) معنى الجمال:

وقد اهتم سنتايانا بعلم الجمال، وكرّس له واحداً من أوائل كتبه، وعنوانه «معنى الجمال : (سنة ١٨٩٦). وقد كسره على أربعة أقسام:

في القسم الأول تناول تحديد مفهوم والجمال، ، فقال ان الاستاطيقا aesthetics تعني في الأصل اللغوي: والادراك الحسي، perception ، وربط الاستعمال بينه وبين موضوع خاص للادراك الحسي هو الذي نصفه بأنه وجيل، فما هو الجمال؟.

يجيب سنتايانا بأن الجمال هو اللذة اذا تجسدت

بعد الميلاد، وكان فيلسوفاً رومانياً، وسياسياً. ولد في قرطبة بأسبانيا، وتعلم المحاماة في روما. وأكبّ على دراسة الفلسفة والخطابة، وصار عضواً في مجلس الشيوخ. وفي سنة 21 بعد الميلاد فقد رعاية الأمبراطور كلوديوس، بعد أن تورط في قضية خاصة بالدولة، وحكم عليه بالنفي إلى قورسقة، فأقام منفياً فيها ثماني سنوات. بعدها عاد إلى روما، ووكلت إليه أجربينا سنكا. ولما صار نيرون امبراطوراً عينه قنصلاً في سنة ٥٧ بعد الميلاد. لكن طبعة نيرون الشريرة ما لبثت أن انطلقت من عقالها، فضاق ذرعاً بنصائع وحكمة سنكا، فغضب عليه، الميلاد. لكن طبعة تيرون الشريرة ما لبثت أن انطلقت من عقالها، فضاق ذرعاً بنصائع وحكمة سنكا، فغضب عليه، الميلاد، وحاول نيرون المورة بيسو واضطر سنكا إلى الانسحاب من الحياة العامة. وحاول نيرون المورة بيسو وحكم عليه بالموت مع ترك الحرية له في اختيار طريقة قتله بالحد، فاختار أن يفتح شرابينه فنزف منه الدم حتى مات في سنة معد الملاد.

أفكاره

كان سنكا رواقي النزعة. لكنه استفاد كثيراً من تجاربه في الحياة العاصفة التي حيها فأعمل فيها فكره واستخرج منها العبر. ولم يهتم من الرواقية إلا بالجانب الأخلاقي، وخصوصاً الأخلاقي العملي، فاهتم بالفضائل العملية أكثر من اهتمامه بالبحث في ماهية الفضائل. وكان ينشد من الفلسفة أن تكون بين اقتناء الفضائل العملية. وإذا كان قد أولى بعض الاهتمام لدراسة الفيزياء، فإنه يقرر في نفس الوقت أن ضبط الشهوات هو الأمر المهم حقاً وهو الذي يجعلنا نتشبه بالأفة. (والرسائل هو الأمر المهم حقاً وهو الذي يجعلنا نتشبه بالأفة. (والرسائل يبناول موضوع الزلزال الذي وقع في كمبانيا سنة ٢١ بعد الميلاد يتحول بحثه إلى فصل من الأخلاق (الرسالة: ٢٦ بعد الميلاد يعول بحثه إلى فصل من الأخلاق (الرسالة: ٢٦ بعد الميلاد هذه الدراسة الطبيعة، يزج هذه الدراسة باعبارات أخلاقية وإنسانية.

ولما كان من أتباع الرواقية القديمة، فإنه كان ماديًا خالصاً، يرى أن الروح هي الأخرى مادية. لكنه في بعض الأحيان ينسى هذا الموقف الأصلي، ويتحدث عن الصراع بين الجسم والنفس على نحو يقرب من كلام أفلاطون.

ويرى أن السعادة لا تقوم في الثراء والمظاهر الخارجية لأن

موضوعاً Pleasure objectified فحينها يسرى المشاهد أن لذته هي صفة في الموضوع الذي يشاهده فأنه يقول عنه انه جميل.

وللجمال خصائص ذاتية تجعلنا نميزه عن غيره من اللذات. ومعظم اللذات التي نستشعرها يمكن تمييزها من الموضوع المدرك. ففي الأكل والشرب تجري عملية ويتلوها اللذة. لكن هناك لذات تستشعر أثناء عملية الادراك نفسها. وفي هذه الحالة ندرك اللذة على أنها صفة كائنة في الموضوع نفسه. وهذا النوع من اللذة هو اللذة التي تستشعرها في الجمال. ان الجمال، كما يقول سنتايانا، لذة ايجابية ذاتية متمثلة في الموضوع الجميل أوهو اللذة منظوراً إليها على أنها صفة في المشيء.

مؤلفاته

- Life of Reason, 1905.
- The sense of beauty, 1892.
- Character and opinions in the United States, 1924.
- Dialogues in Limbo, 1925.
  - The Genteel tradition at Bay, 1931.
- Interpretations of poetry and religion, 1905.
- Three philosophic poets, 1935.
- Scepticism and animal Faith, 1923.

The Realms of Being.

مراجع

- The Philosophy of Santayana, ed. by P. Schilpp, 1940.
- G. W. HOWGATE, George Santayana, 1938.
- Special number of: Journal of Philosophy, 1954.
- Special number of: Revue internationale de philosophie, 1953.
- D. L. MURRAY: «A modern Materialist», in Proceedings of the Aristotelian Society, 1911.

سنكا

#### Lucius Annaeus Seneca

ويسمى سنكا الأصغر تمييزاً له من والده سنكا الأكبر (حوالي ۵۵ ق. م ـ ٤٠ بعد الميلاد) الذي كان أستاذاً للخطابة وألف تاريخاً لروما (فقد الأن).

ولد لوقيوس سنكا حوالي سنة ٥ ق. م، وتوفى سنة ٦٥

هذه أمور زائلة بمنحها الحظ، والحظ متقلب الأهواء، ولكن حياته وسلوكه لم يكونا على وفق مذهبه هذا: فقد كان منافقاً متملقاً في حاشية كاليجولا، الطاغية القاسي المستحل لابشع أنواع الاستبداد، وكان في البداية ذا حظوة هائلة عند نيرون، الطاغية المجنون، كما كان محظياً عند كلوديوس، الأمبراطور الحبيث الفاسد الأخلاق. لهذا ينبغي أن نفرق بين سنكا في مؤلفاته، وسنكا في حياته اليومية، فلربما كاناعلى طرفي نقيض وقد لمذ لديون كاسيوس أن يروي الكثير من الأخبار والنوادر التي تبين فساد سلوك سنكا في الحياة (Dion Cassius 61: 10).

وعلى الرغم من أن الرواقية ، بوجه عام ، تقول بالجبرية وعدم حرية إرادة الإنسان ، فإن سنكا يؤكد أن في وسع الإنسان أن يسلك سبيل الفضيلة إذا توافرت لديه الإرادة لذلك . لكن تجاربه في الحياة ومعرفته بالناس جعلته يدرك أن من الصعب جداً على الإنسان أن يسلك سبيل الفضيلة لكثرة ما هناك من إغراءات على الرذيلة وعلى الطمع وعلى حب السلطة والمال والنفوذ.

ولهذا نراه عيز بين ثلاثة أصناف من الأفاضل : Proficientes

١ ـ أولئك الذين تخلّوا عن بعض الخطايا، لا عن كل الخطايا،

 ل أولئك الذين صمموا على تجنّب الشهوات الحسيسة بوجه عام، وإن كانوا لا يزالون معرضين (أو مستعدين) للوقوع في بعضها،

٣ أولئك الذين تجاوزوا نطاق إمكان السقوط في الرذائل، لكن تعوزهم الثقة في أنفسهم والشعور بحكمتهم.
 فهم يقتربون إذن من الفضيلة والحكمة («الرسالة» ٧٥. ٨).

كذلك يؤكد سنكا أن الخيرات الخارجية، مثل الثروة، يمكن أن تفيد في تحقيق الحير. والحكيم هو من يملك المال، لا من يملكه المال.

وهو ينصح بأن يحاسب المرء نفسه كل يوم، وكان هو يمارس هذه المحاسبة بانتظام (راجع: في الغضب ٣: ٣,٦.٣ ٣).

ويرى أن العزلة لا تفيد، لأنك إذا كنت لا تستطيع تغيير نفسك، فبالأحرى لا يستطيع تغيير المكلن أن يغيّرك، وأينها ذهبت فلا مناص لك من الصراع مع نفسك.

ويؤكد سنكا ما ذهبت إليه الرواقية بعامة من الدعوة إلى الأخوة بين بني الإنسان جميعاً، إلى أي مكان أو جنس أو لغة انتسبوا. فهو يدعونا إلى مساعدة بعضنا بعضاً، وإلى العفو عها ينالنا من إساءة يرتكبها الآخرون. ويطالب بالإحسان العملي النشيط إلى الناس. ويقول: وإن الطبيعة تأمرنا بأن نفيد الناس، سواء كانوا أحراراً أو عبيداً، صوالي أو مولودين أحراراً وعيثها وجد كائن إنساني، فتم مجال للإحسان، (دفي الحياة السعيدة، ٢٤: ٣).

وقال هذه الجملة الرائعة: «اعمل على أن تكون محبوباً من الجميع وأنت حيّ، وأن يأسف عليك الناس وأنت ميت، أو بعبارة أوجز: «كن محبوباً من الجميع حياً، ومأسوفاً عليه ميتاً».

وعقاب المذنب ضروري، بشرط الا يكون ذلك في ساعة الغضب أو بدافع من الرغبة في الانتقام (راجع: وفي الغضب والحلمه).

وقد الف مأسي كان لها تأثير كبير على المسرح الأوروبي في القرنين السادس عشر والسابع عشر.

### مؤلفاته

مؤلفات سنكا تشتمل على:

۱ ۔ عشر محاورات

٢ ـ ماثة وأربع وعشرون رسالة أخلاقية موجهة إلى
 Incilius

٣ \_ مقالات أخلاقية ، منها: وفي النعم، De Beneficiis

8 \_ المسائل الطبيعية Naturales Questiones

تسع مسرحیات تراجیدیة.

وتوجد نشرة كاملة لمؤلفاته قام بها F. Hasse سنة ١٨٩٨ منا عدا وتوجد ترجمة انجليزية مع النص اللاتيني لكل مؤلفاته \_ ما عدا المحاورات \_ في مجموعة Loeb Library في لندن، في ٩ محلدات.

وتوجد ترجمة فرنسية مع النص اللاتيني في مجموعة Les Belles Lettres (في باريس) للكتب التالية:

- Des Bienfaits, 2 vols. Par F. Préchac.
- Questions naturelles I- VIII, par P. Oltramarc.
- Dialogues. De la colère. Par A. Bourgery.
- Théâtre; Par I., Herrmann.

## مراجع

- S. Dill: Roman society from Nero to Marcus Aurelius, 1904.
- F. L. Lucas: Seneca and Elizabethan tragedy, 1952.

### سوريانس

#### **Syrianus**

من رجال الأفلاطونية المحدثة. خلف فلوطرخس في مدرسة أثينا سنة ٤٣١ ـ ٤٣٢ بعد الميلاد. وكان شديد التأثر بالتيارات الشرقية الثيوصوفية واعتمد منهج التأويل الرمزي في إطار الأفلاطونية المحدثة والنحلة الأورفية، وحاول التوفيق بين الأورفية وفيثاغورس وأفلاطون. وقد شرح كتب دالوحي الكلداني، وفي مدرسته تخرج هرمياس السكندري، وأبرقلس.

## وقد وصلنا من مؤلفاته:

١ ـ شرح على المقالات: بيتا، جما، مو، نو من كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو وقد نشره Usener في برلين سنة ١٨٧٠ ضمن مجموعة Aristotelisopera جـ ٥، وفي الطبعة الجديدة التي قام بها Gigon أصبح في جـ ٤، برلين سنة ١٩٦١، ونشره Kroll

۲ شرح علی هرموجین in Hermogenen نشره . ۲
 ۸ فی مجلدین، لیبتسك سنة ۱۹۰۲.

### مراجع

- T. Bach: De Syriano philosopho neoplatonico. Lauban, 1862.
- W. Jaeger: Nemesios ven Emesa, Berlin, 1923.
- K. Praechter, S.V. in Pauly- Wissowa, IV, A, coll. 1729-75.
- E. Zeller- R. Mandolfo (tr. it al.) vol. V1, 3, pp. 101-118.

# السوفسطائية

لعل تياراً من التيارات الفلسفية لم يصادف من

الاختلاف في تقديره مثلها صادف تيار النزعة السوفسطائية، خصوصاً فيها يتصل بمركز السوفسطائية في داخل التفكير الفلسفي العلمي. وأول ما نشاهد هذا الاختلاف في العصر القديم نفسه، إذ نجد أفلاطون يحمل على السوفسطائية حملة عنيفة شعواء، ونلاحظ أن هذه الحملة كانت منصبة بوجه عام على أرائهم في السياسة والأخلاق، لا على أرائهم العلمية. والموضع الوحيد الذي تحدث فيه أفلاطون عن النزعة السوفسطائية العلمية هو في «تيتاتوس» عندما تحدث عن مشكلة الخطأ عند السوفسطائين وبخاصة عند بروتاجوراس زعيمهم. وقد اكتفى أرسطو بأن سار نفس السيرة التي سارها أفلاطون من قبل، وبهذا محاكل ما للسوفسطائية من مكانة في تاريخ الفلسفة. واستمرت هذه الحال كذلك حتى جاء مؤرخو العصر الحديث في القرن التاسع عشر، هناك ابتدأ فهم السوفسطائية يقرب من الصواب. فقد ارتفع هيجل بالنزعة السوفسطائية ارتفاعاً كبيراً وذلك في كتابه وتاريخ الفلسفة، وجعلها لحظة أساسية من لحظات تطور الفلسفة عند اليونان . لكن المؤرخين الذين تلوا هيجل، حتى نهاية القرن التاسع عشر، استمروا يرددون النغمة القديمة التي كانت تنظر إلى السوفسطائية على أنها نزعة هدامة لا يمكن أن تعد نزعة فلسفية بالمعنى الصحيح، فخلط بينها وبين نزعة الشكاك، وصار الهدم فيها كالهدم عند الشكاك. واستمرت الحال كذلك حتى أواثل القرن العشرين، وحينئذ بدأ الناس يعودون إلى نظرة هيجل في السوفسطائية، وبدأت صفة جديدة تنسب إليهم، هي صفة التنويس. Aufklärung وكان العامل الأساسي في تغيير وجهة النظر الأولى هو قيام فلسفة الحضارة، واتجاه الناس إلى البحث فيها اتجاهاً قوياً. فقد بدا لهم على أثر ذلك أن السوفسطائيين من الناحية الحضارية لحظة مهمة في تاريخ اليونان الروحي الحضاري. وكان من أول المثلين لهذه النظرة الجديدة تيودور جومبرتس ثم ابنه هينرش. ثم لم تلبث هذه النظرة الجديدة إلى السوفسطائية أن اتسعت ووجدت صدى لدى كل المؤرخين المجددين للفلسفة اليونانية. حتى ظهرت في أول صورة جلية لها عند فرنرييجر في كتاب وبيديا، وأخيراً وجدت أكبر مدافع عنها ـ ولو أنه ارتفع بدفاعه بالنزعة السوفسطائية إلى مستوى مرتفع جدأ ـ نقول إنها وجدت في جوزيه سئينا الذي وضع كتاباً بعنوان: «نزعة التنوير عند السوفسطائيين اليونانيين، سنة ١٩٣٨، أكبر مدافع عنها.

والواقع أنه لا بد لنا إذا أردنا أن نفهم النزعة السوفسطائية، أن نضعها في وضعها الصحيح داخل التطور

الروحي عند اليونان، وأن نبين أن هذه النزعة كانت لحظة ضرورية لا بدمنها في تطور الروح اليونانية نحو إدراكها لذاتها إدراكاً تاماً كلياً حتى بلغت أوج هذا الشعور عند أفلاطون وارسطو؛ ولم تكن إذن ظاهرة ثانوية أو خارجة عن التطور. ولبيان هذا نقول أولاً: إن الأوضاع السياسية في الحياة اليونانية في القرن الخامس كانت قد انقلبت رأسا على عقب. فبعد أن كانت البلاد اليونانية مدنأ تكون دويلات وتقوم كل دويلة من هذه الدويلات بنفسها، ظهر في هذا القرن نوع جديد من النظم السياسية، هو الإمبراطورية في عهد بركليس. هنالك انتقلت الحياة السياسية عن الصورة القديمة التي كانت لها في عصر هوميروس وفي العصر السابق أي في الفرن السادس. وكان لا بد، تبعاً لهذا التغيير في الوضع السياسي، أن يختلف النظر إلى الفضائل المطلوبة من المواطن. ففي العصر القديم كان يطلب من المواطن الذي يقود الدولة أن يكون أرستقراطياً، وأن تكون هذه الأرستقراطية أراستقراطية دم، لأن الحياة حياة أسرية، تقتضى تبعاً لهذا أن تكون مسألة الدم هي العامل الأساسي في إيجاد الفضائل، هذا إلى أن القوة الجسمانية والصفات الملازمة للأرستقراطية الحربية لا توجد دائماً إلا في الأسر النبيلة التي توارثت هذه الصفات؛ فتكوّن عن ذلك جو لا يوجد في غير داخل هذه الأسر. أما الحياة في القرن الخامس، وقد أصبحت حياة إمبراطورية تخرج على حياة الأسر والمدينة، فقد أصبح فيها المواطن بلا جذور، أي بلا أصول أسرية يرجع إليها من أجل أن يؤكد كيانه وأن يثبت امتيازه. وحينئذ ستنقلب الصفات الأرستقراطية القائمة على الدم إلى صفات أخرى نستطيع \_تجوزاً \_ أن نسميها أرستقراطية أيضاً، ولكنها من نوع آخر، لأن هذه الأرستقراطية الجديدة لا تقوم على الدم بل تقوم على العقل إن صح أن تقوم على العقل أرستقراطية.

ثم إن حياة المدينة في هذا الوضع الجديد الذي لم تعد فيه المدينة مكتفية بذاتها، بل جزءاً من كل ـ نقول إن في هذه الحياة الجديدة تنمو الروح الفردية، لأن الفرد في هذه الحالة يستطيع أن ينتقل من مدينة إلى أخرى، ولا يكون مرتبطاً بمكان معين فتنمو إذن روح الاستقلال لديه ما دام لم يعد مرتبطاً بمكان ضيق بذاته. انقلبت إذن الأوضاع من ناحية السياسة ـ كما بينا ـ فلم يعد القادة نبلاء، من نوع نبلاء الدم، بل أصبح القادة الجدد للذين تتطلبهم الدولة قادة عتازين من حيث الفكر والثقافة، فكان واجب التربية في هذه الفترة أن تعنى بالإنسان لا من حيث الناحية الجسمية ولكن من حيث التفكير العقلي. لهذا كان المطلوب من كل من يقوم بالتربية في ذلك العصر أن يربي

المواطن على فضائل الدولة. لكن مهمة السوفسطائين لم تكن مهمة تربية رجال الدولة جميعاً لكي يؤدي كل مواطن ما عليه، بل كان الغرض أن تكون متجهة إلى ايجاد طبقة من القادة تستطيم أن تسير أمور الدولة.

أجل، إنه لا يطلب من السوفسطائي أن يخلق قادة من حيث لا تسمح الطبيعة بإيجاد القادة، فإن هذه الصفات التي تستلزمها القيادة مثل حضور الذهن والمثابرة والإقدام، وهي الصفات التي تطلبها ثيوكيديدس من السياسي، لكي يكون على رأس دولة وبها وصف ثموستوكليس، نقول إن هذه الصفات صفات فطرية، وليس للسوفسطائي، أو لأي كائن من كان أن يخلقها في نفس الرجل. ولكن الشيء الذي يمكن، بل ويجب أن يربي عليه الإنسان هو الخطابة، والقدرة على التأثير في الناس، أي الناحية الشكلية في الروح الإنسانية. لذا سبكون الغرض الأصلي للتربية متجها إلى الناحية الصورية في الرجل. فهي إذن مبدأ صوري في الشخص الذي تكون فيه.

وعلى هذا فالحال السياسية كانت تقتضي أن توجد طبقة من الناس تعلم كل مواطن يريد أن يصل إلى قيادة الدولة كل الفضائل التي يستطيع بها الوصول إلى تحقيق هذا الغرض أولاً، ثم أن يحقق مقتضيات هذا الغرض على أتم وجه وأكمله ثانياً. ولم تكن النزعة السوفسطائية غير استجابة لهذه الحاجة الملحة التي شعر بها اليونانيون في القرن الخامس، أي أن الناحية السياسية قد اقتضت أن توجد النزعة السوفسطائية.

ومن ناحية التطور الروحي بالنسبة إلى الفرد، قلنا من قبل إن الروح الفردية قد سادت وتغلغلت في كل المرافق الروحية عند اليونان. ولذا كان لا بد للفلسفة، التي ستعبر عن التطور الروحي كها وصل في تلك الفترة أن بتكون فردية أو أن تقول بالفردية، وهذه الفردية تفتضي العقلية أو النزعة العقلية، لان هذه وحدها تنفق مع الحرية، والحرية هي الشخصية، والشخصية أساس الفردية.

فكان لا بد إذن أن توجد روح فردية تقوم مضادة للنزعات العامة التي كانت موجودة عند كل المفكرين والفلاسفة اليونانيين الذين سبقوا السوفسطائيين. فبدلاً من أن تكون الروح الموضوعية هي الأساس في كل نظرة في الوجود والحياة، يجب أو هذا ما تقتضيه الروح الجديدة على الأقل أن تكون النزعة الفردية هي المقياس الوحيد أو الأول والأخير في النظر إلى الأشياء. وفي هذا تغير تام شامل لمجرى تطور التفكير اليوناني، إذ سينتقل به من الموضوعية إلى الذاتية.

فالروح العامة لليونان في تطورها كانت تقتضي إذن إيجاد النزعة السوفسطائية، كما أن الفلسفة في تطورها في القرن السابق وفي القرن الخامس أيضأ كانت تقتضى بدورها هى أيضاً أن تقوم النزعة السوفسطائية، لأن تطورها كان يسير دائهاً على أساس إدخال العنصر الإنساني أو الإنسان بكل ما له من خصائص، إلى جانب الطبيعة الخارجية. وقد ظهر ذلك جلياً إبتداء من إكسينوفان. إذ نجد عنده لأول مرة جُرَّأة شديدة في إدخال الإنسان في البحث الفلسفي إلى جانب الطبيعة الخارجية. ولو أن محاولة إكسينوفان لم تمتد في المدرسة الإيلية التي هو مؤسسها، فإن هذه النزعة قد استمرت وظهرت بشكل واضح عند هرقليطس، الذي شاء أن يجعل من اللوغوس المبدأ الأولُّ الثابت في الوجود. وفي هذا الشيء الكثيرُ من إدخال الإنسان في التفكير الفلسفي، لأن اللوغوس أو العقل هو خاصية الإنسان، فكأننا هنا انتقلنا من الإنسان إلى الطبيعة الخارجية، وطبقنا على هذه الطبيعة الخارجية ما نجده في الإنسان. وأنكساغورس قد قال بمبدأ عقلي روحي، ولو أنه لم يستخدم هذا المبدأ على الوجه الصحيح من حيث إنه لم يتوسع في تبطبيقه بـل استعمله استعمالًا ضيَّقاً كـل الضيق. وأنبادوقليس قدجع بين الطبيعة الأيونية وبين فكرة الخلاص كها هي عند الأورفيين، فجمع بين الطبيعة الخارجية من ناحية، والانسان وما يتعلق به من ناحية أخرى. ويلاحظ عند هؤلاء المفكرين جميعا أنهم كانوا يريدون أن يؤكدوا ـ ولو أن هذا التأكيد غير صويح ـ ثبات الروح الإنسانية أو الذات، من وراء كل التغيرات التي هي أساس الطبيعة الخارجية.

وعلى هذا النحو نشاهد أن الإنسان قد أخذ يدخل في دائرة تفكير الفلاسفة اليونانيين شيئاً فشيئاً، وكان لا بد لهم إذا أن يخطوا الخطوة الأخيرة، فيرتفعوا بالانسان فوق الطبيعة ارتفاعاً تاماً، وأن يجعلوه مقياس الطبيعة بدلاً بما كانوا يفعلون من قبل حين جعلوا الطبيعة مقياس الإنسان، وأنكروا أن يكون للإنسان وجود مستقل قائم بذاته، مختلف عن الوجود الخارجي. ومن هنا كان من الضروري من حيثاً منطق التطور الروحي الفلسفي، أن تتجه الفلسفة الجديدة إلى الإنسان اتجاهاً كبيراً أو أن تجعله عور التفكير.

وإذا كان السوفسطائيون قد غالوا في هذه النزعة مغالاة كبيرة، فهذه هي الظاهرة الطبيعية التي تشاهد دائماً حينها نرى رد فعل ضد حركة من الحركات: فإن رد الفعل لا بد أن يكون فيه إفراط وغلو باستمرار. ولم يكن لسقراط وأفلاطون من مهمة

إلا ارجاع هذا الإفراط إلى وضعه الصحيح، وإعطاء كل من الطبيعة الخارجية والطبيعة الذاتية حقها. فلهذه الأسباب الثلاثة كلها، نستطيع أن نقول إن النزعة السوفسطائية كانت نزعة ضرورية لا غنى عنها، لأن منطق التطور الروحي والحضاري يقتضيها في هذه الفترة بالذات من فترات التطور الروحي عند اليونان.

ويلاحظ من ناحية أخرى أن النزعة السوفسطائية لم تكن كها وصفناها فحسب، بل كانت أيضاً استمراراً لتيار قلبيم كان سائداً في المصر القديم وهو عصر هوميروس وهزيود، لكن هذا التيار اختفى وكان وراء الستار في القرن السادس والقرن الخامس، وهو التيار الذي كان يمنله الشعراء إبتداء من هوميروس ثم هزيود، ووجد صورة واضحة عند بندار، بل قد وجدت هذه النزعة ليس فقط عند هؤلاء الشعراء بل عند المؤرخين أيضاً وخصوصاً هيرودوتس وثيوكيديدس. فكان هذه النزعة السوفسطائية لم تكن شيئاً جديداً بل كانت استثنافاً لتيار كان قوياً في عصر من العصور، واستمر ينمو شيئاً فشيئاً دون أن يكون ظاهراً على السطح، حتى ارتفع به السوفسطائيون على السطح وجعلوه التيار السائد. وهذه الأسباب عُدت النزعة السوفسطائية معبرة عن خصائص الروح اليونانية.

وهنا نستطيع أن نعرض الأقوال التي قالها سئيتا في هذا الصدد. فهو يقول إن الخاصية الأولى من خصائص الروح البونانية هي أنها روح تؤمن بالتغير الدائم، ولهذا يعد البونانية هي أنها روح تؤمن بالتغير الدائم، ولهذا يعد هرقليطس المعبر الحقيقي عن هذه الروح. ومثل هذه الروح التي تجعل الأشياء في تغير دائم لا تقول بالحقائق الثابتة المخووعية، بل من شأنها أن تجعل كل الحقائق نسبية ما دامت ثانية هذه الروح وهي أنها روح عقلية. وهذه الروح العقلية نقضي أول ما تقتضي الاستقلال في الفكر، مما يجعل الإنسان يحكم على الأشياء كما يراها هو لا كما يراها الناس، ولذا يجعل المحتمل صفة للحقائق، ويجعل التسامح فضيلة من الفضائل، المحتمل صفة للحقائق، ويجعل التسامح فضيلة من الفضائل، أن الخسائق ليست واحدة ثابتة، بل متغيزة بحسب الأفراد. وهذه النزعة العقلية تقوم على الفردية، ما دامت تقوم على الاستقلال الفكري، وبالتالي على الحرية.

والخاصية الثالثة من خصائص الروح اليونانية هي أنها تميل إلى النضال، وميلها إلى النضال يظهر أولاً في الحياة الجسمانية كها هو ظاهر في الألعاب الرياضية في بلاد اليونان.

فلم انتقلت، في القرن الخامس، المنافسة من الميدان الجسماني المتصل بالصفات والفضائل الحربية إلى الميدان الفكري، أصبحت أداة المنافسة الكلام أو الخطابة، ولذا كان للخطابة المكان الأول في الحياة الروحية اليونانية.

وهذه النزعات الثلاث هي الخصائص الرئيسية التي تميز النزعة السوفسطائية أجلى تمييز، وذلك ظاهر في فروع الحياة الروحية التي تناولها السوفسطائيون. فهي ظاهرة أولًا في الدين، ثم في الفن، ثم في الأخلاق والسياسة.

اما في الفن فقد كان السوفسطائيون أول واضعين حقيقيين لعلم الخطابة. ولقد كان هذا العلم، العلم الذي يجب أن يوضع في هذا العصر من حيث أنهالمثل الحقيقي لروح ذلك العصر. وذلك لأن قول بروتاجوراس المشهور وهو أن الإنسان يستطيع أن يقول شيئين متعارضين بالنسبة إلى شيء واحد، لا يجد مجالاً لتطبيقه والتعبير عنه خيراً مما يجد في الخطابة. هذا إلى أن الروح العقلية التي كانت سائدة في ذلك العصر وفي الروح اليونانية كلها بوجه عام، وجدت أحسن مجال لظهورها في الخطابة.

ثم إن روح النضال التي هي خاصية من خصائص الروح اليونانية تجد مجالًا لظهورها في الخطابة، وذلك لأن النضال البدني الذي كان سائداً في القرون السابقة لا بد أن يستحيل الأن إلى نضال روحي، وهذا النضال الروحي لا يمكن أن يتم إلا عن طريق الخطابة. فكأن البيان ـ أو الخطابة ـ يعبر من الناحية الأولى، أي من ناحية قول بروتاجوراس، عن الحقيقة ، لأن الحقيقة العقلية هي تناقض ونزاع؛ فما يعبر تعبيراً حقيقياً عن هذا التناقض والنزاع سيكون العلم الحقيقي. ومن أجل هذا لم ينظر السوفسطائيون إلى الخطابة بوجه عام على أنها جدل أو وسيلة للتأثير فحسب، بل وأيضاً على أنها العلم الحقيقي. فجورجياس يقول إن الخطابة هي الفن والفن الحقيقي، وليست أداة للتأثير فحسب. وعلى يدي جورجياس ترتفع الخطابة إلى مرتبة الفن الحقيقي، وإلى مرتبة الأسلوب الصحيح في التفكير. وتبعأ لهذا يقول إن المعرفة الحقيقية هي تلك الممثلة في الخطابة. وعند ترازيماخوس تصبح الخطابة نظرة في الوجود ونظرة في السياسة. وعند أنتيفون أصبحت الخطابة طب النفوس، والوسيلة التي بها ترتفع الحياة الباطنة ارتفاعاً كبيراً. وعند هبياس أصبحت الخطابة ارتفاعاً بالروح ولطفأ فيها وسمواً في التفكير العقلي. وعلى العموم يلاحظ أن الخطابة قد ارتفعت عند السوفسطائيين جميعاً إلى مرتبة العلم بمعناه

الصحيح، وذلك راجع خصوصاً إلى أحوال البيئة من ناحية، وإلى مذهبهم من ناحية أخرى. أما البيئة فقد كانت تطلب من التربية تكوين القادة، والقادة لا تكونهم التربية من أجل أن يرتفعوا إلى مرتبة القيادة فحسب، بل وأيضاً من أجل أن يحفظوا بالقيادة. وارتفاعهم إلى مرتبة القيادة والاحتفاظ بها لا يمكن أن يتم إلا عن طريق التأثير في الناس، والتأثير في الناس لا يتم أحسن ما يتم إلا عن طريق الخطابة.

أما من ناحية نظرية المعرفة عند السوفسطائيين، فيلاحظ حكما سنرى فيها بعد - أن بروتاجوراس كان يؤمن بقول هرقليطسل بالتغير الدائم، وكان يشك في المعرفة بوصفها معرفة كلية ثابتة موضوعية غير متأثرة بالأفراد. ومن هنا كان من الممكن أل تختلف الأشياء باختلاف الناظرين إليها، وهذا الاختلاف لا يعبر عنه أحسن تعبير إلا في الخطابة كها رأينا.

أما في الدين، فإننا نرى السوفسطائيين قد حملوا حملة عنيفة على المعتقدات الشعبية كلها. ويرى سئيتا أن من خصائص الروح اليونانية أنها لا تؤمن بالخوارق على الطبيعة؛ وحتى لو أن شيئاً من هذا قد ظهر في أساطيرهم، فإن تطور الروح اليونانية كان يسير دائهاً في هذا الاتجاه: أعني نحو استبعاد الخوارق على الطبيعة من التفكير نهائياً. وتبعاً لهذا لم يكن من شأن الروح البونانية أن تؤمن بوجود حقيقة عالية على الطبيعة، بل كانت دائماً تصور الأشياء في صورة طبيعية؛ أو بالأحرى في صورة إنسانية، لأن الطبيعة والإنسانية، خصوصاً عند السوفسطائية، شيء واحد. ومن هنا كان على السوفسطائيين ـ وقد مثلوا هذه الروح اليونانية أجلى تمثيل ـ أن يثوروا على المعتقدات الشعبية التي يتمثل فيها هذا الميل إلى القول بوجود الخوارق وبوجود حقيقة عالية على الوجود. وكان التفكير العقلى من ناحية أخرى، والنزعة الفردية التي تمثلت في الروح اليونانية والسوفسطائية خاصة \_ نقول إن هذه النزعة العقلبة كان من شأنها أن تدفع بالسوفسطائية إلى الحملة على الأساطير والتصورات الشعبية، وبالتالي، على الدين كما تتصوره عامةً الشعب. وهم في هذا كانوا يسيرون في نفس التيار الذي سار فيه من قبلُ الفلاسفةُ والشعراء والمؤرخون اليونانيون من ميل إلى الهجوم على الدين، هجوماً عنيفاً من أجل إخراج التصووات الشعبية من هذا الدين. فالحملة التي قام بها السوفسطائيون على الدين لم تكن غير استثناف أو استمرار للحملة التي قام بها هرقليطس وديموقريطس من بين الفلاسفة، ويوربيدس وأرستوفان من بين الشعراء، وهيرونوتس وتيوكيديدس من بين المؤ رخين.

فإذا ما انتقلنا الآن من ميدان الدين إلى ميدان الأحلاق والسياسة، وجدنا أن السوفسطائيين قد جالوا جولة طويلة في هذا الميدان. والأساس في أقوالهم كلها في هذا الصدد يقوم على التفرقة بين الطبيعة ψύσις وبين القانون νόμος. وقول بروتاجوراس: إن الإنسان مقياس كل شيء، قد أعطى الكثير من الاختلاف في أوجهُ النظر إلى هذه التفرقة . لذا اختلفت أراء السوفسطائيين في هذا الصدد وكان قسم منهم مغالباً متطرفاً، بينها القسم الأخر كان معتدلاً. وعلى رأس رجال هذا القسم الثاني برتاجوراس نفسه. فبرتاجوراس يقول إن الإنسانية قد انتقلت من دور البربرية والوحشية إلى دور الحضارة والمدنية عن طريق القوانين، والنزعة الفردية تجد ما يكبح جماحها في القانون. ولكن هذا القانون ليس قانوناً مفروضاً من الخارج، وإلا لكان في ذلك قضاء على النزعة الفردية مع أنها النزعة الأساسية عند السوفسطائية. إنما هذا القانون هو ما يمليه الحس العام. ففيه إذن تتمثل الفردية، من ناحية، على أساس أن العقل الإنسان هو الذي يشرّعه أو أن الناس هم الذين شرعوه، ومن ناحية أخرى يتمثل فيه شيء من تضييق الفردية، لأن هذا القانون يجب أن يخضع له الجميع أو كل المواطنين.

وفي الطرف الآخر نجد أولاً هبياس الذي قال بأن الطبيعة هي الصالحة وأنها الأساس، أما القانون فهو قيد وهو نير يحمله الإنسان، ويجب أن يتخلص منه. وقد مثل الرأى الأول أيضاً أنتيفون، الذي أيد الرأي الذي يجعل القانون فوق الطبيعة، أو على الأقل لا يجعل ثمت تعارضاً شديداً بين الاثنين. أما الرأي الثاني، وهو المتطرف، فقد مثله في أحدّ صورة له رجلان: كَلْكُلُّس وترازيماخوس. فهما يقولان إن القوانين من صنع الضعفاء قد وضعوها للقضاء بها على الأقوياء، والدولة تبعاً لهذا من صنع الضعفاء، وهي شر، والطبيعة هي الخير، والسير على الطبيعة هو الأساس. وذلك لأن النجاح في الحياة هو عينه أكبر درجة من الظلم، فالظلم إذن هو الشيء الطبيعي، أما العدالة فليست غير البطالة والخنوع والضعة. ولهذا فإن الطبيعة منافية للقانون، والطبيعة هي التي يجب أن تكون المشرع لنا، أما القانون فلا يجب أن نخضع له والحرب والنزاع يجب أن يكونا العاملين الرئيسيين اللذين يحكمان الناس، والقوة هي مصدر كل شيء، وبها يمكن أن يبرر كل شيء.

فإذا انتقلنا الآن من هذه المذاهب العامة التي قال بها السوفسطائيون في الفن والدين والأخلاق إلى مذاهبهم الحاصة

في الفلسفة ، وجدنا أن هذه المذاهب متصلة خصوصاً بنظرية المعرفة ، فلنحاول الآن أن نعطي صورة عامة عن نظرية المعرفة عند أشهر السوفسطائيين قد بدأوا جمعاً من طرفين متعارضين كي يصلوا إلى نتيجة واحدة : فبعضهم قد بدأ من مذهب هرقليطس، والبعض الآخر إبتدا من مذهب برمنيدس. ويجب علينا أن نتساءل الآن، كيف وصلا إلى نتيجة واحدة من هذين الطرفين المتعارضين ؟ فنقول أولا إن السير الديالكتكي يقتضي أن يتم ذلك ؛ هذا من جهة ، ومن جهة أخرى لم يكن يعني السوفسطائيين من سيرهم في هذين المذهبين المتعارضين المنقبين من سيرهم في هذين المذهبين المنافسة الطبيعة ، الخارجية واتجاههم إلى نظراً الانصرافهم عن دراسة الطبيعة الخارجية واتجاههم إلى الإنسان. فلهذين السبين إذاً كان طبيعياً أن يبتدى السوفسطائيون من هذين الإبتداءين المتنافضين.

بدأ بروتاجوراس من مذهب هرقليطس، لكنه لم يقل بكل هذا المذهب كها هو في كل جزئياته، بل قال فقط بالفكرة الرئيسية السائدة فيه وهي أن الوجود دائم السيلان، فقال بروتاجوراس إن الطبيعة كلها في تغير دائم وتغير بين أضداد، والضد الواحد ينتقل إلى الضد الأخر دائها وباستمرار ولا يمكن أن يطلق على شيء صفة معينة بل الصفة المعينة الوحيدة للأشياء هي انتقالها من الضد، وعلى هذا لا يمكن أن يقال عن الشيء إنه هو كذا، بل يقال باستمرار إنه يصير كذا، أي أن فعل الكينونة أو الوجود يجب أن يستبدل به فعل الصيرورة والتغير. وهذا التغير على نوعين: فهناك فعل، وهناك انفعال. فهذا الشيء يفعل في الشيء الاخر، والشيء الأخر يكون منفعلًا بالشيء الأول. ولما كان هذان اللفظان متضايفين، أي أن أحدهما لا يمكن أن يفهم أو يوجد من دون أن يوجد الآخر، فمعنى هذا أنهما يوجدان معاً باستمرار. والإحساس يتم حينئذ دائها أبدا بين الشيئين المتضادين اللذين هما في انفعال وفعل \_ فالإحساس إذن حين يدرك إنما يدرك هذا التضاد وهذا التغير المستمر، والإحساس تبعا لهذا متغير بتغير الأفراد؛ وذلك لأن كل فرد يتصور هذا التغير من وجهة نظره الخاصة وعلى طريقته، والصفات المختلفة هي من وضع الإنسان ولا يمكن أن يقال إن لها وجوداً حقيقياً في الخارج، وتبعاً لهذا فالمعرفة الحسية هي معرفة متصلة بالأفراد ومعتمدة عليهم. ومن هنا قبال بروتاغوراس قولته المشهورة: الإنسان مقياس كل شيء، ما هو موجود بوصفه موجوداً، وما هو غير موجود بوصفه غير موجود.

والمشكلة التي تنتج الآن أمامنا هي: ماذا يقصد بروتاغوراس من قوله الإنسان هنا ؟ أيقصد به كل فرد على حدة، وتبعاً لهذا تكون الحقيقة مختلفة باختلاف الأفراد الواحد عن الآخر ؟ أم يقصد بالإنسان الإنسانية، وتبعاً لهذا يكون الإنسان مقياس الحقائق بمعنى أن الحقائق من وضع عقولنا نحن، وأن ليس لها وجود حقيقي في الخارج بمعنى الأشياء في ذاتها فهذا فوق نطاق العقل ؟ على كل حال يكون مذهب بوتاغوراس على هذا التفسير هو مذهب المثالية المتعالية برعتاغوراس على هذا التفسير هو مذهب المثالية المتعالية لتعالية

الواقع أن الاختلاف بين هذين التفسيرين عند المؤرخين كبر. فمنهم من يقول بالتفسير الأول وهو أن بروتاغوراس لم يكن يقصد من الإنسان غير الأفراد الذين تتكون منهم الإنسانية، وعلى هذا فالحقائق غتلفة بالنسبة لكل فرد على حدة؛ ومن أنصار هذا الرأي اتسلر وهو يعتمد في هذا اعتماداً كبيراً على أفلاطون وكيفية سرده لمذاهب السوفسطائيين. أما القول الثاني فهو قول أكثر المؤرخين الذي جاءوا بعداتسلر،كيا أنه رأى جوزبه سئيتا. ونظن نحن أن هذا الرأي الثاني هو أرجح الرأيين.

ننتقل بعد هذا إلى جورجياس. فنجد أنه قد عرض مذهبه في كتاب كتبه عن الطبيعة، أو اللاوجود، فقال فيه بقضايا ثلاث: الأولى أنه لا شيء، والثانية أنه حتى لو وجد شيء، فإن هذا الشيء لا يمكن أن يدرك، والثالثة، حتى لو أمكن إدراكه فإنه لا يمكن أن يعبر عنه ويُوصَل إلى الغير. ويسوق لتأييد هذه القضايا حججاً كثيرة، وهو في هذا متأثر بالإيليين وخصوصاً بطريقة زينون في المحاجة. أما القضية الأولى وهي أنه لا شيء موجود فيثبتها كها يلي: إذا كان هناك شيء ما، فإن هذا الشيء إما أن يكون موجوداً وإما أن يكون لا موجوداً، وإما أن يكون الاثنين معاً. فيإن كان لا موجوداً، فإن الشيء الواحد سيتصف بصفة ونقيضها، وهذا محال: وذلك لأن اللاوجود معناه عدم الوجود كما أن معناه من ناحية أخرى ـ ما دمنا نقول إن شيئاً ما موجوداً هو لا موجود ـ أن اللاوجود موجود، وعلى هذا فسيتصف الشيء بصفة ونقيضها، وهذا محال. ثم إنه إذا أعطينا الوجود للاوجود فإن ذلك يتم بأن نسلب الوجود وجوده لكي نضع هذا الوجود للاوجود، وهذا محال لأنه لا يمكن أن نسلب عن الوجود الوجود، وإذاً فهذا الشيء لا يمكن أن يكون لا موجوداً.

وثانياً لا يمكن هذا الشيء أن يكون موجوداً: لأنه إذا

كان موجوداً فإنه يلاحظ أولًا أنه إما أن يكون قديماً، وإما أن يكون حادثاً. فإذا قلنا إنه حادث فمعنى هذا أنه حدث عن شيء أخر. وهذا الشيء الآخر سيكون العدم، فيكون الوجود إذن ناشئاً عن العدم، وهذا مستحيل. هذا إذا تصورنا أن هذا. الوجود قد نشأ عن اللاوجود؛ أما إذا قلنا إنه نشأ عن الوجود فهذا ايضاً مستحيل لأنه كيف يصير الوجود وجوداً ؟ وذلك لأن التغير معناه الانتقال من حالة إلى أخرى. هذا وإذا قلنا إنه حادث عن لا وجود، وهذا اللاوجود موجود، فإننا سنقع إذن في نفس الخطأ من حيث إن هذا اللاوجود الموجود سينطبق عليه نفس الكلام عن الوجود بحسبانه صادراً عن الوجود. وإذا كان قديماً فمعنى هذا أنه لا إبتداء له وما ليس له إبتداء كها لاحظ مليسوس هو اللامتناهي، واللامتناهي لا يمكن أن يوجد في غيره، وإلا لم يكن لا متناهياً، كها لا يمكن أن يوجد في نفسه لأنه لا بد من التفرقة بين الحاوي والمَحْويّ، وعلى ذلك فإذا كان الوجود قديماً فإنه سيوجد لا في محل (في غير مكان) والشيء الذي يوجد لا في محل لا يمكن أن يكون موجوداً، وعلى ذلك فسواء أكان هذا الشيء موجوداً قديماً أم محدثاً فإنه لا يمكن أن يكون موجودا.

ثانياً: يلاحظ أن الوجود إما أن يكون واحداً أو متعدداً، فإذا كان واحداً فمعنى هذا أنه وحدة، والوحدة هي الشيء الذي ليس له مقدار مادي، وما ليس له مقدار مادي هو لا شيء، فإذا كان الوجود واحداً فلن يكون إذن شيئاً. وبعد هذا فإذا كان الوجود متعدداً، فمعنى أنه متعدد أنه مكون من وحدات، والوحدة كها قلنا لا شيء. وعلى هذا فسيكون الوجود مكوناً من لا شيء ايضاً.

ونرجع إلى الافتراض الثالث وهو أن الشيء وجود ولا وجود معاً، فنقول إنه لما كان هذا الشيء لا يمكن أن يكون لا وجوداً، فإنه بالأحرى لا يكون الاثنين معاً، وبهذا يثبت بطلان الفرض الثالث: ومن هذا كله يثبت بطلان القول بأن شيئاً ما موجود ـ وتبعاً لهذا فلا شيء موجود.

والقضيتان الأخريان أسهل في البرهنة عليها من القضية الأولى. ويبرهن جورجياس على القضية الثانية بقوله إن الوجود أو الموجود غير معلوم، وإلا لكان كل معلوم موجوداً، وحينئذ يكون الخطأ مستحيلاً؛ ولما كان الخطأ موجوداً وعكناً، فمعنى هذا أن الموجود غير معلوم، وإذا كانت الحال كذلك فكيف يمكن الموجود أن يكون معلوماً ما دام الاثنان مختلفين كل الاختلاف ؟

والقضية الثالثة وهي أنه حتى لو فرضنا أن شيئاً ما يمكن أن يكن معلوماً فإن هذا العلم لا يمكن أن ينقله الإنسان إلى إنسان آخر ـ هذه القضية يبرهن عليها جورجياس بقوله: أولاً: كيف يمكن الأصوات أن تعبر عن المرثيات مع أن الأصل أن الكلمات أو الأصوات تنشأ عن المرثيات ؟ وثانياً: حتى لو سلمنا جدلاً بصحة هذا القول، وهو أن المرثيات يمكن أن توصلها إلى إدراكنا الأصوات، نقول إن ذلك معناه أن الشيء الواحد يوجد في مكانين مختلفين في أن واحد، وذلك لأن السامع والقائل إن كان يريد هذا الأخير أن يلقي شيئاً إلى الأول، فمعنى هذا أن الشيءالواحد موجود معاً عند السامع وعند القائل، ولما كان من المستحيل أن يوجد نفس الشيء في مكانين مختلفين في آن واحد، فالفرض الأصلي باطل، وتبعا لهذا فليصال المعلومات إلى الغير مستحيل. وبهذا تثبت القضية الثالثة.

وعلى الرغم مما في هذه الحجج من محاحكات جدلية لفظية، فإنه يلاحظ أنها قد إبتدأت وخصوصاً في القضية الاولى من مذاهب سابقة أظهرها مذهب الإيليين في الوجود، كما أنها تأثرت بحجج زينون مما يمكن مشاهدته بوضوح إذا نظرنا إلى الطريقة التي أوردت بها هذه الحجج. وعلى كل حال فإننا نستطيع أن نقول إن الغرض الأصلي الذي أراد السوفسطائيون أن يصلوا إليه من هذا هو أن يقضوا على العلم كما وصل، لا على العلم بوجه عام، ومن هنا يجب أن نفهم شكهم على أنه شك هدام من أجل البناء، وليس شكاً هداما من أجل الإفناء. وبهذا يكون شكهم غتلفاً عن شك الشكاك في العصور المتأخرة.

وقد نظرنا \_ في أول كلامنا عن النزعة السوفسطائية \_ نظرة عامة إلى هذا المذهب ونستطيع أن نضيف اهنا إلى ما قلناه من قبل أن هناك كثيراً من الشبه بين النزعة السوفسطائية وبين عصر النهضة. والواقع أن هاتين النزعتين متواقتتان \_ على حد تعبير السبنجلر \_ في كل من الحضارتين اليونائية والأوروبية ، وذلك لأن أوجه الشبه بين الحركتين أو النزعتين كثيرة ، فنزعة عصر النهضة تسمى نزعة إنسانية لأنها أرجعت المعايير للإنسان واحتفلت له احتفالا شديداً. وكذلك فعل السوفسطائيون: إذ نقلوا البحث من الطبيعة الخارجية إلى الإنسان وأرجعوا مصادر القيم \_ سواء ما كان من هذه القيم متصلاً بالحق وما كان متصلاً بإلجمال والخير \_ إلى الإنسان نفسه بحسبانه المقوم الأكبر والمشرع الأول والأخير . بل إن في عناية رجال عصر النهضة والمشرع الأول والأخير . بل إن في عناية رجال عصر النهضة

بالآثار الأدبية القديمة لما يشبه تمام الشبه عناية السوفسطائين بالآثار الأدبية اليونانية وباستثناف التيار الأدبي الذي كان سائداً في بلاد اليونان من قبل، ولهذا نراهم عنوا عناية كبيرة بالناحية الشكلية كالخطابة والنثر؛ بل إن النثر الحقيقي في بلاد اليونان لم ينشأ إلا في عصر السوفسطائيين. كذلك الحال عند رجال عصر النهضة، امتازوا بالنهضة الأدبية خصوصاً فيها يتعلق بالخطابة والنثر، وإن كان الكثير منهم قد اتجه اتجاها شعرياً، فإن أمثال بترزكه (١٣٠٤ - ١٣٧٤) نستطيع أن نجد له مثالاً أو نظيراً في حركة السوفسطائية. ومن هذا نرى أن التشابه كبير بين كلتا النزعتين. وإذا كانت حركة السوفسطائيين مقدمة لعصر قيام المذاهب الفلسفية الشامخة في بلاد اليونان، فإن الحال كان كذلك أيضاً في عصر النهضة: إذ كان رجاها مقدمة لقيام المذاهب الفلسفية الشامخة في الحضارة الأوروبية.

بيد أنه يلاحظ مع هذا أن حركة السوفسطائيين أقرب شبها بالقرن الثامن عشر منها بعصر النهضة. فكلا العصرين، ونعني بها القرن الخامس قبل الميلاد بالنسبة للحضارة الورانية، والقرن الثامن عشر بعد الميلاد بالنسبة للحضارة الأوروبية ـ نقول إن هذين القرنين يتصفان بصفات متشابهة. وهذه الصفات تتلخص في كلمة واحدة هي: التنوير. فإن خصائص نزعة التنوير وإن علم المستمر نحو الغاية الأصلية للإنسانية، وثانياً: جعل العقل الحكسم المطلق في كل شيء، وثالثاً: إخضاع كل العقائد والتقاليد الموروثة خكم العقل، ورابعاً: النزعة الفردية التي تجعل من الفرد من حيث حربته واستقلاله الأساس لكل تقويم، سواء الفرد من حيث حربته واستقلاله الأساس لكل تقويم، سواء أكان ذلك في الفن أم في الأخلاق أم في العلم أم في الدين، وهذه الخصائص كلها نجدها واضحة في كلا القرنين المتواقين، عابيدفعنا إلى القول بأن قرن السوفسطائية هو قرن التنوير في الحضارة اليونانية.

ولم نذكر الشبه بين عصر النهضة وبين القرن الخامس قبل الميلاد إلا لأن هناك بعض الشبه خصوصاً من الناحية الأدبية. أما التواقت الحقيقي من الناحية الحضارية فهو بين عصر السوفسطائيين وعصر التنوير في الحضارة الحديثة أي القرن الثامن عشر الأوروبي.

نصوص ومراجع انظر مادة دابونية». السوفسطالية

994

Milano, Bocca, 1938.

يضاف إليها عن السوفسطائية بخاصة:

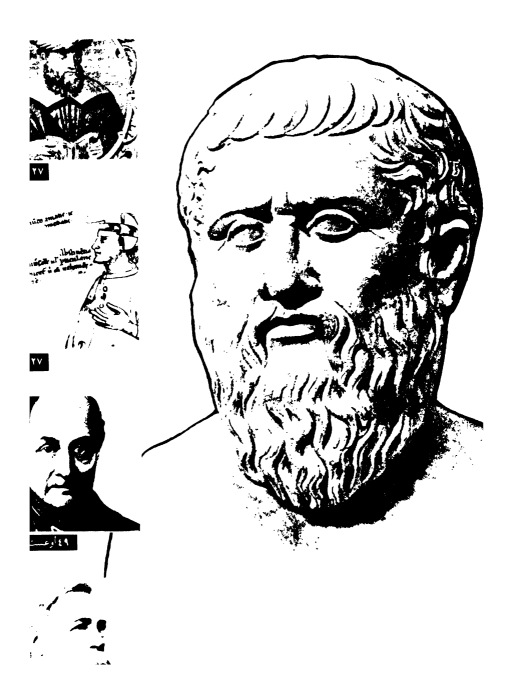
- W. Jaeger: Paideia, I. Berlin, 1933.

- G. Saitta: L'Illuminismo della Sofistica greca.

جمعداری اموال مرکز



٢٦ القديس أوغسطين





۲۲۰ أفلوطس









۱۰۷ فورىيە



